
 
 

1 
 

p-ISSN : 2088-1169 
e-ISSN : 2714-6391  

Vol.15 No.1. 
(2024) : Juni 

PARADIGMA HUKUM ISLAM   
(Klasik dan Alternatif) 

 
 

1Nunung Susfita, M.SI 
 
1Universitas Islam Negeri Mataram, susfita@uinmataram.ac.id 
 
* Correspondence: hisamahyani@gmail.com; phone number.: +62 812-3641-9288 
 

 
Abstract 
A paradigm is a collection of assumptions, concepts and proportions that are 
logically unified and serve to direct thinking and study. The heavenly religions 
before Islam had a limited capacity to reach time and place. The temporary nature 
was limited by the presence of the Prophet after him, such as the teachings of 
Moses a.s.. The dead line was when the teachings of Isa a.s arrived. In contrast to 
that, the religion of Islam brought by the Prophet Muhammad PBUH, is the last 
and closing religion. The Qur'an is essentially a religious and ethical document with 
a practical goal of creating a good and just moral society. The doctrine of human 
freedom of will as promoted by the Mu'tazilites became part of the theological 
concept of God's justice and superseded its original aspect of human freedom and 
responsibility. Among the Orthodox, this human freedom meant God's non-
independence. Accusing the Mu'tazilites of extreme humanism, they asserted that 
God is beyond the human concept of justice. What humans perceive as God's 
justice is not necessarily so for Him, but what He does for humans does appear just 
and rational to humans. 
Keywords: Typology; Ideology; Classic and alternative. 
 

Abstrak 
Paradigma merupakan suatu kumpulan asumsi, konsep dan proporsi yang 

disatukan secara logis dan berfungsi mengarahkan pemikiran dan pengkajian. 
Agama samawi sebelum Islam, mempunyai kapasitas jangkauan waktu dan tempat 
yang terbatas. Sifat temporer itu dibatasi dengan kehadiran Nabi setelahnya, seperti 
ajaran Musa a.s. Dead line-nya adalah ketika ajaran Isa a.s tiba. Berbeda dengan itu, 

mailto:susfita@uinmataram.ac.id


 
 

2 
 

p-ISSN : 2088-1169 
e-ISSN : 2714-6391  

Vol.15 No.1. 
(2024) : Juni 

agama Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad saw, merupakan agama terakhir 
dan penutup. Al-qur’an pada hakekatnya adalah dukumen keagaman dan etika yang 
bertujuan praktis, menciptakan masyarakat yang bermoral baik dan adil. Doktrin 
kemerdekaan berkehendak manusia seperti dicanangkan oleh kaum Mu’tazillah 
menjadi bagian dari konsep teologi mengenai keadilan Tuhan dan mengalahkan segi 
aslinya yaitu kemerdekaan dan tanggung jawab manusia. Di antara kaum Ortodoks, 
kemerdekaan manusia ini berarti ketidak-merdekaan Tuhan. Mereka menuduh 
aliran Mu’tazilah sebagai humanisme yang ekstrim, mereka menegaskan bahwa 
Tuhan berada di luar konsep manusia tentang keadilan. Apa yang dipandang 
manusia sebagai keadilan Tuhan tidaklah berarti demikian bagiNya, tetapi apa yang 
diperbuatNya  bagi manusia memang tampak adil dan rasional bagi manusia.  
  
Kata Kunci : Tipologi; Ideologi; Klasik dan alternatif. 
 
Pendahuluan 

Islam diyakini sebagai agama universal, tidak terbatas akan waktu dan tempat 
tertentu. Al-qur’an menyatakan bahwa lingkup keberlakuan ajaran Islam yang 
dibawa  oleh Nabi saw adalah untuk seluruh umat manusia, di mana pun mereka 
berada.1 Oleh sebab itu, Islam seyogya-nya dapat diterima oleh setiap manusia di 
muka bumi ini, tanpa harus ada  konflik dengan keadaan di mana ia berada,  secara 
implisit, Islam akan berhadapan dengan masyarakat moderen dan Islam dituntut 
untuk dapat menghadapinya. Berdasarkan fenomena tersebut, maka posisi serta 
peranan ijtihad sangat penting dalam pengistinbatan hukum syara’ dan kita juga 
harus menghargai dan memahami berbagai macam tipologi mazhab yang lahir 
dalam Islam.2 

Yurisprudensi Islam adalah sebuah wacana pemikiran untuk memahami 
istilah-istilah Tuhan secara tepat.3 Sehingga sejauhmana ukuran kebebasan 
seseorang Hakim atau faqih dalam menentukan hukum terhadap proses umum dari 
usaha yuridis untuk mengetahui dengan pasti istilah-istilah hukum Tuhan melalui 
Ijtihad. Jadi, doktrin para fuqaha pada awalnya muncul dengan otoritas yang mereka 
sendiri tidak pernah mengklaim untuk itu. Karya-karya tulis mereka menjadi bahan 

 
1 Qs. Saba’ (34) : 28 & Qs. Al-Anbiya (21): 107. 
2Weal B.Hallaq, Authority Continuity and Change In Islamic Law, (New York, Cambridge university 

Press, 2001 ), h. 1-8 
3Noel J.Coulson, Konflik Dalam Yurisprudensi Islam, Pengantar Akh.Minhaji, (Yogyakarta, Navila ) h. 

49-52 



 
 

3 
 

p-ISSN : 2088-1169 
e-ISSN : 2714-6391  

Vol.15 No.1. 
(2024) : Juni 

yurisprudensi Buku Induk mazhab dan menjadi subyek penjelasan yang mendalam 
yang makin berkembang oleh generasi murid-murid berikutnya yang tetap setia 
memelihara substansi dasar ajaran gurunya. Sehingga secara formal Yurisprudensi 
mengakui bahwa kemampuan kreatif telah lenyap, berarti pintu ijtihad  telah tertutup. 
Generasi ahli hukum masa berikutnya tidak lagi mempunyai hak penyelidikan yang 
independent dan bahkan diikat oleh prinsip Taqlid kepada doktrin para 
pendahulunya. 

Umat Islam4 secara Ideologis, dewasa ini dapat dikelompokkan ke dalam 
empat (4) model Paradigma Ideologi Sosial antara lain: 
1. Paradigma Tradisionalis; Perspektif agama konservatif, dan sering diasosiasikan 

dengan kaum tradisionalis. Mereka percaya bahwa masalah kemiskinan yang 
diderita umat Islam adalah taqdir yang hanya Tuhan yang mengetahui rahasia 
dibalik keputusan tersebut. Dalam agama Islam akar teologi agama ini adalah 
konsep Sunni tentang taqdir, khususnya ajaran Asy-ariyah. Bagi mereka, 
manusia memiliki free will untuk menciptakan nasib mereka, meskipun mereka 
berusaha secara maksimal, akhirnya Tuhan jugalah yang menentukan. 

2. Paradigma Modernis. Perspektif kaum modernis ini pada dasarnya memiliki 
kesamaan dengan kaum modernis di dunia sekuler. Mereka percaya bahwa akar 
masalah bagi kaum muslim karena ada something wrong, dengan teologi dan 
mentalitas. Mereka menuduh teologi Sunni yang fatalistik sebagai biang 
masalah. Paradigma ini berakar pada teologi kaum Reformis sebelumnya, 
seperti teologi Mu’tazila, gerakan M. Abduh di Mesir, Attarukkisme di Turki 
dan lain-lain. Di Indonesia teologi reformasi ini mempengaruhi gerakan 
Muhammaddiyah sebelum perang dunia. Isu utama mereka adalah perang 
melawan bid’ah dan khufarat,-mereka dikenal sebagai gerakan furifikasi’dan 
reformasi. Alasan kenapa umat Islam mengalami kemunduran dalam aspek 
kehidupan disebabkan umat Islam tidak berpartisipasi dalam pembangunan. 

3. Paradigma Revivalis; Perspektif agama revivalis, sering dilabeli sebagai kaum 
fundamentalis, tetapi pelabelan tersebut dalam Islam sangat problematik, karena 
kalau fundamentalis berarti percaya dan kembali pada kitab suci sebagai 
fundamen agama. Maka pada dasarnya setiap orang Islam bisa di kategorikan 
sebagai fundamentalis. Kaum revivalis melihat faktor internal dan eksternal 

 
4 Noer Ahmad, dkk, Epistimologi Syara’- mencari format baru fiqh Indonesia, (Yogyakarta, Pustaka 

Pelajar, 2000), h. 133-143 



 
 

4 
 

p-ISSN : 2088-1169 
e-ISSN : 2714-6391  

Vol.15 No.1. 
(2024) : Juni 

sebagai ancaman bagi umat. Seperti mencari ideologi lain atau isme lain sebagai 
preferensi ketimbang menggunakan Al-qur’an sebagai referensi  prinsip dasar. 
Mereka juga melihat agama dan ideologi lain sebagai ancaman utama Islam, 
termasuk Marxisme, Kapitalisme, Kristen dan Ideologi barat. 

4. Paradigma Transformisme, merupakan paradigma alternative dari ke-3 paradigma 
yang di atas. Mereka percaya bahwa kemiskinan adalah disebabkan oleh 
ketidakadilan sistem dan struktur ekonomi, politik, dan budaya. Tujuan utama 
mereka adalah mentransformasikan struktur yang ada, dengan menciptakan 
tatanan yang lebih baik dalam aspek ekonomis, politik, dan kultur, yakni suatu 
proses penghapusan ketidakadilan dalam eksploitasi ekonomi, penindasan 
politik, hegemoni kultural serta penghormatan atas hak-hak azasi manusia. 
Keadilan menjadi sebuah prinsip dasar paradigma ini. Fokus mereka adalah 
membangun akar teologi, metodologi, pendekatan dan aksi untuk 
mentranformasikan masyarakat. Memihak kaum dhu’afa tidak saja 
diinspirasikan oleh Al-qur’an, tetapi juga hasil analisis kritis terhadap formasi 
sosial yang tidak adil dewasa ini. Paradigma transformasi ini pada dasarnya 
adalah paham keadilan dalam Islam. 

 
Metode 

Penelitian ini adalah penelitian kualitatif dalam artian bahwa data-data yang 
diperoleh diuraikan dengan kata-kata. Data-data dalam penelitian ini diperoleh 
melalui kajian pustaka, artinya bahwa landasan-landasan teori yang digunakan dan 
referensi yang digunakan bersumber dari bebreapa referensi yang sudah ada. Data-
data tersebut kemudian penulis uraikan dengan permasalalahan atau topik tulisan 
dalam penelitian ini guna memperoleh hasil yang diinginkan atau sesuai dengna 
rumusan dan tujuan penelitian ini. 
 



 
 

5 
 

p-ISSN : 2088-1169 
e-ISSN : 2714-6391  

Vol.15 No.1. 
(2024) : Juni 

Pembahasan 
Tipologi Paradigma5 Hukum Islam 

Paradigma mempunyai beberapa pengertian, akan tetapi yang di maksud 
dengan paradigma di sini merupakan: suatu kumpulan asumsi, konsep dan 
proporsi yang disatukan secara logis dan berfungsi mengarahkan pemikiran dan 
pengkajian.6  Atau, Paradigma juga bisa diartikan sebagai  seperangkat 
keyakinan dasar yang membentuk suatu sistem pemikiran yang memberikan 
kepada kita suatu penilaian mengenai hakekat realitas atau alasan  mengapa kita 
menerima pengetahuan mengenai suatu yang kurang dari realitas sebenarnya 
beserta metode untuk menguasai apa saja yang dapat diketahui.7 

Dengan kata lain, Paradigma dipakai dalam arti sama dengan anggapan 
dasar yang merupakan seperangkat keyakinan dasar yang memuat pandangan 
mengenai realitas Tuhan, alam, manusia, dan masyarakat yang tidak diuji dalam 
kegiatan keilmuan, melainkan diterima jadi (taken for grented) dan mendahului 
kegiatan ilmiah. 

Sebagaimana telah dipahami, bahwa Paradigma Hukum Islam dapat 
dibagi ke dalam tiga (3) komponen besar, sebagai berikut : 

a. Paradigma Teologis; menekankan kapada bahwa dasar pokok hukum 
Islam adalah terdapat pada keyakinan Teologis. Sehingga muncul term 
teologi seperti : 
1) Paham Tradisonalis. 

Teologi Asy-Ariyah, memberikan tekanan kepada kuasa dan 
kehendak mutlaq tuhan. Segala sesuatu tergantung pada kekuasaan dan 
kehendak-Nya yang bersifat mutlaq. Karenanya, menurut mereka tidak 
ada hubungan Kausal yang efektif di dalam alam, sebab hal itu akan 

 
5Secara etimologis, Paradigma berasal dari bahasa Inggris “ Paradigm”, sedang dalam bahasa Yunani 

“para-deigma”, ‘para : di samping, di sebelah, dan ‘deigma’ : memperlihatkan; yang berarti contoh, model. 
Sehingga Paradigma dapat memuat antara lain : cara memandang sesuatu, loyalitas premis-premis teoritis dan 
metodologis yang menentukan atau mendefinisikan suatu studi ilmiah konkret dan dasar untuk menyeleksi 
problem-problem dan pola untuk memecahkan problem-problem riset. Menurut Plato, bahwa Paradigma sangat 
terkait dengan ide atau format yang menunjukkan peranannya di dunia. Lihat….Lorens Bagus, Kamus Filsafat, 
(Jakarta, Gramedia Pustaka Utama, 2000) h. 779. 

6Bogdan dan Biklen, Qualitative Research For Education : An Introduction To Theory and Methods 
(Boston- London-Sydney-Toronto; Allyn and Bacon,inc,1982),h.30 

7Lincoln dan Guba, Naturalistic Inquiry, (Baverly Hill, California: Sage Publications, inc, 1985),  h.15 



 
 

6 
 

p-ISSN : 2088-1169 
e-ISSN : 2714-6391  

Vol.15 No.1. 
(2024) : Juni 

berarti membatasi kemutlakan kuasa dan kehendak Tuhan.8  Bahkan 
salah seorang tokoh pandangan ini, yang karya teologisnya telah 
menjadi  pemandu teologi umat Islam khususnya nusantara selama 
berabad-abad, menyatakan bahwa percaya pada Hukum Sebab Akibat 
itu adalah salah satu dari enam pokok-pokok kekafiran. Asy-syatibi (790 
H )9 merumuskan masalah ini dalam kata-katanya “ sebab, tidak memberi 
efek dengan sendirinya (untuk terjadinya akibat), akibat terjadi bersamaan dengan 
dan bukan karena  sebab………”. Akibat adalah perbuatan Tuhan yang 
Maha Tinggi. 

Jadi menurut Asy-syatibi ‘tidak ada hubungan Kausalitas antar sebab 
dan akibat yang terjadi bersamaan’. Hubungan antar keduanya adalah sebab 
dan akibat yang terjadi bersamaan, akan tetapi akibat bukan efek dari 
sebab, akibat adalah efek dari kehendak Tuhan yang dapat melakukan 
apa saja yang Dia kehendaki.   Dalam kaitannya dengan manusia, 
pandangan yang menekankan kuasa dan kehendak mutlaq Tuhan 
berakibat ditempatkannya makhluk ini pada posisi yang lemah. 
Kompetensi akalnya hanya diakui secara amat minimal sehingga ia tidak 
mampu dengan akalnya itu menegetahui baik dan buruknya suatu 
perbuatan yang menjadi obyek hukum.  

Baik dan buruk semata-mata karena perintah atau larangan 
Tuhan. Alasan Asy-ariyah adalah, seandainya baik –buruk itu bersifat 
rasional dan dapat diketahui oleh akal, hal itu akan berakibat terjadi 
perbedaan-perbedaan dalam menilai baik dan buruknya perbuatan-
perbuatan, sebab akal itu berbeda-beda tingkat kemampuannya menilai 
perbuatan. Apa yang dipikirkan sebagai baik oleh  sebagian orang bisa 
jadi dipandang sebaliknya oleh orang lain. 

2) Paham Rasionalis. 
Paham ini diwakili oleh kelompok Syi’ah dan Mu’tazillah. 

Mu’tazillah yang didirikan oleh Wasil Bin.Ata’ (w.130/748), yang 
mengajarkan lima (5) prinsip dasar yaitu : Keesaan Tuhan, Keadilan Tuhan, 
Janji dan Ancaman, Posisi antara dua posisi, dan Amar ma’ruf Nahi Munkar. 
Wacana yang dibahas oleh kelompok ini, terkait dengan Keadilan Tuhan 

 
8Amir Mua’lim dan Yusdani, Konfigurasi Pemikiran Hukum Islam, Pengantar M. Mahfud MD, 

(Yogyakarta, UII Press, 2001), h 21-22. 
9Asy-syatibi, Al-Muawafaqat fi usul al-ahkam,  Juz 2 : 211 (Bairut, Dar al-fikr, 1341 H ). 



 
 

7 
 

p-ISSN : 2088-1169 
e-ISSN : 2714-6391  

Vol.15 No.1. 
(2024) : Juni 

yang intinya menyatakan bahwa manusia sebagai mahluk yang berakal, 
mampu melahirkan Hukum. Hukum Islam telah dilukiskan sebagai 
Hukum Tuhan sekaligus Hukum yang dilahirkan oleh para Fuqaha.10 

Manusia11adalah satu-satunya makhluk yang mempunyai 
kebebasan untuk memilih sendiri jalan kehidupannya dan 
kemampuannya untuk mengembangkan diri. Ruh adalah salah satu 
unsur yang terdapat pada manusia, daya ruh yang mampu membuat 
konsep atau berfikir disebut akal. Paradoks yang ada pada diri manusia, 
kebebasan dan keterikatan ini, dalam kenyataan sejarah telah melahirkan 
2 (dua) aliran ekstrem tentang perbuatan manusia dalam hubungannya 
dengan perbuatan Allah seperti: Paham Jabariyah; berpendapat bahwa 
manusia tidak mempunyai kemampuan sama sekali untuk menentukan 
perbuatan, karena pada dasarnya Allah telah menentukan perbuatan-
perbuatan sejak azali dan mewujudkannya pada manusia atas 
kemampuannya sendiri, dan Paham Qadariyah justru sebaliknya, bahwa 
manusia mempunyai kebebasan dan kekuatan  sendiri untuk 
mewujudkan perbuatnnya, Allah sama sekali tidak menentukan 
sebelumnya. 

3) Paham Moderat. 
Ulama-ulama Maturidiah (yang dalam fiqh menganut mazhab 

Hanafi), terutama Maturidiah Muta’akhirin, mencoba mengambil jalan 
tengah. Mereka berpendapat bahwa akal dapat mengetahui baik dan 
buruknya suatu perbuatan. Akan tetapi, dengan mengetahui baik-
buruknya suatu perbuatan itu tidak dengan sendirinya akan mengetahui 
hukum Allah tentang perbuatan tersebut. Dengan kata lain, 
pengetahuan tentang baik –buruk itu tidak meniscayakan adanya pahala 
atas mengerjakan yang baik dan meninggalkan yang buruk. Dosa dan 
pahala tergantung kepada adanya dalil Sam’i. jadi, menurut Maturidiah, 
Tuhan adalah pemberi hukum, Syara’ pemberi informasi tentang 
hukum dan akal hanya bisa mengetahui yang baik dan buruk. 

 
10N. J. Coulson,  Konflik……, 4 
11Machasin, Menyelami Kebebasan Manusia-Telaah Kritis Terhadap Konsepsi Al-qur’an, 

 ( Yogyakarta, INIS, 1996), h. 119-129 



 
 

8 
 

p-ISSN : 2088-1169 
e-ISSN : 2714-6391  

Vol.15 No.1. 
(2024) : Juni 

Pertumbuhan dan perkembangan teologi dogmatik dalam Islam 
diindikasikan oleh12 antara lain : 
1) Nabi-nabi bukanlah Teolog; para teolog (ulama) itulah yang menjawab 

soal-soal yang berada di luar lingkup perhatian Nabi. Mereka inilah yang 
merasa terpanggil untuk menafsirkan wahyu-wahyu Nubuwat. 

2) Karena suasana politik di satu pihak, dan dorongan-dorongan kontak 
dengan dunia luar di lain pihak. Melibatkan kaum muslim awal yang 
belum banyak tertarik untuk mengungkapkan pernik-pernik teologis, 
merasa perlu untuk mengambil posisi yang tegas terhadap masalah-
masalah yang oleh Al-qur’an tidak diberi jawaban, seperti; Revolusi 
Ummayyah yang telah memberikan kepada kaum muslim situasi politik 
dan ketatanegaraan yang baru. 

3) Munculnya term tentang siapa yang dikatakan sebagai  seorang muslim 
sejati, dalam hal ini wacana yang diusung adalah tentang kekuasaan dan 
kebenaran Allah. 

4) Bahwa Al-qur’an bisa digunakan untuk memberikan bukti kebenaran 
terhadap pandangan-pandangan yang paling berlawanan terkait dengan 
etika keagamaan, terkait dengan masalah taqdir.  

5) Munculnya filsafat Aristotelis, di mana banyak para pelajar muslim 
terpengaruh oleh filsafat tersebut dalam pemikiran keagamaan mereka, 
sehingga muncul ilmu kalam dalam Islam, dan lain-lain. 

b. Paradigma Linguistik (Kebahasaan) 

Kegunaan ilmu ushul Fiqh adalah mengetahui ketentuan-ketentuan 
Allah, baik secara definitif (qoth’i) ataupun spekulatif (zhanni).13 Hal ini 
merupakan puncak kemulian, di mana jika manusia berhasil mencapainya, 
maka mereka akan memperoleh kebahagiaan di dunia dan akherat. Obyek 
ilmu ushul fiqh adalah aksiden-aksiden substansial dalil-dalil dan nilai-nilai 
dari sisi penerapan dalil-dalil hukum untuk nilai-nilai dan konsistensi nilai-
nilai terhadap dalil-dalil dengan pengertian bahwa seluruh problematika 
ilmu ini adalah Penetapan (al-istinbat) dan Konsistensi (al-tsubut). 

 
12Ignaz Goldziher, Introduction to Islamic Theology and Law, terj. Pengantar Teologi dan Hukum Islam, ( 

Jakarta, INIS, 1991), h. 65-112. 
13Hasan Hanafi, Islamologi 1- dari teologi statis ke anarkis, (Yogyakarta, LKis, 2003), h.102-167. 



 
 

9 
 

p-ISSN : 2088-1169 
e-ISSN : 2714-6391  

Vol.15 No.1. 
(2024) : Juni 

Paradigma Linguistik merupakan pandangan tertentu mengenai bahasa 
dan cara bekerjanya yang mempengaruhi proses penalaran hukum Islam 
dan produknya. Interpretasi Linguistik merupakan perwujudan penemuan 
Hukum Islam dengan cara melakukan interpretasi terhadap teks-teks 
hukum Islam yang ada, yaitu nash-nash Al-qur’an dan Hadits. Dalam hal 
ini, suatu kasus yang dihadapi sudah ada teks hukumnya, hanya saja nash 
atau teks hukum tersebut masih kabur atau kurang jelas. 

Penyelidikan terhadap berbagai pernyataan hukum dalam metode ini 
menghasilkan taksonomi yang mengklasifikasikan pernyataan hukum dalam 
dalam teks-teks hukum itu dari empat (4) segi14 : 

1) Dari segi tingkat kejelasan pernyataan; dapat dibedakan pernyataan 
hukum yang jelas meliputi : رھ اظ  ( zahir), nass ( صن ), mufassar        ( رسفم ) 
,muhkam ( مكحم ) . Dan pernyataan Hukum yang tidak jelas meliputi : 
khafi, musykil, mujmal, dan mutasyabih.  

2) Dari segi bentuk-bentuk penunjukan terhadap makna’ (Hukum), yang 
terbagi dalam ; penunjukan secara langsung (dalalah al-ibarah), 
penunjukan secara implisit (dalalah al-isyarah), penunjukan secara analog 
(dalalah al-dalalah), penunjukan secara sisipan (dalalah al-iqtida’). 

3) Dari segi luas-sempitnya cakupan makna dalam suatu pernyataan 
hukum, meliputi pernyataan : umum, khusus, pernyataan bermakna ganda, 
hakiki, majazi, dan lain-lain. 

4) Dari segi  bentuk-bentuk formulasi Taklif, seperti kategori perintah dan 
larangan.   

Dalam pendahuluan Al-Mustasfa 15 Al-Ghazali mensyaratkan logika. 
Siapapun yang tidak mempunyai logika, maka ilmu pengetahuannya tidak 
valid. Sebenarnya, ilmu ushul fiqh mempunyai logika khusus yang lebih 
universal dan komprehensif daripada logika formal. Penyataan ini 
direlasikan pada penegasan bahwa logika adalah alat (sarana) bagi totalitas 
ilmu pengetahuan, bukan hanya bagi ilmu ushul fiqh. 

Tidak dapat dipungkiri, bahwa terjadi kontroversi antara proporsi-
proporsi dengan logika dan bahasa, sehingga muncul aliran-aliran, seperti: 

 
14Syamsul Anwar, Metodologi Hukum Islam, (Yogyakarta, ttp, 2006),  h.15 
15Al-Ghazali, Al-Mustasfa min Ilm Ushul, (Bairut/libanon, Al-Risalah, 1994 M), h.9-13 



 
 

10 
 

p-ISSN : 2088-1169 
e-ISSN : 2714-6391  

Vol.15 No.1. 
(2024) : Juni 

1) Aliran Optimestik; mereka berpendapat optimes, bahwa bahasa sudah 
cukup untuk membaca teks- melahirkan hukum, tidak perlu lagi sarana 
atau alat lain. Pandangan Optimistik ini didasarkan kepada beberapa 
asumsi dasar mengenai bahasa, pertama : bahasa dianggap merupakan 
sarana yang cukup untuk komunikasi, kedua : membaca suatu teks sudah 
cukup untuk memperoleh pengetahuan mengenai realitas tanpa 
memerlukan alat lain, ketiga : bahwa bahasa itu merupakan sunnah yang 
baku dan konstan serta merupakan endapan data linguistik yang tidak 
berevolusi.16 Oleh sebab itu, suatu ungkapan harus diartikan menurut 
makna yang telah ditetapkan untuknya dan tidak dapat diartikan lain 
kecuali ditemukan bukti yang tegas bahwa arti lain itu memang 
dimaksudkan. Dengan kata lain suatu bentuk linguistik tertentu harus 
diartikan menurut arti zahirnya dan tidak dapat di simpangi tanpa 
justifikasi yang cukup. 

2) Aliran Skeptis; mereka berpendapat bahwa bahasa tidak cukup untuk 
menemukan hukum, tapi juga sangat memerlukan sarana atau alat lain, 
seperti kajian sosiologis yang melingkupi keadaan dan waktu tertentu, 
yang dapat direlasikan dengan adanya model ijtihad, atau qiyas dalam 
hukum Islam. Bahasa adalah milik publik, sehingga maknanya bersifat 
obyektif karena ia terbilang ke dalam ranah publik. Seperti yang dikutip 
oleh Prof. Syamsul Anwar17 dari Syahrastani ( W. 548 H/1153 M) yang 
berbunyi “ tidak semua kasus ditemukan ketentuan hukumnya dalam teks-teks, 
teks-teks hukum itu terbatas adanya…..sementara kasus-kasus hukum tidak 
terbatas “… ( An-nusus mutanahiah wa al waqa’i gair mutanahiah ) oleh 
sebab itu sangat diperlukan adanya Ijtihad di kalangan umat Islam. 

Oleh karena itu, nilai-nilai atau aturan hukum (ahkam asy-syar’iyyah), 
hadir pada posisi pertama, dasar-dasar aturan hukum (al-adillah syar’iyyah) 
pada posisi kedua, kemudian cara-cara atau metode analogi pada posisi ke 
tiga, posisi terakhir adalah ketentuan-ketentuan ijtihad, taqlid, dialektika 

 
16Di kutip dari makalah Prof.Syamsul Anwar “Paradigma Fiqh Kontemporer-mencari arah baru telaah 

Hukum Islamr”, atau lihat……Bernard G.Weiss, The  Search For God’s Law Islamic Jurisprudence In The 
Writings Of  Saif al- Din al-Amidi (Salt Lake city : University of Utah Press, 1992), h.124 

17Syamsul Anwar, Metodologi……, h.13 



 
 

11 
 

p-ISSN : 2088-1169 
e-ISSN : 2714-6391  

Vol.15 No.1. 
(2024) : Juni 

kontradiktif dan tarjih.18 Oleh sebab itu wahyu harus dihadirkan pada 
permulaan, sedangkan cara-cara analogi secara natural adalah di tengah-
tengah.  

Ushul fiqh merupakan metode yang mendiskripsikan tindakan-
tindakan dan tujuan-tujuan mukallaf, sebagaimana wahyu mendekripsikan 
sendiri yang disebut tendensi, maka ushul fiqh itu menuntut tiga (3) 
klasifikasi yang berangkat dari kesadaran di kalangan kita, yaitu:  
1) Kesadaran Historis (asy-syu’urat tarikhi); yang berfungsi menjamin 

validitas teks-teks wahyu dalam sejarah. 
2) Kesadaran Eidetis (asy-syu’urat at-ta’ammuli); yang berfungsi untuk 

memahami teks-teks wahyu dan interpretasinya yang dimulai dengan 
maksim-maksim bahasa dan asbab an-nuzul (argument-argumen 
pemahaman wahyu). 

3) Kesadaran Praksis (asy-syu’urat al-amali); yang berfungsi merelevansikan 
nilai-nilai aturan hukum dalam kehidupan dunia dan memanifestasikan 
tendensi-tendensi wahyu dalam sejarah. 

c. Paradigma Metodologis. 

Islam diyakini sebagai agama yang universal, tidak terbatas oleh 
ruang dan waktu. Al-qur’an sendiri menyatakan bahwa ajaran Islam berlaku 
untuk seluruh umat manusia.19 Oleh karena itu, Islam seharusnya dapat 
diterima oleh setiap manusia tanpa pertentangan dengan situasi dan kondisi 
di mana  manusia itu berada. Islam dapat berhadapan dengan masyrakat 
modern, sebagaimana ia dapat berhadapan dengan masyarakat yang 
bersahaja. Pada dasarnya Islam dapat dibedakan menjadi dua (2) kelompok; 
pertama : ajaran Islam yang bersifat absolut, universal dan permanent, tidak 
bisa dan tidak dapat diubah, seperti ayat-ayat Al-qur’an dan hadits 
mutawatir yang penunjukan dalalahnya telah jelas (qoth’i), kedua : ajaran 
Islam yang bersifat relatif, tidak universal, dan tidak permanen, dapat 
berubah dan diruba, seperti melalui proses ijtihad. Dari penyataan di atas 
menunjukkan kemungkinan mengadakan perubahan dan pembaharuan 
ajaran Islam yang bersifat relatif termasuk di bidang hukumnya. 

 
18Harun Nasution, Dasar Pemikiran Pembaharuan Dalam Islam, (Jakarta, Pustaka Panjii Mas, 1985),  

h.13-14 
19Hasan Hanafi, Islamologi……., h. 127-239 



 
 

12 
 

p-ISSN : 2088-1169 
e-ISSN : 2714-6391  

Vol.15 No.1. 
(2024) : Juni 

Paradigma Metodologis / epistimologis merupakan pandangan tertentu 
yang memuat asumsi metodologis. Bagi para ahli hukum Islam zaman 
lampau, penyelidikan tentang hukum didasarkan atas Tab’iyyah al-aql’ li an-
naql (bahwa Naqal didahulukan atas Aql’, sehingga naqal-lah yang diikuti 
oleh aql’). Dengan kata lain akal tidak dibebaskan dalam melakukan 
penyelidikan kecuali sejauh yang dibenarkan oleh naqal.20 Ini berarti bahwa 
analisis Hukum Islam adalah Naqli atau analisis teks, sesuai dengan 
anggapan bahwa tidak ada Hukum di luar teks-teks naqliah dan bahwa 
bahasa dan teks  merupakan sarana yang mencukupi. Oleh sebab itu, ilmu 
Hukum Islam di masa lalu boleh dikatakan sebagai ilmu teks atau ilmu 
Kalam dengan kata lain ilmu yang menyelidiki kalam Ilahi untuk daripadanya 
ditemukan Hukum fiqh, ulama masa lalu tidak pernah mengembangkan 
suatu metode analisis sosial dan historis yang dan tanpa ada upaya 
menggandengkan berbagai konsep di dalamnya dengan konsep-konsep 
parallel dalam sistem Hukum lain melalui metode komparatif yang obyektif. 
Selain itu juga pendekatan klasik dalam kajian fiqh masih bersifat Atomistik.  

Memang para ilmuan Muslim pada masa lampau telah 
mengembangkan ilmu-ilmu kealaman dan ilmu pasti yang didasarkan pada 
pendekatan emperis dan induktif ( pendekatan burhani), namun untuk ilmi-
ilmu sosial seperti; Politik, Sosiologi (kecuali Ibn Khaldun), Psikologi, 
pendekatan emperis dan induktif absen dari kegiatan keilmuan disebabkan 
tidak adanya induksi dan investigasi sistematik dan emperis mengenai 
manusia dan realitas sosial dalam masyarakat.21 Para ulama masa lalu 
menganggap deduksi dari teks-teks agama merupakan sarana utama guna 
memperoleh pengetahuan mengenai prinsip-prinsip dan partikular sistem 
sosial menurut syari’ah.22 Memang dilematis, karena sampai saat inipun, 
masih ada sebagian ilmuan Islam yang mengabaikan interpretasi teks 
dengan mengabaikan realitas emperis masyarakat. 

Adanya perbedaan Paradigma para ilmuan Islam dalam memandang 
serta menempatkan kedudukan  teks-teks Al-qur’an dan Hadits sabagai 
sumber hukum Islam, maka secara implisit akan sangat mempengaruhi 

 
20Asy-Syatibi, Al-Muwafaqat…., 1:53. 
21Syamsul Anwar, Metodologi….., h. 4 
22Abdul Hamid Abu Sulayman, Towards An Islamic Theory Of International Relations ; New Direction 

For Methodology And Thought, ( Herndon,VA : International Institute of Islamic Thought, 1994), h. 87 



 
 

13 
 

p-ISSN : 2088-1169 
e-ISSN : 2714-6391  

Vol.15 No.1. 
(2024) : Juni 

kajian polarisasi metodologi mereka dalam pengistinbatan hukum Islam, 
seperti model metode yang ditawarkan oleh Louay Safi (komparasi analisis 
tekstual dan analisis sosial terkait dengan teori sistem Prilaku)   dan Az-
Zarqa’ (adanya integrasi antara Naql dan akal hingga menyentuh aspek 
bidang ekonomi Islam).23  

Sebagaimana dikaji dalam ushul fiqh, sarana untuk mengadakan 
perubahan dan pembaharuan hukum Islam adalah ijtihad, yang menurut Iqbal24 
ijtihad merupakan the principle of movement, daya gerak kemajuan umat Islam.25 

Secara historis, munculnya teori Ijtihad dalam Islam adalah karena 
adanya persentuhan anatara ajaran Islam di satu pihak dan tuntutan realitas 
kehidupan manusia di lain pihak. Teori ijtihad dalam hukum Islam 
menimbulkan dan merupakan kunci dinamika ajaran Islam, termasuk bidang 
hukumnya. Permulaan epistimologi hukum Islam karena menyangkut peran 
wahyu dan akal.  

Dengan kata lain, pandangan-pandangan ahli hukum Islam sangat 
dipengaruhi oleh corak teologi yang di anutnya, baik teologi rasional, ir-rasional 
atau moderat.26 Untuk itulah studi fiqh sebagai Hukum perlu dilakukan dengan 
pendekatan asas-asas dan filosofis yang akhir-akhir ini mulai dilakukan dengan 
lahirnya apa yang disebut dengan An-Nazariyyat Al- Fiqhiyyah, untuk itu27 
norma-norma Hukum Islam dapat ditata dalam tiga (3) tingkat, yaitu : (1) Nilai-
nilai dasar (qiyam al-asasiyyah), (2) Asas-asas umum/doktrin-doktrin umum (al-
usul al- kuliyyah) dan  (3) Peraturan hukum konkrit. 

Gambaran tentang kemampuan syari’at Islam dalam menjawab persoalan 
modern dapat diketahui dengan menemukan beberapa prinsip syari’at Islam, 
mengenai tatanan hidup secara vertikal dan horizontal. Kebanyakan ahli fiqh 
telah menetapkan kaidah bahwa hukum Asal’ segala sesuatu dalam bidang 
material dan hubungan antar sesama manusia (mu’amalat) adalah boleh, kecuali 
apabila ada dalil yang menunjukkan bahwa sesuatu itu terlarang.28 Asy-syatibi29, 

 
23Syamsul Anwar, Metodologi….., h.5-12 
24M. Iqbal, The Reconstruction Of Religius Thought In Islam, (India, Kitab Bhavana, 1981), h.147-148 
25Fathurrahman Djamil, Metode Ijtihad Majlis Tarjih Muhammadiyah, (Jakarta, Logos Publishing Hause, 

1995), h. 12 
26Amir Mu’alim & Yusdian, Konsfigurasi Pemikiran Hukum Islam, (yogyakarta, UII Press, 2001), h. 3 
27Syamsul Anwar, Metodologi…., h.,38……. 
28Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum Islam, (Jakarta, Logos Wacana Ilmu, 1999),  h.40 
29As-Syatibi, Al-Muwafaqat……., juz 11 , h, 211 



 
 

14 
 

p-ISSN : 2088-1169 
e-ISSN : 2714-6391  

Vol.15 No.1. 
(2024) : Juni 

mencoba membedakan materi hukum Islam yang menyangkut ibadah dan yang 
kedua materi hukum Islam yang menyangkut Mu’amalat (adat) : 

 لا ا تادابعلا لصا و ىناعملا ىلا ت افتل لا ا ن و دبعتلا فللكملا ىلا ةبسنلاب تادبعلا يف لص لاا
                                                                                                                          ىناعملا ىلا تافتل

Artinya: “Prinsip dalam persoalan ibadat bagi mukallaf adalah ta’abbud tanpa 
perlu melihat kepada nilai atau hikmah, sedangkan prinsip-prinsip dalam 
persoalan adat (mu’amalat) adalah melihat kepada nilai atau hikmah”.  

Sebagaimana telah dipahami, bahwa sumber primer dari pemahaman 
dalam Islam adalah wahyu Tuhan. Dalam kepercayaan Islam ortodoks, hal ini 
dibatasi secara ketat sebagai wahyu yang diberikan Tuhan kepada pilihan-Nya 
Nabi saw. Wahyu itu nampak dalam bentuk pertama; dalam teks Al-qur’an yakni 
firman Allah sendiri, kedua; dalam bentuk aktifitas dan keputusan Nabi sebagai 
pemimpin masyarakat Islam, namun Al-qur’an dan sunnah secara bersama-
sama tidak meliputi pengertian yang merupakan kitab undang-undang yang 
komprehensif. Materi hukum yang dikandungnya adalah sebuah koleksi dan 
putusan-putusan yang berangsur-angsur terhadap persoalan-persoalan khusus 
yang tersebar luas dalam berbagai topik yang berbeda. Norma hukum, yang 
ditetapkan Al-qur’an dan sunnah pada dasarnya merupakan modifikasi Ad Hoc 
dari hukum adat yang berlaku masih merupakan norma tingkah laku yang 
diterima, kecuali kalau digantikan secara khusus oleh keadaan baru yang 
menimbulkan persoalan baru, hal ini diserahkan kepada ahli hukum (faqih) 
berdasarkan pertimbangan yang dipandang sesuai.  

Dalam proses mengungkapkan pendapatnya yang dikenal ra’yu, setiap 
orang bebas memperhitungkan faktor-faktor yang dianggap relevan. Secara 
singkat, pada awalnya, hukum Islam mempunyai dasar rangkap yang berbeda. 
Dasar tersebut merupakan gabungan dari dua ruang lingkup yang terpisah yaitu 
wahyu Tuhan dan keputusan manusia. Tetapi sikap pragmatis ini segera 
menjadi persoalan, setelah munculnya upaya sistematisasi pemikiran teologi dan 
filsafat pada zaman klasik, seperti munculnya kelompok : 

a. Ahlul-Hadis. 

Menurut mereka bahwa setiap aspek tingkah laku manusia harus di 
atur oleh kehendak Tuhan dan kedaulatan hukum tuhan mencakup 
segalanya. Memberi peluang pada pemikiran manusia untuk merumuskan 



 
 

15 
 

p-ISSN : 2088-1169 
e-ISSN : 2714-6391  

Vol.15 No.1. 
(2024) : Juni 

suatu aturan hukum, apakah dengan penerimaan secara terus-menerus 
hukum adat atau melalui pemikiran yang bersifat spekulatif- merupakan 
penolakan terhadap aturan Tuhan, dalam bahasa teologi Islam adalah 
mengadakan saingan bagi Allah,dan menyangkal doktrin dasar tentang 
keMaha-tahuan dan keMaha-kuasaan sang pencipta (Allah). Pada dasarnya 
kelompok ini, percaya bahwa setiap norma hukum harus berasal dari Al-
qur’an atau praktek Nabi yang dikenal dengan Hadits. 

b. Ahlul Ra’yu. 

Paham mereka ini, sangat kontradiktif dengan paham ahlul Hadits. 
Kelompok ini berpandangan bahwa penggunaan akal bebas untuk 
menguraikan hukum adalah sah dan perlu. Asy-syafi’I sebagai pendiri ushul 
fiqh mengakui perlunya akal manusia untuk menetapkan aturan hukum 
terhadap situasi yang secara nyata atau secara khusus tidak diatur oleh wahyu 
Tuhan. Tetapi akal di sini tidak digolongkan ra’yu atau sebagai sumber 
hukum yang terlepas dari kehendak tuhan dalam mencapai tujuan yang 
diinginkan para ahli hukum. Oleh karena itu, peran manusia harus 
sepenuhnya di tempatkan dibawah prinsip-prinsip yang telah ditetapkan oleh 
wahyu Tuhan. Fungsi akal adalah mengatur kasus-kasus yang baru dengan 
cara memberlakukan kasus baru tersebut di atas prinsip wahyu. 

Teologi 30, sebagai ilmu yang membahas soal ke-Tuhanan dan kewajiban-
kewajiban manusia terhadap Tuhan, memakai akal dan wahyu dalam 
memperoleh pengetahuan tersebut tentang kedua soal tersebut. Akal sebagai 
daya berfikir yang ada dalam diri manusia, berusaha keras untuk sampai kepada 
diri Tuhan, dan wahyu sebagai pengkhabaran dari alam metafisika turun kepada 
manusia dengan kategori-kategori tentang tuhan dan kewajiban-kewajiban 
manusia terhadap Tuhan. 

Menurut kaum Mu’tazilah bahwa segala pengetahuan dapat diperoleh 
dengan perantaraan akal, dan kewajiban-kewajiban dapat diketahui dengan 
pemikiran yang mendalam. Wahyu mempunyai fungsi sebagai pemberi 
penjelasan tentang perincian hukuman dan imbalan yang akan diterima manusia 
di akherat. Sedangkan kaum Asy-ariyah, menolak sebagian Postulat kaum 

 
30Harun Nasution, Teologi Islam-aliran-aliran sejarah analisis perbandingan, (Jakarta, Universitas 

Indonesia Press, 1986), h.79. 



 
 

16 
 

p-ISSN : 2088-1169 
e-ISSN : 2714-6391  

Vol.15 No.1. 
(2024) : Juni 

Mu’tazilah. Menurut mereka bahwa akal tersebut dapat membuat sesuatu 
menjadi wajib dan tidak dapat mengetahui bahwa mengerjakan yang baik dan 
menjauhi yang buruk adalah kewajiban wajib bagi manusia. Betul, akal dapat 
mengetahui Tuhan, tapi wahyulah yang mewajibkan orang mengetahui Tuhan 
dan berterima kasih kepada-Nya. Fungsi wahyu sangat banyak sekali, sekiranya 
wahyu tidak ada, maka manusia akan bebas berbuat apa saja yang 
dikehendakinya, dan sebagai akibatnya masyarakat akan berada dalam 
kekacauan. 

Terkait dengan metodologi (komparasi analisis tekstual dengan analisis 
sosial) yang banyak ditawarkan pada saat ini, merupakan salah satu bukti adanya 
ke-dinamikaan perkembangan pemikiran intelektual muslim dalam rangka 
meresponi problema kontemporer umat.  Menurut Penulis bahwa akal 
mempunyai potensi dan kapasitas untuk menggali serta menemukan hukum 
baru baik yang sudah ter-redaksi dalam teks-teks Al-qur’an maupun Hadits. 
Potensi akal yang dimaksudkan penulis adalah bukanlah akal dalam arti yang 
seluas-luasnya, akan tetapi penggunaan akal akan dibenarkan jika masih berada 
dalam koridor Hukum Tuhan serta tetap memperhatikan kemaslahatan dan 
menjauhi kemafsadatan umat. Rasionalisasinya adalah bahwa Allah telah 
melengkapi dan  memodali manusia dengan penghargaan yang sangat tinggi 
yaitu akalnya untuk mengubah wajah dunia menjadi lebih baik serta dengan akal 
pula kita akan semakin mengetahui akan hakekat keberadaan dan keMaha-
kuasaan dan keadilan Allah swt.  

Keterlibatan akal dalam menemukan hukum, bukanlah suatu kekafiran, 
bahkan bukan pula sebagai bentuk persaingan dengan Allah, akan tetapi akal 
merupakan penjabaran manusia sebagai makhluk yang dilebihkan dari makhluk 
lain, sehingga konsekwensi tersebut berdampak kepada paradigma model-
model  metodologi dalam pengistinbatan Hukum Islam di kalangan para 
intelektual muslim. Kalau kita tidak mengoptimalisasikan potensi akal dalam 
kehidupan ini, maka manusia akan berwatak pesimis, statis, bahkan tidak dapat 
mengelolah alam yang sudah dianugrahi Allah dengan sejuta sumber kekayaan 
yang gemilang yang terkandung di dalamnya, seperti : batu bara, minyak bumi, 
emas, perak, air, dan lain-lain.  

 
 



 
 

17 
 

p-ISSN : 2088-1169 
e-ISSN : 2714-6391  

Vol.15 No.1. 
(2024) : Juni 

 
Kesimpulan 

Dari beberapa uraian di atas, maka dapat di simpulkan bahwa Paradigma 
Hukum Islam tergolong dalam tiga (3) komponen besar, yaitu: 

1. Klasik:                                                                        
a. Paradigma Teologis 

1) Aliran Tradisionalis (Asy-Ariyah) 
2) Aliran Rasionalis (Mu’tazilah) 
3) Aliran Moderat (Maturidi) 

b. Paradigma Linguistik (bahasa) 
1) Paham Optimistik. 
2) Paham Skeptis. 

c. Paradigma Metodologis 
1) Kelompok Ahlul-Hadis. 
2) Kelompok Ahlul Ra’yu. 

2. Alternatif: 
Sebagai makhluk yang telah dianugrahi Akal sebagai Modal terbesar 

dalam menyingkapi kehidupan, maka sudah seyogya-nya kita harus sadar akan 
realitas yang serat dengan perubahan yang dalam kondisi tersebut dituntut 
untuk bersikap fleksibel, tidak hanya berkiblat kepada doktrin-doktrin Konservatif 
(literal)-Teologi tapi juga mengembangkan kepada Paradigma Teo- Antroposentris 
karena tidak bijak jika wacana kita hanya mampu menyentuh dataran Normatif 
sementara kasus riil di masyarakat terombang-ambing tanpa solusi sehingga 
secara implisit menjadikan Hukum Islam bermuatan statis, selain itu juga 
Paradigma Linguistik tidak semata-semata milik pengarang tapi membumi 
kepada umat Islam secara Universal, sehingga teks-teks Normatif tidah hanya 
bersifat Reproduktif tapi juga Produktif yang berlaku bagi semua kalangan umat 
islam. Penekanan pada aspek Metodologis sangat membutuhkan kajian 
komparasi antara Naql dan Aql karena tidak selamananya Teks-teks Normatif 
menjabarkan kasus-kasus baru yang terjadi dalam masyarakat, ada item-item 
spesifik yang tidak tersentuh oleh teks dan di sini kita dituntut untuk berijtihad 
dengan Akal secara Rasional- obyektif dengan tetap berpayung kepada semangat 
Syari’at Islam.    



 
 

18 
 

p-ISSN : 2088-1169 
e-ISSN : 2714-6391  

Vol.15 No.1. 
(2024) : Juni 

Daftar Pustaka 
  
Ahmad, noer, dkk, Epistimologi Syara’: Mencari Format Baru Fiqh Indonesia, Yogyakarta, 

Pustaka Pelajar, 2000. 
-------------------, Filsafat Hukum Islam, Jakarta, Logos Wacana Ilmu,1999. 
-------------------, Pengantar Makalah “ Paradigma Fiqh Kontemporer-mencari format baru 

telaah Hukum Islam “, Yogyakarta, 2006. 
Anwar, Syamsul, Metodologi Hukum Islam, Yogyakarta, 2006. 
Bagus, Lorens,  kamus Filsafat, Jakarta, Gramedia Pustaka Utama, 2000. 
Coulson, J, Noel, Konflik Dalam Yurisprudensi Islam, Pengantar Akh.Minhaji, 

Yogyakarta, Navila. 
Djamil, Fathurrahman, Metode Ijtihad Majlis Tarjih Muhammadiyah, Jakarta, Logos 

Publishing Press, 1995. 
Ghazali, Al, Mustasfa Min Ilm Ushul, Beirut/Libanon, Al-Risalah, 1994 M. 
Goldziher, Ignaz, Introductions to Islamic Theology and Law, terj. Indonesia. Pengantar 

Teologi Dan Hukum Islam, Jakarta, INIS,1991. 
Guba, dan, Lincoln, Naturalistic Inquiry, Bavery Hill, California: Sage Publications, 

inc, 1985. 
Hallaq, B,Weal, Authority Continuity And Change In Islamic Law, New York, 

Cambridge University Press, 2001. 
Hanafi, Hasan, Islamologi 1- Dari Teologi Statis ke Anarkhis, Yogyakarta, LKiS, 2002. 
Iqbal, M, The Reconstructions Of Religious Thought In Islam, India, Kitab Bhava, 1981. 
Machasin, Menyelami Kebebasan Manusia- Telaah Kritis Terhadap Konsepsi Al-qur’an, 

Yogyakarta, INIS, 1996. 
Mu’alim, Amir, & Yusdian, Konfigurasi Pemikiran, Hukum Islam, Yogyakarta, UII 

Press, 2004. 
Nasution, Harun, Teologi Islam: Aliran-aliran Sejarah Analisis Perbandingan, Jakarta, 

Universitas Indonesia Press, 1986. 
Rahman, Fazlul, Islam, Bandung, Pustaka, 2003. 
Sulayman, Abdul, Towards An Islamic Theory Of International Relations : new directions for 

methodology and thaougt, Hernden, VA : International Of Islamic Thought, 
1994. 

Syatibi, As, Al-Muwafaqat Fi Ushul Al-Ahkam, Beirut; Dar-Fikr, 1342 H, juz 2. 
Weiss, G. Bernard, The Search For God’s Law Islamic Jurisprudence In The Writing Of Saif 

Al-Amidi, Salt Lake City: University Of Utah Press, 1992. 
  


