
 

Iqtishaduna, Vol. 10 No. 2 Desember 2019 

pISSN 2087 9938 │ eISSN 2655 9714 

online: https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/iqtishaduna 

 
TELAAH KONSEP DISTRIBUSI KEKAYAAAN PERSEPEKTIF EKONOMI ISLAM  

 

Usman Zainuddin Urif1, Mahillatul Iffa Nuril Fajria2, Silvia Maula Aulia3 

IAI Hamzanwadi NW Lombok Timur 

usmanzainuddinurif@gmail.com1 

 

Abstract  
This study aims to determine the property distribution in Islamic economic perspectives with the 
certainty that Islamic economics contains distribution concept with values of justice, norms and 
morals so that they are considered in accordance with Muslims personality. Research approach is 
library research with philosophical and phenomenological approach. A philosophical approach is 
used to look deeply at material philosophical objects such as values, principles, goals of Islamic 
economics and the concept of distribution. While the phenomenological approach is used to 
look for economic development both illustrated in society through poverty data statistical, as 
well as contained in a literature work such as books, documents, scientific works and research. 
Research result show that Islamic economic system aim is to improve the welfare of society and 
realize maqasid as sharia, and uphold the value of justice, so that at the level of distribution 
which is an important foundation is the guidance of Allah in QS. [59]: 7 "so that the treasure 
does not circulate among rich people among you " From this foundation deliver to distribution 
concept, namely; the principle of distribution which includes the prohibition of usury and gharar, 
justice in distribution, recognition of private property in the concept of ownership in Islam and 
prohibition of accumulating property, distribution institutions consisting of society and 
government, and distribution instruments form of zakat, waqf, inheritance, infaq and sadaqah. 
 
Keywords: Distribution, Islamic Economic,  Wealth  
 

1. PENDAHULUAN  

Pengalaman pembangunan ekonomi di Indonesia sering kali menimbulkan 

permasalahan-permasalahan sosial di masyarakat, di antaranya terjadinya kesenjangan sosial 

antara yang kaya dan yang miskin. Yang kaya semakin kaya, yang miskin menjadi semakin miskin. 

Kesenjangan ini merupakan dampak dari tidak terciptanya distribusi kekayaan yang adil dan 

merata di  masyarakat. Ekonomi Indonesia yang sosialistik hingga tahun 1966 berubah menjadi 

ekonomi kapitalistik bersamaan dengan runtuhnya orde lama ( 1959- 1966).  Pada masa orde 

baru sejak tahun 1966 s/d 1998, sistem ekonomi Indonesia dinyatakan berdasarkan pada 

Pancasila dan kekeluargaan yang mengacu pada pasal 33 UUD 1945, namun kenyataannya dalam 

praktik sehari-hari cenderung tidak demokratis dan tidak adil .(Mubiarto, 2003) Pembangunan 

ekonomi pada masa orde baru, banyak menimbulkan ketidak adilan dalam ekonomi. Para elite 

ekonomi mendapatkan banyak kemudahan dan dukungan, karena dipandang lebih sesuai dengan 

mailto:usmanzainuddinurif@gmail.com


Urif, Usman Zainuddin. Telaah Konsep Distribusi Kekayaaan Persepektif Ekonomi Islam 

205 |  
 

kepentingan-kepentingan penguas, yang pada gilirannya menjadikan alokasi distribusi ekonomi  

terserap lebih banyak pada kelompok tersebut.(Bayu Krisnamurthi, 2002) 

Munculnya  krisis moneter yang dirasakan bangsa Indonesia pada tahun 1997, elite 

ekonomi Indonesia terpukul oleh dua hal yakni; membengkaknya nilai utang dolar dalam rupiah 

dan mahalnya biaya produksi yang selama ini berbasis input impor. (Bayu Krisnamurthi, 2002) 

Penyebab utama krisis terdapat pada kelompok non ekonomi kerakyatan yang terbatas pada 

pengusaha tertentu, namun dampak yang dirasakan sangat terasa pada ekonomi rakyat. Ketika 

krisis moneter terus berlanjut menjadi kriris ekonomi (pertumbuhan ekonomi menurun, nilai 

inflasi tinggi, harga pangan impor semakin tinggi, pengurangan subsidi BBM, banyak pekerja di 

PHK dan lain sebagainya) maka ekonomi rakyat mengalami tekanan. Tekanan menjadi semakin 

berat ketika krisis ekonomi juga memicu krisis sosial politik dan keamanan, serta sederetan 

pilihan kebijakan dalam  upaya mengatasi krisis yang justru menempatkan ekonomi rakyat 

sebagai pihak yang dirugikan. Hal ini terjadi karena kebijakan pembangunan ekonomi Indonesia 

realitasnya lebih menguntungkan elite ekonomi tanpa mementingkan keterlibatan rakyat banyak 

agar tercipta keadilan distribusi. Keberpihakan pada elite ekonomi pada awalnya diiringi dengan 

harapan akan terciptanya dampak kesejahteraan pada ekonomi rakyat, sebagaimana yang 

diperkirakan oleh konsep trickle down effect. Pada kenyataannya kebijakan tersebut belum dapat 

mengangkat kemampuan ekonomi rakyat, menciptakan keadilan distribusi dan ketimpangan 

ekonomi, sehingga menimbulkan banyaknya kemiskinan. Pada tahun 2010, jumlah penduduk 

miskin di Indonesia mencapai 31,02 juta jiwa, atau sekitar 13,33 %. 

  Di saat masalah kemiskinan di Indonesia belum dapat diselesaikan, terjadi krisis keuangan 

global pada tahun 2008, yang mengakibatkan perekonomian mengalamai gunjangan cukup kuat 

dan dihawatirkan akan berimbas pada ekonomi rakyat yang pada akhirnya akan menambah 

jumlah penduduk miskin di Indonesia. Oleh karenanya, berdasarkan pengalaman krisis yang lalu 

dan dalam menghadapi krisis yang akan datang , tindakan utama yang harus dilakukan 

pemerintah adalah memperkuat ekonomi rakyat secara adil. Pendekatan kebijakan yang tidak 

memihak kepada rakyat diubah menjad kebijakan yang pro rakyat, atau setidaknya yang perlu 

dikembangkan kebijakan yang not against atau netral terhadap ekonomi rakyat agar tercipta 

keadilan distribusi. (Krisnamurti Bayu, 2001) 

Kebijakan untuk berpihak pada ekonomi rakyat sebenarnya sejalan dengan agenda 

reformasi ekonomi Indonesia yang menyatakan bahwa kebijakan ekonomi diarahkan pada 

pengembangan sistem ekonomi rakyat. Bahkan, jauh sebelum krisis tahun 1997 dan setelah 

reformasi beberapa pakar ekonomi Indonesia telah mengumandangkan secara lantang bahwa 



 Iqtishaduna, Vol. 10 No. 2 Desember 2019 

 
206 |  
 

ekonomi Indonesia harus  berdasarkan keadilan, moral dan norma agama. Kebijakan yang 

diambil pemerintah untuk menciptakan keadilan distribusi seperti program Inpres Desa 

Tertinggal ( IDT), Kredit Usaha Tani ( KUT), Jaring Pengaman Sosial (JPS), Beras untuk rakyat 

Miskin (Raskin), Bantuan Langsung Tunai (BLT), dengan harapan mampu mengangkat ekonomi 

rakyat dan membantu rakyat miskin. Pada kenyataannya tidak dapat berjalan dengan baik karena 

adanya penyimpangan atau ketidakmatangan daalam tataran aplikasinya. Hal ini memperkuat 

asumsi tidak terciptanya keadilan distribusi secara utuh, dan mengidentifikasikan bahwa 

pemerintah sendiri terkesan tidak serius pada agenda ekonomi kerakyatan, mungkin karena 

pengalaman keberhasilan pembangunan ekonomi negara-negara maju yang selalu merujuk pada 

bekerjanya mekanisme pasar. (www.ekonomirakyat.org) 

Sistem ekonomi Islam yang sedang berkembang di Indonesia khususnya pada lembaga-

lembaga keuangan seperti halnya sektor perbankan syariah, seolah memberikan tawaran bagi 

permasalahan ekonomi  Indonesia dalam menghadapi krisis. Sistem ekonomi Islam dapat 

dijadikan model baru untuk mengatasi berbagai masalah ekonomi yang terjadi dimana kriris 

global merupakan kesalahan dari sistem kapitalis yang selama ini mendominasi dunia. 

Ekonomi Islam memiliki potensi besar dalam memberi sumbangan pada ekonomi 

Indonesia khususnya dalam mengatasi kesenjangan ekonomi  dan menciptakan keadilan 

distribusi , yang akhirnya dapat mengentaskan kemiskinan. Misalnya, potensi dana zakat , wakat 

sebagai salah satu instrumen dari konsep distribusi. Jika dilihat dari populasi masyarakat 

Indonesia yang mayoritas muslim, potensi dana zakat yang dapat dihimpun cukup besar, bila 

diasumsikan ada 29 jt keluarga sejahtera Indonesia yang membayar zakat rata-rata Rp. 650,500 

per tahun per orang/muzakki, maka akan terhimpun dana zakat sekita Rp. 9 triliun per tahun. 

Namun dana zakat belum terkoordinasi secara baik walaupun lembaga zakat sudah ada di tingkat 

daerah sampai Nasional, penyaluran dana zakat masih dengan cara-cara konvensional. Selain 

zakat, potensi harta wakaf juga sangat besar. Jika saja sekitar 200 juta umat Islam Indonesia 

mengeluarkan wakaf tunai, maka dana wakaf yang terkumpul akan sangan besaruntuk membiayai 

kepentingan masyarakat.  

Potensi dan peluang yang dimiliki umat Islam di Indonesia dalam pandangan Ekonomi 

Islam masih belum terserap secara optimalkhususnya dalam mengatasi permasalahan distribusi 

yang menyebabkan kemiskinan di masyarakat. Hal ini disebabkan karena aplikasi konsep 

distribusi pada sistem ekonomi  Islam dalam sistem ekonomi Indonesia belum terserap secara 

utuh. Perlu dilakukan pengkajian secara komprehensif tawaran bagi penyelesaian permasalah 

sekonomi Indonesia, khususnya pada masalah distribusi yang berdampak pada ketimpangan dan 

http://www.ekonomirakyat.org/


Urif, Usman Zainuddin. Telaah Konsep Distribusi Kekayaaan Persepektif Ekonomi Islam 

207 |  
 

kemiskinan di masyarakat. Saat ini merupakan waktu yang tepat untuk memunculkan sistem 

ekonomi Islam yang menawarkan sistem yang lebih menjanjikan  kesejahteraan masyarakat dan 

lebih sesuai dengan kepribadian bangsa Indonesia. 

 

2. METODE PENELITIAN 

Pendekatan penelitian yang digunakan adalah pendekatan kualitatif dengan jenis 

penelitian pustaka ( Library Research). Sebagai obyek dalam penelitian ini adalah distribusi 

kekayaan perspektif ekonomi  Islam. Pendekatan penelitian yang dipakai  adalah kombinasi 

antara pendekatan filosofis dengan fenomenologis. Pendekatan filosofis digunakan untuk melihat  

dan mengkaji secara mendalam objek material filsafat seperti nilai-nilai ekonomi Islam, prinsip, 

tujuan ekonomi Islam, konsep distribusi kekayaan perspektif ekonomi Islam. Pendekatan 

fenomenologis digunakan untuk melihat dan menelaah pembangunan ekonomi masyarakat 

melalui data-data statistik, data kemiskinan, dan yang tertuang dalam karya kepustakaan seperti , 

karya ilmiyah, hasil-hasil  penelitian, dokumen dan buku-buku. 

Tehnik pengumpulan data yang digunakan  adalah tehnik  observasi, wawancara dan 

dokumentasi. Metode analisa data menggunakan metode analisis kualitatif dengan pola pikir 

induktif. Tehnik ini dilakukan dengan metode intraktif dengan jenis kegiatan; reduksi data, 

penyajian data dan penarikan kesimpulan yang dilakukan sebelum, sedang dan sesudah 

pengumpulan data. 

 

3. HASIL DAN DISKUSI 

Munculnya ketidak sepahaman terhadap suatu konsep ekonomi, bermula dari perbedaan 

nilai yang masuk dalam teori maupun kebijakan ekonomi termasuk dalam sistem ekonomi Islam. 

Suatu hal yang sangat penting  untuk mengetahui dan memahami nilai-nilai  dasar dari  sistem 

ekonomi Islam. Secara khusus, nilai-nilai dasar sistem ekonomi Islam  bertumpu pada Al Qur’an 

dan al Sunnah. Sistem ekonomi Islam selalu berpegang  pada petunjuk al Qur’an dan al Sunnah 

dalam menghadapi perkembangan zaman, perubahan masyarakat, permasalahan yang 

berkembang, termasuk  permasalahan ekonomi.(M.A. Mannan, 1997) Keberadaan nilai hanya 

pada perilaku ekonomi dapat melahikan suatu perekonomian yang normatif, tidak dapat berjalan 

secara dinamis. Karena itu, implementasi nilai-nilai harus secara bersamaan yang didasarkan pada 

prinsip-prinsip ekonomi. Prinsip inilah yang akan membuat bangunan ekonomi Islam menjadi 

kuat,kokoh, dinamis, dan berfungsi sebagai pewarna  kualitas bangunan tersebut.(P3EI 

Univ.Islam Indonesia,  2013) 



 Iqtishaduna, Vol. 10 No. 2 Desember 2019 

 
208 |  
 

Berdasarkan al Qur’an dan al Sunnah sebagai  pedoman hidup Islam, melahirkan nilai-

nilai ekonomi Islam; pertama, keadilan, menjunjung tinggi nilai kebenaran, kejujuran, keberanian 

dan konsistensi pada kebenaran, kedua, pertanggungjawaban, sebagai khalifah dibumi, manusia 

diberikan tugas untuk memelihara, menjaga dan memakmurkan bumi dan alam semesta. Para 

pelaku ekonomi memiliki tanggung jawab berperilaku ekonomi yang benar, amanah dalam 

rangka mewujudkan kemaslahatan,bertanggung jawab untuk meningkatkan kesejahteraan umum, 

ketiga, takaful (Jaminan Sosial), jaminan sosial mendorong terciptanya hubungan baik antara 

individu dan masyarakat.  Islam mengajarkan hubungan vertikal, dan juga  hubungan horizontal 

secara seimbang.(Ruslan Abdul Ghafur Noor, 2013) 

Nilai-nilai dasar ekonomi Islam menjadi acuan masyarakat muslim melakukan aktivitas 

sosial ekonomi. Ini sejalan dengan tuntunan Islam terkait hubungan manusia dengan dirinya dan 

hubungannya dengan lingkungan sosialnya. Naqvi mempresentasikannya dengan empat aksioma  

etik, yaitu; tauhid, keseimbangan/kesejajaran (equilibrium), kehendak bebas ( free will), dan 

tanggung jawab (responsibility). Tauhid merupakan ajaran Islam yang utama, percaya sepenuhnya 

kepada  Tuhan dan merupakan dimensi vertikal Islam. Mewujudkan hubungan manusia dengan 

Tuhan dan penyerahan diri secara utuh adalah  perbuatan untuk patuh pada perintah Nya. 

Keseimbangan (equilibrium / al adl ), adalah prinsip yang mengacu pada cita-cita sosial. Prinsip 

keseimbangan dan kesejajaran berlaku untuk seluruh kebijakan dasar institusi sosial, baik hukum, 

politik mapun ekonomi. Dalam  hal ekonomi, prinsip keseimbangan menjadi acuan dasar dalam 

kegiatan produksi, konsumsi dan  distribusi. Kehendak bebas ( free will ), adalah kemampuan 

menentukan pilihan. Kebebasan menentukan pilihan memiliki konsekuensi  pertanggung 

jawaban terhadap apa yang dipilih, sehingga dituntut untuk selalu berada pada pilihan yang benar. 

Dengan kebebasan, manusia diberikan keleluasaan memilih, apakah akan membuat pilihan yang 

benar dibawah bimbingan kebenaran atau sebaliknya, memilih pilihan yang salah terlepas dari 

bimbingan kebenaran sehingga semakin jauh dari kebenaran. Tanggung jawab (responsibility), 

aksioma ini  tidak sama dengan kehendak bebas walaupun aksioma ini  dekat dengan kehendak 

bebas.  Islam memberikan perhatian pada konsep tanggung jawab dengan menetapkan 

keseimbangan. Keseimbangan  antara tanggung jawab dengan kehendak bebas. Konsep tanggung 

jawab  yang lahir secara sukarela melahirkan tindakan-tindakan yang membawa manfaat 

(maslahah) sebesar-besarnya pada masyarakat, dan melahirkan kesadaran  untuk menjadi pribadi 

yang lebih baik.(Syed Nawab Hedar Naqvi, 1994)  

Sistem ekonomi Islam yang bersumber  Al Qur’an dan al Sunnah, oleh para ulama dan 

cendekiawan muslim telah merumuskan dan menjabarkan nilai,  prinsip dan tujuan ekonom 



Urif, Usman Zainuddin. Telaah Konsep Distribusi Kekayaaan Persepektif Ekonomi Islam 

209 |  
 

Islami sebagai berikut;  pertama, prinsip ekonomi Islam meliputi; 1) tauhid, yang  melahirkan 

kesadaran dan tanggung jawab penuh kepada Allah dalam aktivitas ekonomi,  memahami bahwa 

aktivitas ekonomi merupakan perintah Allah. Aktivitas ekonomi yang dilkukan dengan 

pengakuan terhadap keesaan Allah disamping nilai ekonomis, maka apa yang dilakukan harus 

dengan penuh tanggung jawab, 2) khalifah, sadar sebagai wakil Allah di bumi melahirkan sikap 

berekonomi yang benar sesuai tuntunan Islam, berekonomi semata-mata untuk kemaslahatan 

manusia, berusaha mewujudkan keadilan dan kesejahteraan bagi seluruh manusia. (Syed Nawab 

Hedar Naqvi, 1994) Pondasi utama sistem ekonomi Islam adalah aqidah, syariah dan akhlaq. 

Aqidah memandang kegiatan ekonomi sebagai kegiatan yang bersifat Ilahiyah dan rabbaniyah, 

syariah memandang bahwa kegiatan ekonomi hukumnya boleh sesuai dengan qaidah ushul fiqh. 

Aturan-aturan ekonomi Islam ditegakkan dalam rangka mewujudkan kemaslahatan, 

menghilangkan kerusakan (mafsadat). 

Akhlaq mewujudkan norma dan etika yang bersumber dari al Qur’an dan al Sunnah 

sebagai  jiwa  ekonomi Islam dalam berbagai bentuk aktivitas ekonomi.(Ika Yunia Fauzia, 2015) 

Selain nilai dan prinsip, sistem ekonomi Islam juga memiliki tujuan yang tidak terlepas dari  

tujuan syariah,  yaitu untuk meningkatkan kesejahteraan  manusia secara umum, terlindunginya 

lima kebutuhan pokok (ad dharuriyah al khamsah ), agama (ad –din), jiwa (an-nafs),akal (al-aql), 

keturunan (an-nasl), harta (al-mal).(M. Umar Chapra, 1993) Sistem ekonomi  Islam juga  bertujuan 

menjamin terwujudnya tujuan agama. Inilah yang membedaakan dengan jelas antara tujuan 

sistem ekonomi Islam dengan ekonomi konvensional yang tidak memberi ruang pada unsur 

keimanan.(Ruslan Abdul Ghafur Noor, 2013) Ekonomi Islam bertujuan mewujudkan mashlahah 

(kemaslahatan ) bagi umat manusia. Yaitu dengan mengupayakan segala bentuk  aktivitas  demi 

terciptanya sesuatu yang berimbas  pada adanya kemaslahatan bagi manusia, atau dengan 

mengupayakan kegiatan-kegiatan yang secara langsung dapat mewujudkan kemaslahatan itu 

sendiri. Aktivitas lain yang dapat menggapai kemaslahatan adalah menjauhkan  diri dari ha-hal 

yang membawa mafsadah (kerusakan ) bagi manusia.(Ika Yunia Fauzia, 2015) 

 

Sistem Ekonomi Islam Vs Kapitalis  dan Sosialis 

Sistem ekonomi Islam telah menggariskan nilai , prinsip dan tujuan, yang bersumberkan 

al Qur’an dan al Sunnah. Nilai, prinsip dan tujuan tersebut  menjadi acuan proses ekonomi, 

acuan pada proses produksi, proses konsumsi dan proses distribusi. Tiga faktor utama  yang 

membedakan sistem ekonomi Islam dengan doktrin ekonomi  kapitalis, sosialis, yaitu;  1)Prinsip 

pemilikan, 2)prinsip kebebasan ekonomi dengan batasan yang jelas, 3)prinsip 



 Iqtishaduna, Vol. 10 No. 2 Desember 2019 

 
210 |  
 

keadilan.(Muhammad Baqir Sadr, 1994) Tiga hal tersebut menjadi penting dalam membedakan 

sistem ekonomi Islam dengan sistem ekonomi lainnya, terutama pada saat pengetahuan tentang 

sistem ekonomi saat ini, terkooptasi oleh dua sistem ekonomi yakni kapitalis dan sosialis. Dua 

sistem inilah yang  dipedomani sebagian besar masyarakat dunia, yang hampir-hampir menutup  

keberadaan sistem ekonomi lainnya.(Syafruddin Prawiranegara, 1966) 

Dua kelompok sistem ekonomi dunia, pada mulanya  terlahir dari intraksi secara kontiniu 

antar keduanya yang saling berlawanan dalam menawarkan terori ekonomi. Adam Smith (1723-

1790) pertama kali secara komprehensif mengompilasi dan menegaskan ide-ide kapitalisme yang 

akhirnya terkenal  sebagai kapitalisme murni. Karl Marx (1818-1883) jawaban atas terjadinya 

jurang kesejahteraan  antar kelas di masyarakat, yang akhirnya menjadi awal lahirnya sistem 

sosialis, menunjukkan intraksi dua sistem yang sangat intens yang menghasilkan evaluasi internal 

terhadap sistem asal, dan pengembangan sistem-sistem tersebut. Ketidakberhasilan sistem 

kapitalis murni mewujudkan kesejahteraan, memunculkan sistem kapitalis yang diatur oleh negara 

(state capitalism) yang dipelopri Friedrich List (1789-1846). Sistem state capitalism disempurnakan 

oleh Adolf Wagner dengan menawarkan konsep walfare state. Selanjutnya sistem kapitalisme 

dikoreksi  J.M. Keynes (1936) dengan tawaran sistem ekonomi campuran (mixed economy). 

Demikian halnya dengan sistem sosialis, kemampuan mengevaluasi kelemahan secara internal, 

memunculkan tokoh-tokoh dan pemikiran dalam sistem sosialis. Bermula dari pandangan Karl 

Heindrich  Marx ( 1818-1883) yang tidak setuju pemikiran Adam Smith, yang dianggap 

membawa ketidakadilan dan melahirkan permasalahan sosial yang bersumber dari motif kapitallis 

untuk mencari sarana pemuasan diri.  Pandangan Marx dituangkan secara riil dalam teori 

materialisme dialektika, materialisme historis dan  kapitalis. Althusser mengembangkan pemikiran 

Marx dengan teori strukturalisme, Antonio Gramsci  dengan teori hegomoninya,  Samir Amin 

dan Andre Grunder Frank dengan teori ketergantungan. (Ruslan Abdul Ghafur Noor, 2013) 

Pada prinsipnya permasalahan yang dihadapi oleh setiap sistem ekonomi memiliki 

kesamaan, namun masing-masing  sistem berbeda cara pemecahan masalah. Sistem yang akan 

bertahan  ialah sistem ekonomi yang  paling mampu mewujudkan tujuan masyarakat dan sesuai 

sistem sosial masyarakat yang ada, bahkan membuat masyarakat terikat oleh sistem tersebut. Dari 

perkembangan pemikiran sistem ekonomi, dapat dilihat perbedaan yang menonjol dalam 

kebijakan ekonomi yang diaplikasikan. Perbedaan kebijakan tersebut sebagai berikut; kapitalis, 

1)Kepemilikan, manusia secara individu memiliki kepemilikan mutlak (private ownership of the means 

of production ). 2)Pemanfaatan, manusia bebas memanfaatkan yang didasari oleh  motif meraih 

keuntungan sebesar-besarnya (profit motive)). 3)Peran Individu dan Negara  dalam memanfaatkan 



Urif, Usman Zainuddin. Telaah Konsep Distribusi Kekayaaan Persepektif Ekonomi Islam 

211 |  
 

sumber daya, individu memiliki peran mutlak, keputusan diambil berdasarkan mekanisme pasar 

(decision are taken in the market place). 4)Distribusi pendapatan, campur tangan pemerintah hampi 

tidak ada, berdasarkan mekanisme pasar (a minimal role for the government). Sosialis, 1)Kepemilikan, 

kepemilikan umum, menghapus kepemilikan individu ( public ownership of mean of production ). 2) 

Pemanfaatan, didasarakan pada motif kebutuhan publik, manusia bebas memanfaatkannya untuk 

kepentingan umum (public good is the motive). 3)Peran Negara merupakan peran yang mutlak, 

keputusan berdasarkan pada hal-hal yang telah direncanakan (decision are taken through planning). 

4)Distribusi pendapatan, peran pemerintah dominan, pemerintah sebagai sentral dari semua  

aktivitas ekonomi (goverment is the center of all economics activities). Ekonomi Islam, 1)Kepemilikan, 

Allah pemilik mutlak, manusia memiliki hak terbatas. 2)Pemanfaatan, mengikuti petunjuk dan 

ketentuan Allah. 3)Peran individu dan negara di wujudkan demi kemaslahatan umat. 4)Distribusi 

pendapatan, berdasar pada masyarakat, pemerintah dan pasar. (Ruslan Abdul Ghafur Noor, 

2013) 

  

Prinsip Distribusi Perspektif Ekonomi Islam 

Distribusi pendapatan/kekayaan berdampak pada tingkat kesejahteraan masyarakat, 

sebagaimana  tujuan dasar  dari Islam, adalah  mensejahterakan penganutnya  dari dunia sampai 

akhirat. Hal ini dapat terwujud jika kebutuhan dasarnya (bacic need) terpenuhi dengan baik, 

sehingga tidak terjadi kesenjangan sosial  yang kaya  dan yang miskin. Dengan terpenuhinya 

semua kebutuhan pokok, maka akan dapat mengurangi tingkat kejahatan. Karena itu, Islam 

berupaya secara sungguh-sungguh menegakkan sistem  distribusi yang adil antara masyarakat. 

(Ika Yunia Fauzia, 2015) Allah sangat mencela peredaran kekayaan terkonsentrasi pada beberapa 

orang tertentu. 

          Prinsip disteribusi  perspektif ekonomi Islam  meliputi larangan riba dan gharar.  Kata ar 

riba bermakna zada wa nama yang berati bertambah dan tumbuh.(Ibn Mandzur, tt) Secara 

terminologi riba  diartikan  “melebihkan keuntungan dari satu pihak terhadap pihak yang lain 

pada transaksi jual beli, atau pertukaran barang semisal dengan tanpa memberikan imbalan atas 

kelebihan tersebut. Larangan riba merupakan hal yang sangat penting dalam sistem ekonomi 

Islam, karena secara jelas riba dilarang oleh Allah (riba an nasi’ah), QS. Ar Rum [30]: 39, An 

Nisa’[4]: 161, Ali Imran [3]:130, al Baqarah [2]: 275-279, dan sunnah (riba al fadl). (Ruslan Abdul 

Ghafur Noor, 2013) Secara umum, Islam mengartikaan dua praktik riba, jenis riba pertama 

adalah riba al qurud yang sering  disebut dengan riba an nasiah yang berkaitan dengan imbalan 

pada transaksi  pinjaman. Riba ini muncul pada saat seseorang meminjamkan sesuatu dengan 



 Iqtishaduna, Vol. 10 No. 2 Desember 2019 

 
212 |  
 

penambahan nilai pinjaman.  Jenis riba kedua ialah riba al fadl, riba yang muncul pada transaksi 

jual beli, atau pertukaran barang tidak seimbang secara kualitas dan kuantitas. Untuk menghindari 

riba al fadl, kuantitas maupun kualitas yang dipertukarkan harus sesuai dan dilakukan bersama 

karena Islam melarang ketidakadilan dalam mendapatkan harta.(Tarek el Diwany, 2003) 

Jika dihubungkan dengan kegiatan distribusi, praktik riba dapat mempengaruhi 

peningkatan dua masalah distribusi, yakni; 1)berhubungan dengan distribusi pendapatan antara 

bankir dan masyarakat atau nasabah, antara investor dengan penabung kaitannya dengan bunga 

bank. Islam tidak menginginkan terjadi eksploitasi sosial dalam berbagai bentuk hubungan 

finansial yang tidak adil dan seimbang. 2)berkaitan dengan distribusi pendapatan antar berbagai 

kelompok di masyarakat, pekerja  dan pemilik modal yang tidak bekerja secara riil, namun 

memiliki investasi yang besar, maka dengan riba,  pemilik modal  akan mendapatkan penghasilan 

secara pasti dan tetap dari  hasil kerjanya para pekerja tanpa keterlibatannya dalam proses 

mencari keuntungan (produksi). Investor tidak mengetahui secara jelas dan pasti  besaran 

keuntungan yang didapat dan kerugian yang harus ditanggung secara nyata. Investor yang tidak 

ikut terlibat dalam proses produksi dapat dikelompokkan sebagai pengangguran terselubung 

karena mendapatkan peghasilan dari hasil kerja sendiri, tapi mendapatkan penghasilan karena 

orang lain atau modal/hartanya yang bekerja. (Ruslan Abdul Ghafur Noor, 2013)  

Larangan gharar dalam Islam, diartikan sebagai bentuk ketidakpastian dalam transaksi. 

Islam melarang bertransaksi atas barang yang kualitasnya tidak diketahui karena pihak-pihak yang 

bertransaksi secara pasti tidak tahu apa yang di transaksikan. (Tarek el Diwany, 2003) Gharar 

terjadi disebabkan karena tidak dapat mengetaui kemungkinan apa yang akan terjadi sehingga 

transaksi ini bersifat perjudian (spekulasi) atau terjadi kurangnya informasi. Dalam gharar berlaku 

zero sum game, yaitu,  jika  pihak yang satu mendapatkan keuntungan maka pihak yang lain pasti 

akan mendapatkan kerugian.  Dengan kata lain, keuntungan yang diperoleh oleh satu pihak 

melalui  cara merugikan yang  lain.(Munrakhim Misanam, 2007) Adapun kata keadilan berbentuk 

kata sifat yang menunjukkan perbuatan,perlakuan adil, tidak berat sebelah, tidak berpihak, 

berpegang pada kebenaran, proporsional. (Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1990) 

Dalam bahasa Arab, kata keadilan berasal dari kata “ adala “ yang dalam al Qur’an terkadang 

disebutkan dalam bentuk perintah ataupun dalam kalimat berita. (Ali Parman, 1995) Kata  adil di 

dalam al Qur’an memiliki aspek dan objek yang beragam, begitu pula pelakunya. Keragaman 

tersebut mengakibatkan keragaman makna adil (keadilan ).  QS an Nisa [4]:3,58,129, Qs, asy 

Syura [42]: 15, Qs. Al Maidah [5]: 8, QS, an Nahl [16]:76,90, QS  al Hujurat [49]:9, memuat kata 

adil dalam arti sama/rata. QS an Nisa[4]: 58, memuat kata adil dalam arti sama (persamaan). 



Urif, Usman Zainuddin. Telaah Konsep Distribusi Kekayaaan Persepektif Ekonomi Islam 

213 |  
 

Qs.Al Maidah [5]: 95, Qs. An Infithar [82]:7, memuat kata adil dalam arti 

seimbang/keseimbangan. Adil dalam arti perhatian terhadap hak-hak individu dan memberikan 

hak-hak itu kepada setiap pemiliknya, terdapat dalam QS al An’am[6]:152, Adil yang diartikan 

dengan yang dinisbahkan kepada Allah (memelihara kewajaran atas berlanjutnya eksistensi, tidak 

mencegah kelanjutan eksistensi  dan perolehan rahmat, terdapat dalam QS.Ali Imran[3]: 18. Dari 

berbagai arti adil dan keadilan serta implementasinya, dapat diketahui bahwa keadilan dalam 

distribusi adalah suatu kondisi yang tidak memihak pada golongan tertentu, sehingga 

mewujudkan keadilan merupakan kewajiban yang harus ditegakkan dalam ekonomi Islam. 

Keadilan distribusi diartikan sebagai distribusi pendapatan atau kekayaan secara adil sesuai 

dengan norma-norma yang dapat diterima secara umum. Keadilan sosial adalah keadilan yang 

mengutamakan kesejajaran,yang ditandai dengan tingkat kesejajaran pendapatan ( kekayaan ) yang 

tinggi dalam sistem sosial, memberikan kesempatan yang sama dalam berusaha, tegaknya aturan 

yang menjamin setiap orang mendapatkan haknya berdasarkan usaha-usaha produktifnya dan 

menjamin tercapainya hasil-hasil yang baik. (Syaid Nawab Haidar Naqvi, 1994) Islam 

menginginkan distribusi secara adil, memberikan kesempatan berusaha untuk mendapatkan harta 

kekayaan tanpa membedakan ras,agama dan warna kulit. Setiap individi berhak mendapatkan 

harta secara bebas menurut kemanpuan usaha mereka tanpa batasan sosial atau peraturan. Islam 

tidak membenarkan perbedaan kekayaan lahiriyah yang melampaui batas dan berusaha 

mempertahankannya dalam batasan-batasan yang wajar. (Afzalur Rahman, 1995) Keadilan 

distribusi perspektif ekonomi Islam bertujuan untuk tidak menumpuk kekayaaan pada sebagian 

kecil masyarakat, namun harus beredar dalam masyarakat. Keadilan distribusi menjamin 

terwujudnya pembagian yang adil dalam kemakmuran, dan memberikaan kontribusi pada kualitas 

hidup yang lebih baik. (Syaid Nawab Haidar Naqvi, 1994) Untuk mewujudkan distribusi 

kekayaan yang adil,jujur dan merata, Islam menetapkan tindakan-tindakan yang positif yang 

meliputi zakat,waris, infaq dan shadaqah,  dan tindakan prohibitif yang meliputi pelarangan riba, 

memperoleh kekayaaan dengan cara bathil/haram, menimbun, minuman keras dan judi. 

Tindakan prohibilitif merupakan sebab utama terjadinya konsentrasi kekayaan di tangan sedikit 

orang. (Muhammad Sharif Chadhary, 2014)  

Dalam konsep kepemilikan Islam memberikan pengakuan terhadap hak kepemilikan 

individu terhadap harta benda dan mengakui pemilikan harta yang dilakukan secara benar dan 

halal, motivasi bagi manusia untuk berusaha menpai kesejahteraan dirinya dan memakmurkan 

bumi sebagai kewajibannya kepada Allah. Islam tidak membenarkan penggunaan harta pribadi 

secara bebas tanpa batas dan sekehendak hatinya. Kepemilikan  harta tidak meniadakan 



 Iqtishaduna, Vol. 10 No. 2 Desember 2019 

 
214 |  
 

kewajiban untuk memberikan hak-hak  orang miskin ( Qs. Az Zariat, [51]: 19 ). Menyadari bahwa 

dalam harta yang dimiliki terdapat hak-hak orang lain, secara langsung membuka hubungan 

horizontal  dan mempersempit kesenjangan sosila  di masyarakat terutama antara yang mampu 

dengan yang kurang mampu. Pemilik harta sesungguhnya pemegang amanah Allah karena semua 

yang ada didunia ini pada hakekatnya milik Allah, manusia hanya sebagai pemegang amanah yang 

akan  dipertanggung jawabkan kepada Allah ( Qs al Hadid [57]:7, an Nahl [16]:71, an Nur [24]:33. 

Islam mengakui hak milik individu  yang diperkuat dengan jaminan keselamatan 

memberikan ancaman yang keras terhadap pelaku pencurian, perampokan dan pemaksaan 

kepemilikan yang tidak dibenarkan (Qs.al Maidah [5]:38). Membenarkan pemindahan 

kepemilikan dengan cara-cara yang dibenarkan oleh syar’i sesuai dengan tujuan akad yang 

dilakukan.(Syamsul Anwar, tt) Islam mewajibkan umatnya memiliki harta yang banyak, Rasulullah 

SAW bersabda “kemiskinan akan mendekatkan seseorang ke dalam kekafiran“. Dalam kitab  al- 

Ihtisabfi Rizq al-Mustahab dijelaskan “siapakah yang masuk surga terlebih dahulu, apakah orang 

miskin  yang sabar atau orang kaya yang syukur. Kenyataan yang ada, banyak ulama yang setuju 

bahwa orang kaya yang bersyukur akan masuk surga terlebih dahulu. Hadits lain menyebutkan 

“seseorang akan terputus amalannya kecuali tiga hal, shadaqah jariah, ilmu yang bermanfaat, dan 

anak yang shaleh yang mendoakan kedua orang tuanya“. Bagaimana mungkin seorang dapat 

bershadaqah ketika tidak memiliki kekayaan, bagaimana seorang dapat mencari ilmu bila tidak 

memiliki harta benda, dan bagaimana mungkin seorang bisa mengajar dan  mendidik anak-

anaknya menjadi generasi yang shaleh shalehah bila  tidak memiliki akses  untuk mewujudkannya. 

(Ika Yunia Fauzia, 2015)  

Berikutnya adalah larangan menumpuk harta (menimbun). Islam mengakui hak milik 

individu, tapi tidak membolehkan penumpukan harta karena dapat merusak fondasi sosial. 

Penumpukan harta secara berlebihan tidak sejalan dengan kepentingan umum yang  berdampak 

pada rusaknya sistem sosial, munculnya kelas-kelas yang mementingkan kepentingan diri sendiri. 

(Afzalur Rahman, 1995) Monopoli dan penimbunan barang-barang kebutuhan pokok sangat 

dikutuk oleh Islam. Menimbun bahan makanan serta kebutuhan sehari-hari dengan tujuan 

menjualnya di saat harta tinggi ketika barang tersebut langka atau dimasa krisis, hukumnya haram. 

Menimbun harta pada saat terjadi kelangkaan barang adalah tindakan eksploitasi manusia yang 

paling buruk dan termasuk  kejahatan serta perbuatan dosa besar. (Muhammad Sharif Chaudhry, 

2014)  Allah berfirman  dalam  QS. Ali Imran [3] :180 “Sekali-kali janganlah orang-orang yang 

bakhil dengan harta yang Allah berikan kepada mereka dari karunia-Nya menyangka, bahwa 

kebakhilan itu baik bagi mereka. Sebenarnya kebakhilan itu adalah buruk bagi mereka. Harta yang 



Urif, Usman Zainuddin. Telaah Konsep Distribusi Kekayaaan Persepektif Ekonomi Islam 

215 |  
 

mereka bakhilkan itu akan dikalungkan kelak dilehernya di hari kiamat. Dan kepunyaan Allah lah 

segala warisan ( yang ada) di langit dan di bumi. Dan Allah mengetahui apa yang kamu kerjakan”.  

 

Kebijakan Distribusi Perspektif Ekonomi Islam 

Sistem ekonomi Islam lahir dari sistem sosial Islami yang diharapkan sebagai solusi 

berbagai permasalahan yang ada, dengan kebijakan-kebijakan yang berpihak kepada kemaslahatan 

dan mewujudkan keadilan ekonomi umat.(Afzalur Rahman, 1995) Kebijakan distribusi perspektif 

ekonomi Islam mengacu pada nilai keadilan, sehingga konsep distribusi menjadikan  Qs. Al 

Hasyr [59]: 7, sebagai landasannya. Ayat tersebut menegaskan bahwa harta tidak menjadi milik 

dan dikuasai oleh  sekelompok manusia saja, tetapi harta harus beredar di masyarakat dan tetap 

mengakui hak kepemilikan serta melarang monopoli, karena harta memiliki fungsi sosial. (M. 

Quraish Sihab, 2002)  Islam tidak membenarkan penimbunan kekayaan hanya pada orang-orang 

tertentu. Dalam distribusi kekayaan, Islam menggariskan prinsip keadilan dan persaudaraan 

(kasih sayang). Islam tidak membenarkan pengelolaan kekayaan oleh golongan atau kelompok 

tertentu,tapi  harus tersebar keseluruh masyarakat. Islam pun tidak memaksa  menempatkan 

semua individu  pada tingkat ekonomi yang sama.(Afzalur Rahman, 1995) Keadilan dapat 

dilakukan dengan membebaskan setiap individu memperoleh kekayaan,  mereka  yang 

memperoleh kekayaan yang lebih agar membayar zakat sebagai konpensasi penyucian dan 

pembersihan kekayaan.  

Mewujudkan distribusi yang adil dan merata merupakan sarana terciptanya keadilan 

ekonomi. Islam menghendaki kesamaan hak dan peluang untuk mendapatkan kekayaan bagi 

semua individu tanpa melihat perbedaan ras, agama dan warna kulit, semua orang berhak 

mendapatkan kekayaan berdasarkan kemampuan usahanya.   

 

Institusi Distribusi Perspektif Ekonomi Islam 

Kesejahteraan ekonomi merupakan hasil usaha yang dilakukan secara sungguh-sungguh 

oleh elemen-elemen yang ada di masyarakat, baik secara individu, kelompok keluarga, kelompok 

masyarakat maupun oleh pemerintah. Mewujudkan keadilan distribusi merupakan kewajiban dan 

tanggung jawab pemerintah sebagai institusi formal bersama masyarakat  secara individu maupun 

masyarakat secara umum. Hal ini dapat dilakukan dengan menyadari bahwa setiap individu 

membutuhkan individu lainnya sehingga masyarakat bekerja tidak untuk kepentingan diri sendiri, 

tapi juga untuk kepentingan orang lain. Peran masyarakat dilandasi pada pemikiran rasional 

seperti; konsekuensi fardu kifayah, adanya hak milik publik, kegagalan pasar dan kegagalan 



 Iqtishaduna, Vol. 10 No. 2 Desember 2019 

 
216 |  
 

pemerintah. (Munrakhim Misanam, 2007) Setiap individu tidak bisa hidup sendiri, manusia 

tercipta untuk saling kenal  dan salaing menyayangi.  Manusia diciptakan berbeda-beda, dengan 

perbedaan tersebut, manusia dapat melakukan hal-hal yang bermanfaat bagi dirinya sendiri dan 

orang lain. Masyarakat secara individu dan secara umum dituntut untuk menyadari betapa 

penting perannya dalam menciptakan keadilan distribusi dan mempersempit jurang kesenjangan  

antara yang mampu dengan yang kurang mampu. Masyarakat dapat mendistribusikan 

kekayaannya melalui zakat, wakaf dan waris secara baik dan benar sebagai jaminan sosilal 

terhadap keluarga dan masyarakat, juga melalui shadaqah dan infaq layanan sosial. Kesadaran 

masyarakat untuk menjalankan kewajiban  dan mengikuti sunnah Rasulullah SAW dalam hal 

distribusi kekayaan harus dibangun dan dikembangkan.  

Peran pemerintah dalam mewujudkan keadilan distribusi sangat penting karena 

mewujudkan kesejahteraan di masyarakat merupakan kewajiban seluruh agen ekonomi. 

Pemerintah mengemban tugas dan kewajiban mewujudkan kesejahteraan dan keadilan karena 

unsur penting dalam menciptakan  kesejahteraan adalah terwujudnya pemerintah yang adil. (Aidit 

Gazali, 1990) 

Untuk mewujudkan kesejahteraan masyarakat, pemerintah berkewajiban dan bertanggung 

jawab memenuhi kebutuhan masyarakat baik kebutuhan dasar /primer (daruri), kebutuhan 

skunder (the need/haj’i), maupun kebutuhan tersier (the commendable/tahsini) dan pelengkap (the 

luxury/kamili). Pemerintah tidak dibenarkan hanya memenuhi  kebutuhan dan pelayanan primer 

saja, tetapi  juga harus berupaya  memenuhi kebutuhan lainnya yang bertentangan betentangan 

dengan tuntunan syara’ dan undang-undang sehingga tercipta kehidupan masyarakat yang adil 

dan sejahtera. (Abdul Khairil Mohd Jalaluddin, 1991) 

Peran pemerintah dalam proses distribusi diperlukan karena pasar tidak mampu 

mewujudkan distribusi yang adil. Pemerintah dapat menghilangkan  hambatan terciptanya 

mekanisme pasar yang efisien. Karena itu pemerintah harus intervensi untuk menjamin 

terciptanya mekanisme pasar berjalan secara adil. Pemerintah dapat membuat aturan atau 

undang-undang yang mengikat dan tegas, menegakkan kewajiban yang harus dilaksanakan setiap 

individu,memberikan sanksi terhadap pelanggaran-pelanggaran yang terjadi,merubah teori atau 

menjadi sebuah realita, merubah norma menjadi undang-undang, mentransper keindahan etika 

menjadi tindakan dan prilaku sehari-hari. Pemerintah berkewajiban mendorong terwujudnya 

sikap dan moral yang jujur, terbuka dan adil untuk menghasilkan persaingan dalam kebaikan 

sehingga lahirnya mekanisme distribusi yang adil bagi masyarakat. Pemerintah berperan sebagai 

penjamin terciptanya distribusi yang adil, menjadi fasilitator pembangunan manusia, mewujudkan 



Urif, Usman Zainuddin. Telaah Konsep Distribusi Kekayaaan Persepektif Ekonomi Islam 

217 |  
 

kesejahteraan masyarakat. Pemerintah harus menjamin tidak akan terciptanya sistem yang dapat 

menzalimi pengusaha.(Quth Ibrahim Muhammad, 2002) Peran pemerintah  telah diperlihatkan 

oleh Rasulullah SAW dengan tindakan menyatukan kaum muhajirin dan anshar dalam ikatan 

persaudaran. Tindakan tersebut secara tidak langsung mendeklarasikan bahwa pemerintah 

menjamin kehidupan yang layak bagi setiap individu. Para ahli hukum Islam menyebutnya 

dengan istilah “batas kecukupan “.(Ahmad Muhammad al Assal, 1999) 

 

Instrumen distribusi perspektif ekonomi Islam  

Ada beberapa instrumen yang dijadikan sebagai sarana distribusi. instrumen distribusi 

kekayaan  dalam ekonomi Islam meliputi ; zakat, wakaf, waris, infaq dan shadaqah. Disebutkan 

bahwa instrumen distribusi meliputi; nafaqah, zakat, warisan, wasiat, wakaf, zakat fitri, infaq, 

shadaqah, qard hasan, kurban dan aqiqah,musa’adah , huquq jiran, huquq dhuyuf dan memberi 

makan kaum miskin. (Ika Yunia Fauzia, 2015) Perangkat distribusi antara lain ; zakat, waris, 

wasiat,  wakaf, zakat fitri, uang tebusan, infaq shadaqah, memberi makan kaum miskin, piutang 

yang baik kepada Allah, mengimfakkan kelebihan, larangan menimbun harta, hal-hal yang 

terlarang. (Muhammad Sharif Chaudhry, 2014)  

 

Zakat sebagai model distribusi wajib individu 

Kesadaran  menunaikan zakat  bagi muslim merupakan kunci  terwujudnya umat yang 

sejahtera, karena zakat merupakan proses utama dalam sistem fiskal Islam  dan sejalan dengan 

prinsip distribusi dalam Islam. Zakat memiliki dimensi sosial, moral dan ekonomi. Zakat berbeda 

dengan pajak, zakat memiliki dasar yang bersumber al Qur’an dan al sunnah, sedangkan pajak 

tidak. Persamaan zakat dan pajak adalah bentuknya, kewajiban harta untuk pajak adalah tunai,  

kewajiban zakat adalah harta tunai atau barang berdasarkan prinsip pemerataan, kewajiban pajak 

merupakan ketentuan  pemerintah, kewajiban zakat adalah perintah Allah, kewajiban paksa 

terhadap pajak adalah hukum negara, kewajiban paksa terhadap zakat adalah hukum Allah, 

kewajiban final terhadap pajak adalah kesejahteraan, kewajiban final terhadap zakat adalah 

kesejahteraan, pahala dan  rezeki yang barakah, kewajiban pajak yang ditentukan ukurannya  

adalah kemampuan beban, sedangkan zakat adalah nisabnya. (Gazi Inayah, 2003) 

Kelebihan zakat dari pajaksecara hakikat merujuk pada makna yang tinggi ; menyucikan, 

berkembang, kemenangan dan lain sebagainya. Zakat adalah ibadah , kewajiban ilahiyyah, 

bersifaat tetap dan terus menerus, penerima zakat telah ditentukan melaui nash, sasaran dan 



 Iqtishaduna, Vol. 10 No. 2 Desember 2019 

 
218 |  
 

tujuan zakat pun lebih tinggi dari pajak karena tidak terbatas pada tujuan material semata. (Gazi 

Inayah, 2003) 

Zakat memiliki banyak makna dan dimensi, pada dimensi sosial, zakat merupakan 

kewajiban sosial yang bersifat ibadah, dikenakan terhadap harta individu yang ditunaikan kepada 

masyarakat untuk memenuhi kebutuhan dan menghapus kemiskinan. Pada dimensi moral, zakat 

menghapus sifat tamaa’ dan sarakah, sedangkan dalam dimensi ekonomi, zakat mencegah 

penimbunan harta oleh sekelompok tertentu yang berdampak pada ekonomi secara keseluruhan. 

(M. Abdul Manan, 1997) 

 

Wakaf sebagai instrumen distribusi individu untuk masyarakat 

Wakaf diartikan sebagai suatu jenis pemberian yang dilakukan dengan cara 

menahan(kepemilikan) untuk dimanfaatkan bagi kepentingan umum. (Sayid Imam Muhammad 

Ibn Ismail al-Kahlani, tt) Wakaf adalah menahan harta dan menggunakan manfaatnya di jalan 

Allah. (Sayyid Sabiq, 1983) Wakaf ialah menahan harta yang kekal zatnya untuk diambil 

manfaatnya tanpa merusak (tindakan) pada zatnya, membelanjakan manfaatnya di jalan kebaikan 

sebagai pendekatan kepada Allah.(Imam Taqiyuddin Abu Bakar bin Muhammad al Husaini, tt) 

Wakaf berarti membaktikan harta kepada Allah, dengan demikian harti itu mengalir dari pemberi 

wakaf  kepada Allah  dan manfaatnya diberikan kepada masyarakat yang membutuhkan seperti; 

fakir miskin, orang sakit, musafir dan lainnya. Dengan demikian distribusi kekayaan bisa merata. 

(Ika Yunia Fauzia, 2015)  

Dalam al Qur’an tidak ditemukan secara khusus  ayat yang tegas menjelaskan tentang 

wakaf, yang ada hanyalah pemahaman kontekstual dari Qs.[2]:261 yang menganjurkan untuk 

melakukan amal kebajikan  agar mendapatkan kemenangan dan kebajikan “perumpamaan 

(nafkah yang dikeluarkan oleh) orang-orang yang menafkahkan hatanya di jalan Allah adalah 

serupa dengan sebutir benih yang menumbuhkan tujuh butir. Pada tiap-tiap butir seratus biji. 

Allah melipatgandakan (ganjaran) bagi siapa yang di kehendaki, dan Allah Maha luas (karunia 

Nya )lagi Maha Mengetahui’( Qs.[2]:261).  Hadits Rasulullah SAW yang di riwayatkan oleh Imam 

Muslim dari Abu Hurairah menganjurkan secara langsung dan tidak lansung untuk mewakafkan 

sebagian harta yang dimiliki.  

Berdasarkan pengertian serta landasan hukum wakaf tersebut, dapat dipahami bahwa 

wakaf sepenuhnya digunakan untuk kemaslahatan masyarakat , tidak diperkenankan melakukan 

tindakan terhadap wakaf kecuali untuk kemaslahatan. Pemahaman secara kontekstual terhadap 

ayat al Qur’an dan Hadits diatas, dapat pula dipahami bahwa substansi ajaran wakaf terletak pada 



Urif, Usman Zainuddin. Telaah Konsep Distribusi Kekayaaan Persepektif Ekonomi Islam 

219 |  
 

nilai kemanfaatan yang diperoleh  bagi kepentingan umat. Pemeliharaan dan pemberdayaan 

wakaf merupakan hal  yang harus  dipikirkan dengan baik agar substansi ajaran wakaf dapat 

terealisasi. Pemanfaatan dana wakaf bagi kepentingan masyarakat dapat dilihat dari keberadaan 

harta wakaf yang digunakan untuk sarana pendidikan, keagamaan, ekonomi dan sosial, seperti 

yang dilakukan negara-negara muslim dan negara berpenduduk muslim . 

 

Waris sebagai instrumen distribusi dalam keluarga. 

Hukum waris Islam merupakan satu-satunya yang memakai pola distribusi berbasis 

sangat luas. Hukum waris Islam tidak hanya menjadikan anak laki-laki atau perempuan dari 

almarhum sebagai ahli waris yang sah, namun isteri/suami,ayah/ibu, kakek/nenek, saudara juga 

dijadikan sebagai ahli waris yang sah. Jika almarhum tidak memiliki orang tua ataupun anak, maka 

harta peninggalannya  dapat diberikan kepada saudara dekat maupun  saudara jauhnya. Tetapi 

jika almarhum tidak memiliki siapapun, hartanya akan diambil alih oleh pemerintah  untuk  

dialokasikan bagi kesejahteraan masyarakat.(Muhammad Sharif Chaudhry, 2014) 

          Konsep waris Islam dipresentasikan olek teks  al Qur’an secara rinci dan sistematis dan 

menempati posisi  fundamental dalam ajaran Islam. Dasar-dasar sistem kewarisan Islam 

dijelaskan Allah dalam firmanNya  Qs. An Nisa[4]: 7, 8,  11, 12 dan 176.  Meskipun ayat-ayat 

tersebut secara umum menjelaskan tentang kewarisan Islam, namun pada hal-hal tertentu hukum 

kewarisan Islam dapat ditafsirka dan direkonstruksi sesuai dengan kondisi yang memungkinkan 

untuk dipertimbangkan.(A..Sukris Sarmadi, 1997) Ketentuan tersebut membedakan waris dengan 

wakaf dan hibah. Wakaf dan hibah pelaksanaannya disaat seseorang masih hidup dengan tujuan 

untuk amal kebajikan. Waris juga beda dengan wasiat walaupun masa berlakunya  sama-sama 

terjadi setelah kematian seseorang, wasiat sebagai transaksi amal kebajikan yang peristiwanya 

terjadi ketika masih hidup dan manfaatnya setelah kematian. Waris berkaitan erat dengan 

distribusi kekayaan kedalam keluarga, untuk mewujudkan keadilan dalam pembagian harta waris. 

Waris merupakan salah satu instrumen distribusi kekayaaan sehingga harta tersebar di masyarakat 

tidak terkumpul pada satu atau dua orang saja.  

         Distribusi kekayaan berdasarkan konsep waris, dapat memotivasi pewaris pada masa 

hidupnya untuk berusaha mencari rezeki sebanyak-banyaknya agar tidak meninggalkan keturunan 

yang miskin. Ahli waris dengan harta waris dapat mencukupi kebutuhan sosial ekonominya disaat 

pewaris telah meninggal dunia, harta waris dapat digunakan untuk biaya pendidikan, biaya hidup, 

usaha dan menanggung keluarga.  

 



 Iqtishaduna, Vol. 10 No. 2 Desember 2019 

 
220 |  
 

Infaq, shadaqah sebagai instrumen distribusi di masyarakat 

Shadaqah merupakan pemberian seorang muslim secara sukarela tanpa dibatasi oleh 

waktu dan jumlah tetentu. Shadaqah adalah pemberian yang dilakukan  seseorang sebagai 

kebajikan dengan mengharap ridha Allah SWT dan pahala semata.(Ensiklopedi Hukum Islam, 

2001) Infaq ialah mengeluarkan sebagian  kecil harta/ pendapatan/penghasilan untuk  suatu 

kepentingan yang diperintahkan Islam, yang padanya tidak berlaku nishab. Infaq adalah 

pengeluaran yang dilakukan setiap muslim kaya maupun miskin,pengeluaran di saat lapang 

ataupun  saat sempit dan diberikan kepada siapa saja tanpa melihat status mustahiq zakat.(Ika 

Yunia Fauzia, 2015) Islam membimbing umatnya menjadi umat yang berjiwa bersih, penyayang, 

penyantun dengan mengajarkan kerelaan memberi kepada siapapun tanpa mengharap imbalan 

dari yang diberi,  berinfaq, bershadaqah dalam keadaan lapang ataupun sempit, yang merupakan 

cerminan rasa cinta terhadap orang lain seperti mencintai diri sendiri (QS.al Hajj [22]:77). 

Memberikan kabar gembira pada mereka yang mau berderma dan berinfaq, serta mengecam 

sikap kikir terhadap harta, sehingga mampu membuka hati yang terbelenggu kekikiran menjadi 

mau memberikan pertolongan (Qs. al Baqarah [2]: 245, Ali Imran [3]:133-134, al Hadid[57]:7, al 

Hasyr[59]:9) 

Shadaqah dalam Islam memiliki makna yang luas, tidak terbatas hanya pada pemberian 

sesuatu yang bersifa material, namun shadaqah mencakup semua tindakan kebaikan secara fisik 

maupun non fisik.(Sayyid Sabiq, 1983) Namun ada beberapa hal yang perlu diperhatikan karena 

dapat membatalkan shadaqah, antara lain: al man ( mengungkit-ungkit), al aza ( menyakiti) 

memberi shadaqah yang dapat menyakiti orang yang menerimanya, dan ria’ ( memperlihatkan) 

memamerkan shadaaqah( QS.al Baqarah[2]: 264.  

Tindakan Rasulullah SAW mempersaudarakan muhajirin dan anshar dalam suatu ikatan 

persaudaran adalah contoh konkrit dari praktik shadaqah umat muslim dalam  menanggung 

kehidupan muslim  lain, sehingga terpenuhi kebutuhan hidupnya.   Infaq, shadaqah non material 

(keahliah), relevan dengan kondisi masyarakat dan perkembangan zaman saat ini, persaingan 

disemua aspek kehidupan membutuhkan keahlian dan keterampilan. Rekonstruksi terhadap 

pemahaman infaq, shadaqah perlu diawali dengan cara  menyadarkan masyarakat bahwa infaq, 

shadaqah bukan sekedar bersifat material/tunai, namun  dapat dilakukan dengan berbagai 

keahlian dan keterampilan. Rekonstruksi ini secara langsung meningkatkan kemanfaatan yang 

lebih besar dari infaq, sadaqah yang biasa dilakukan, dan dapat mewujudkan jaminan 

kesejahteraan masyarakat.   

 



Urif, Usman Zainuddin. Telaah Konsep Distribusi Kekayaaan Persepektif Ekonomi Islam 

221 |  
 

4. SIMPULAN 

Sistem ekonomi Islam didasari nilai-nilai Islam yang melahirkan nilai-nilai dasar ekonomi, 

yaitu keadila, pertanggungjawaban, takaful (jaminan sosial). Prinsip yang ditanamkan adalah 

prinsip tauhid, khalifah, sehingga menghasilkan tujuan untuk mewujudkan kesejahteraan, 

menjamin terciptanya tujuan syariah yaitu terpeliharanya agama, jiwa, akal, keturunan dan harta. 

Sistem ekonomi Islam  secara tegas telah menggariskan secara tegas prinsip distribusi 

yang meliputii; larangan riba dan gharar, adil/keadilan dalam distribusi, pengakuan pemilikan 

individu, larangan menumpuk harta sampai batas yang dapat merusak fondasi sosial. Kebijakan 

distribusi Islam diaplikasikan dengan memberikan kesempatan yang sama bagi setiap individu 

untuk berusaha memenuhi kebutuhan hidupnya.  

Sistem ekonomi Islam mengharuskan peran pemerintah bersama masyarakat dalam 

proses distribusi sebagai upaya mewujudkan keadilan distribusi. Sistem ekonomi Islam 

memberikan beberapa tawaraan sebagai upaya mewujudkan kesejahteran masyarakat. Tawaran 

tersebut berupa instrumen disteribusi yang berbentuk zakat, wakaf, waris, infaq, shadaqah dan 

instrumen lainnya.  Jika semua instrumen tersebut dapat diaplikan dan bergerak secara bersama-

sama, diharapkan dapat membentuk jaminan sosial yang  mampu mewujudkan kesejahteraan 

masyarakat. 

 

5. REFERENSI 

Anwar, S. Economi Dalam Studi Keislamana. Materi Kuliah. Yogyakarta: S3 UIN Sunan Kalijaga. 

Assal, A.M. (1999). Sistem, Prinsip dan Tujuan Ekonomi Islam. Jakarta: Pustaka Setiua. 

Bebu, F. Ekonomi Kerakyatan dan Pemberdayaan Ekonomi Raakyat; Suatu Kajian Konseptual. 

www.ekonomirakyat.org  

Chapra, M. U. (1993) .Islam and Economic Development. Islamabad:  IIIT 

Departemen  Pendidikan dan Kebudayaan. (1990). Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai 

Pustaka. 

Diwany, T. (2003). The Problem With Intrest. Jakarta: Akbar Media Eka Sarana. 

Ensiklopedi Hukum Islam. (2001). Jakarta : Ikhtia Baru Van Hoeve. 

Fauzia, I.Y. (2015) Prinsip Dasar Ekonomi Islam, Jakarta: Prenadamedia Group.  

Gazali, A. (1990). Islamic Thinkers on Economics, Administration and Transactions. Quill 

Publishing.  

Husaini, I.T.A.B. Kifayatul Akhyar. Bandung: PT Al Maarif. 

Inayah, G. (2003). Teori komprehensnsif Tentang Zakat dan Pajak. Yogyakarta : Tiara Wacana. 

http://www.ekonomirakyat.org/


 Iqtishaduna, Vol. 10 No. 2 Desember 2019 

 
222 |  
 

Jalaluddin, A.K.M. (1991). The Role of Goverment in an Islamic Economy. Kuala Lumpur: 

AS.Noordeen.  

Kahlani, S.I.M.I.I. Subulu al Salam. Bandung: Maktabah al Dahlan.  

Krisnamurthi, B. (2002) Krisis Moneter Indonesia dan Ekonomi Rakyat. Dalam makalah Seminar 

Pendalaman Ekonomi Rakyat di  Jakarta. 

Mannan, M.A. (1997). Teori dan Praktik Ekonomi Islam.  Yogyakarta: Dana Bhakti Wakaf 

Mndzur, Ibn. Lisan al Arab. Bairut: Dar lisan al Arab.  

Mubiarto. (2003). Pelaksanaan Sistem Ekonomi Pancasila di Tengah Praktik Liberalisasi 

Ekonomi di Indonesia. Ekonomi Rakyat. Th 1. No. 11. Januari. 

Muhammad, Quth Ibrahim. Kebijakan Ekonomi Umar bin Khaththab. Jakarta:  Pustaka azzam. 

Naqvy, S.N.H. (1994). Islam Ekonomics and Society. UK: Kegan Paul International.  

Noor, R.A.G. Konsep Disteribusi  Dalam Ekonomi Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

P3EI Univ.Islam Indonesia. (2013). Ekonomi Islam. Depok: Rajawali Press  

Paman, A. (1995). Kewarisan dalam al Qur’an, Suatu Kajian Hukum Berdasarkan Tafsir Tematik. 

Jakarta: Raja Grapindo Persada. 

Prawiranegara, S. (1996). Peranan Agama dan Moral dalam Pembangunan Masyarakat dan Ekonomi 

Indonesia. Jakarta: Bulan Bintang. 

Rahman, A. (1995). Doktrin Ekonomi Islam. Yogyakarta: Dana Bakti Wakaf. 

Sabiq, S. (1983). Fiqh al Sunnan. Beirut: Dar al Fikri.  

Sadr, M.B. (1994). Iqtisaduna ( Our economic.) Teheran: Wofis. 

Sarmadi, A.S. (1997). Transendensi Keadilan Hukum waris Islam Transformatif. Jakarta: Raja Grapindo 

Persada. 

Sihab, M. Q. (2002). Tafsil al Misbah. Jakarta: Lentera Hati. 


	



