Artikel History JURNAL PENELITIAN KEISLAMAN

Submitted: 2022-04-08 ISSN: 1829-6491 (p); 2580-9652 (e);

Revisied :2022-06-23 Vol.18 No.01 (2022): 63-72, doi; https://doi.org/10.20414/jpk.v18i1.4964

Accepted : 2022-07-05 https:/journal.uinmataram.ac.id/index.php/jpk
AGAMA DAN TRADISI:

PERGUMULAN BISSU’ MASYARAKAT BUGIS DI SULAWESI SELATAN

Nurul Azizah
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
Email: Nurul@uinjkt

Abstrak: Masyarakat Sulawesi Selatan pra-Islam mengenal lima pengkategorian manusia
berdasarkan gender yakni burane (laki-laki), makknnrai (Perempuan), calabai (Laki-laki yang bergaya
seperti perempuan), calalai (Perempuan yang bergaya seperti laki-laki) dan biss#” (Bukan laki-laki
maupun perempuan). Bissy’ mengkategorikan diri sebagai manusia yang bukan laki-laki dan
perempuan. Dalam kepercayaan masyarkat pra-Islam, mereka menduduki posisi penting sebagai
penghubung antara raja dan Tuhan. Mereka memimpin berbagai ritual dan juga memiliki
kesaktian. Penelitian ini menggunakan metode penelitian sejarah, dimulai dari proses heuristik,
kritik sumber, interpretasi dan penulisan. Hasil penelitian ini menunjukkan pergeseran posisi
bissu’ setelah masuknya agama Islam di Sulawesi Selatan pada abad ke 16. Dominasi Islam
kemudian menjadikan terjadinya proses asimilasi, biss#’ berubah posisinya tidak lagi sebagai
bagian dari kepercayaan namun menjadi bagian dari kebudayaan. Lebih lanjut, untuk
mempertahankan eksistensi, para biss#’ mengenakan simbol kelslaman dan membuat kategori
calabai untuk membedakan diri dengan mereka yang dianggap tidak sesuai dengan nilai keislaman.

Kata Kunci: Bissu’, Masyarakat Bugis, Islam
Title: Religion and Tradition: Bissu Struggle for the Bugis Community in South Selawesi

Abstract: Pre-Islamic South Sulawesi society recognizes five categorizations based on gender, namely burane
(male), makkunrai (female), calabai (men who dress like women), calalai (women who dress like men) and bissu'
(women who dress like men). neither male nor female). Bissu' categorizes theirself as a human being who is neither
male nor female. In pre-Islamic belief, they occupied an important position as a liaison between the king and God.
They lead various rituals and also have supernatural powers. This article shows the shift in bissu' position after
the entry of Islam in South Sulawesi in the 16th century. The dominance of Isiam then led to the assimilation
process, bissu' changed its position no longer as part of belief but into culture. Furthermore, to maintain their
excistence, the bissu' wear Islamic symbols and mafke calabai categories to distinguish themselves from those who are
considered incompatible with Islamic values.

Keywords: Bissu, Bugis Community, Islam

Creative Commons Attribution 4.0 International License.




Jurnal Penelitian Keislaman Vol.18 No.1 (2022): 63-72

PENDAHULUAN

Kebudayaan sebagai hasil karya manusia memiliki 3 bentuk kebudayaan yakni sebagai
ide, aktivitas dan juga artefak. Wujud pertama, adalah wujud ideal dari kebudayaan yang tidak
dapat diraba, dilihat, dan bersifat abstrak. ! wujud pertama ini muncul sebagai apa yang kita
kenal dengan adat istiadat. Wujud yang kedua dikenal sebagai sistem sosial yang terwujud
dalam tindakan manusia sehari-hari sedangkan wujud yang ketiga muncul dalam bentuk riil
yang dapat disentuh.?

Masyarakat Bugis sejak masa Pra-Islam telah mengenal lima pengkategorian seseorang
berdasarkan gender. Kelima gender tersebut adalah: burane (laki-laki), makkunra:; (Perempuan),
calabai (Laki-laki yang bergaya seperti perempuan), calalai (Perempuan yang bergaya seperti
laki-laki) dan biss#’ (Bukan laki-laki maupun perempuan). Diantara kelima pengkategorian
tersebut, orang-orang yang dikenal sebagai /lissu-lah yang kemudian memegang peranan
penting dalam tatanan kerajaan masa pra-Islam. Kata bzssu’ berasal dari kata bessi yang dalam
bahasa Bugis di artikan sebagai bersih atau suci. Istilah biss#’ juga dijumpai dalam epos dalam
bahasa Bugis yang dikenal dengan judul L galigo. Sebagai orang suci, bissu’ dianggap sebagai
perantara antara dewa-dewa leluhur dan manusia.

Posisi bissu’ dianggap penting dalam masyarakat. Hal ini terjadi bukan hanya karena
legitimasi spiritual namun juga ilmu dan kebijaksanaan yang ia miliki. Selain sebagai
pemimpin ritual keagamaan dan adat, biss#’ juga menjadi penasihat raja dalam beragam hal,
salah satunya adalah pemilihan hari baik untuk berperang. Selain itu biss#” dipercaya memiliki
kekuatan magis. Masuknya Islam ke Sulawesi Selatan memberi pengaruh pada posisi bissz’ di
dalam masyarakat. Dengan beralihnya para raja memeluk agama Islam, posisi biss#’ di bidang
spiritual digantikan oleh ulama. Hal ini menjadikan para biss#’ tidak lagi memiliki posisi
penting di kerajaan. Meskipun demikian bzsss’ sebagai bagian dari kebudayaaan bugis masa
pra-Islam masih bisa kita temukan hingga saat ini khususnya di daerah Sigeri, Kabupaten
Pangkep.

Bissu’ sebagai sebuah bentuk kebudayaan terwujud dalam ketiga hal di atas. Sebagai
konsep abstrak, bissu’ termasuk dalam kebudayaan orang Bugis pra-Islam yang mengenai
pengetahuan mereka dalam mengenai ekspresi gender manusia. Kelima ekspresi gender
tersebut adalah: burane (laki-laki), makkunrai (lerempuan), calabai (laki-laki yang bergaya seperti
perempuan), calalai (perempuan yang bergaya seperti laki-laki) dan bissu’ (bukan laki-laki
maupun perempuan).

Wujud kedua yakni tindakan dalam kehidupan sehari-hari terlihat dari cara masyarakat
berinteraksi dengan lima ekspresi gender dalam masyarakat Bugis pra-Islam Wujud ketiga

tertuang dalam wujud biss#’ itu sendiri sebagai seorang pelaku kebudayaan. Masuknya Islam

'Koentjrningrat, Pengantar 1imn Antropologi (Jakarta : Rineka Cipta, 1990), h. 186.
2]bid., h.187-188.

64



Nurul Azizah, Agama dan Tradisi...

ke Sulawesi Selatan memberi pengaruh terhadap masyarakat dan juga kebudayaannya. Orang-
orang yang membawa ajaran Islam ke Sulawesi Selatan tidak hanya membawa ajaran agama
semata, namun juga unsur-unsur kebudayaan yang dimilikinya. Penyebaran unsur-unsur
kebudayaan ini disebut juga sebagai difusi. Penyebaran kebudayaan terjadi karena adanya
perpindahan kelompok manusia yang bermigrasi. Selain itu penyebaran kebudayaan juga
didukung dengan adanya individu maupun kelompok yang membawa suatu kebudayaan
hingga jauh dan juga penyebaran budaya berdasarkan pertemuan antar individu maupun
kelompok dengan tetangganya.

Dalam kasus masuknya kebudayaan Islam di Sulawesi Selatan, proses penyebaran
kebudayaan, terjadi dengan cara Islam dibawa oleh para pedagang muslim yang datang ke
Sulawesi Selatan dan juga interaksi antara orang-orang lokal yang telah memeluk agama Islam
dan mereka yang belum memeluk agama Islam. Selain difusi, interaksi antara kebudayaan
Islam dengan kebudayaan lokal khususnya mengenai biss#” memunculkan apa yang disebut
sebagai asimilasi. Asimilasi sendiri merupakan proses sosial yang muncul apabila ada
golongan manusia dengan latar belakang kebudayaan yang berbeda saling bergaul secara
intensif dalam waktu yang lama sehingga kebudayaan-kebudayaan golongan-golongan tadi
masing-masing berubah wujudnya menjadi kebudayaan campuran.’ Lebih lanjut biasanya
dalam proses asimilasi, terdapat golongan mayoritas dan minoritas. Golongan minoritas inilah
yang nanti akan mengubah sifat khas dari unsur kebudayaannya dan menyesuaikan diri
dengan kebudayaan mayoritas. Dalam hal ini kebudayaan mayoritas dipegang oleh masyarakat
Bugis muslim dan kebudayaan minoritas dipegang oleh masyarakat Bugis yang masih
memegang tradisi lokal. Terjadinya interaksi antar keduanya menjadikan masyarakat Bugis
yang masih memegang tradisi lokal menyerap kebudayaan Islam dan menyesuaikan diri
terhadap kebudayaan tersebut sehingga tidak lagi tampak ciri khas dari kebudayaan

sebelumnya.

METODE

Penelitian ini adalah merupakan penelitian sejarah kebudayaan, sehingga menggunakan
metode sejarah dalam rangka mendapatkan data dan membangun narasi. Metode sejarah
terdiri dari proses proses heuristik, kritik sumber, interpretasi dan penulisan.*. Proses
heuristik dilakukan dengan mengumpulkan relevan dengan penelitian. Sumber yang
digunakan adalah buku, makalah, dan juga artikel yang membahas mengenai bissu’ di
masyarakat Sulawesi Selatan. Kritik dilakukan dengan kritik eksternal dan internal Interpretasi

atau penafsiran menggunakan data yang telah melalui proses krittk sumber. Proses

31bid., h. 255.
‘Kuntowijoyo, Pengantar Ll Sejarah, (Tiara Wacana : Yogyakarta: 2013), h 70-82.

65



Jurnal Penelitian Keislaman Vol.18 No.1 (2022): 63-72

interpretasi dilakukan dengan menyusun data dan menganalisis fakta yang telah ditemukan
agar dapat menjawab pertanyaan penelitian. Proses terakhir yakni penulisan atau historiografi
dilakukan dengan penyusunan fakta sejarah yang telah diinterpretasi sesuai dengan kronologi

peristiwa

HASIL DAN PEMBAHASAN
Bissu’ dalam Tradisi Masyarakat Bugis

Sulawesi Selatan merupakan salah satu provinsi di Indonesia. Penduduk provinsi ini
setidaknya terdiri dari empat suku etnis besar yakni : Bugis, Makassar, Toraja dan juga
Mandar. Orang Bugis sebagai penduduk terbanyak mendiami kabupaten Bulukumba, Sinjai,
Bone, Soppeng, Wajo, Sidrap, Pinrang, Polman, Enrekang, Luwu, Pare-Pare, Barru, Pangkep
dan Maros.> Orang Makassar sebagai penduduk terbanyak kedua menempati kota Makassar,
Gowa, Takalar, Jenepono, Bantaeng, Maros, Pangkep dan juga Selayar.® Orang Toraja
menempati kawasan Tana Toraja dan Mamasa sedangkan orang Mandar menempati
kabupaten Majene dan Mamuju.” Sejak masa pra-Islam, masyarakat Sulawesi Selatan telah
memiliki kepercayaan kepada sesuatu yang tunggal. Kepercayaan lama orang Bugis pra-Islam
disebut sebagai atforiolong yang berarti tata cara leluhur.® Dewa tunggal yang dipercayai disebut
dengan beberapa nama yakni Pafofoe (Dia yang menentukan nasib), Dwata Seuwa-¢ ( dewa yang
tunggal) dan Twrie ‘rna (kehendak yang tingei).”

Kata bissu’ berasal dari bahasa Bugis bessi atau mabessi yang berarti bersih. Lebih lanjut
bissn’ diartikan sebagai pendeta agama yang menampung dua elemen manusia yakni laki-laki
dan perempuan serta mampu menduduki dua alam yakni alam manusia dan roh.1® Dalam I«
Galigo,"! yang ditulis pada abad 14, bissu’ memiliki peran penting dari segi keagamaan. Mereka
menjadi perantara untuk berhubungan dengan dewata. Posisi penting ini tetap dipegang oleh
para bissu’ di berbagai kerajaan Bugis pra-Islam. bissu’ terlibat dalam seluruh proses siklus
kehidupan manusia. Mulai dari kelahiran, pernikahan, perang, menyertai dalam perjalanan
hingga kematian. Di dalam Iz Galjgo diceritakan mengenai perjalanan Sawerigading ke negeri

Cina yang didampingi oleh para bissu’.

SMattulada, “Kebudayaan Bugis-Makassar”, dalam Koentjaraningrat, Manusia dan Kebudayan di Indonesia
cet. Ke-20 (jakarta : penerbit Djambatan, 2004), h. 266.

6Jbid.

"Ibid., h. 267-268.

SHalilintar Lathief, Bissu, pergulatan dan Peranannya di Masyarakat Bugis (Depok : Desantara, 2004), h. 8.

9Mattulada, “Kebudayaan Bugis-Makassar”, dalam Koentjaraningrat, Manusia dan Kebudayan di Indonesia
cet. Ke-20 (jakarta : penerbit Djambatan, 2004), h. 278.

10rma Indriani, Sangkala Ibsik, “Persepsi Masyarakat terhadap Eksistensi Bissu di Bontomatene
Kelurahahan Bontomatene Kecamatan Segeri Kabupaten Pangkep”, [Jurnal Tomalebbi Volume 111, Nomor 4,
Desember 2016, h. 151.

' [ g Ga Ligo merupakan karya sastra klasik yang ditulis dalam bahasa dan aksara bugis kuno. Tulisan
ini berisi mengenai asal muasal manusia di tanah bugis.

66



Nurul Azizah, Agama dan Tradisi...

Dalam teks Iz Galigo para bissu’ banyak berperan dalam ritual kelahiran dan pernikahan.
Hal ini dikaitkan dengan upaya untuk menjaga keturunan “darah putih”. Darah putth dalam
hal ini diartikan sebagai garis keturunan dewata. Dalam teks dituliskan bahwa sejarah
pemimpin manusia di muka bumi merupakan keturunan dewa langit dan dewa dunia bawah
yang mengirimkan anaknya ke muka bumi. Dalam teks-teks sumber Portugis yang ditulis
pada abad ke-16 dituliskan mengenai bissu yang merupakan wadam yang biasanya berperilaku
homoseksual.'?> Pada zaman I.a Galigo, bissu’ memiliki posisi di luar sistem kemasyarakatan
dengan peran sebagai pendeta, dukun serta ahli ritual yang dalam bahasa Bugis disebut
sebagai a’soloreng.!> Pada masa pemerintahan kerajaan-kerajaan pra-Islam di Sulawesi Selatan,
telah ditetapkan bahwa,setiap ranreng (wilayah adat) diharuskan memiliki komunitas bissu’.
Kerajaan Segeri dan kerajaan Bone saat itu dikenal memiliki komunitas Biss# dengan sebutan
Bissu’ PatappuloE, yaitu komunitas bissu’ yang memiliki anggota 40 orang. 4

Salah satu cerita mengenai kesaktian biss#’ terjadi pada abad 17. Pada masa itu ketika
Kerajaan Gowa-Tallo berperang melawan Kerajaan Bone, diceritakan bahwa pasukan
kerajaan Bone dan juga Soppeng yang saat itu dikuasai oleh Arung Palakka berangkat menuju
kerajaan Bulo-Bulo dan Lamatti’ untuk mengingatkan kedua kerajaan tersebut karena telah
beralih mendukung kerajaan Gowa-Tallo, yang awalnya mendukung kerajaan Bone. Kedua
kerajaan tersebut menolak untuk kembali bergabung dengan Bone, sehingga mereka diserang
oleh pasukan Bone dan Soppeng. Serangan tersebut ditahan oleh pemimpin bissu’ wanita
Lamatti bersama 100 orang pengikutnya. Serangan dari pasukan Bone dan Soppeng tidak
melukai para rombongan bissu’ tersebut.!

Dengan berbagai keistimewaan yang dimilikinya, tidak semua orang dapat menjadi
bissn’. Orang-orang Bugis mempercayai bahwa menjadi biss#” merupakan berkat dari Dewata.
Dalam banyak kasus, orang-orang yang menjadi bissu’ biasanya adalah laki-laki meskipun
dalam beberapa sumber disebutkan bahwa perempuan juga dapat menjadi biss#’. Dalam La
Galigo diceritakan bahwa saudara kembar Sawerigading, salah satu tokoh dalam epos tersebut,
We Tenriabeng adalah seorang bissu’ perempuan.'® Orang yang mendapatkan tanda-tanda ini
tidak lantas kemudian langsung dilantik menjadi biss#’. Orang yang mendapatkan tanda ini
terlebih dahulu harus menjalani prosesi sebagai syarat untuk menjadi biss#’. Prosesi tersebut
dilakukan dengan enam tahap yaitu: (1) Ia harus berpuasa “mutih”, yaitu hanya makan nasi

putih tanpa lauk dan air putih selama 7 (tujuh) hari atau berpuasa biasa selama 40 hari di bola

12Mattulada, “Kebudayaan Bugis-Makassar”, dalam Koentjaraningrat, Manusia dan Kebudayan di
Indonesia cet. Ke-20 (jakarta : penerbit Djambatan, 2004), h. 278.

13Christian Perlars, Manusia Bugis (Penerbit Nalar: Jakarta, 2006), h. 97.

14Titiek Suliyati, “Bissu : Keistimewaan Gender dalam Kebudayaan Bugis”, Endogami : Jurnal 1inm
Kajian Antropolegr, Vol.2 No. 1 Desember 2018, h. 53.

15Leonard Y. Andaya, Warisan Arung Palakka ININNAWA : Makassar. 2004), h. 104.

16Christian Perlars, Manusia Bugis (Penerbit Nalar: Jakarta, 20006), h. 104.

67



Jurnal Penelitian Keislaman Vol.18 No.1 (2022): 63-72

arajang (rumah tempat menyimpan pusaka). (2) Setelah berpuasa, ia harus melakukan wattinja
(bernazar) dan harus lancar menuliskan dan melafalkan Iz Galigo. (3) Setelah melaksanakan
mattinja’, calon bissn’ harus menjalani prosesi zrebba (dibaringkan) di loteng bola arajang yang
berlangsung selama 3 atau 7 hari. (4) Pada hari terakhir prosesi calon bissu#’ akan dimandikan,
dikafani dan dibaringkan selama sehari daripagi hingga petang. Di atas tubuhnya digantung
sebuah guci berisi air yang telah di-mabessi (disucikan) dengan upacara sakkatolo (sepakat).
Selama berbaring, calon bissu’ diperdengarkan bacaan La Galigo. (5) Pada petang hari guci
yang digantung di atas tubuh calon biss#’ dipukul oleh Puang Matowa (Pemimpin komunitas
bissi’) hingga airnya membasahi tubuh calon biss#’ tersebut. (6) Setelah melewati prosesi sakral
itu, seorang calabai resmi menjadi bzssu’'’

Bissu’: Antara Islam dan Tradisi dalam Masyarakat Bugis Sulawesi Selatan

Dari segi politik sejak abad ke-16, terdapat dua kekuatan besar di Sulawesi Selatan yang
saling bersaing untuk memperluas pengaruh ke kerajaan di sekitarnya. Dua kerajaan tersebut
yakni kerajaan Bone dan Gowa. Dalam rangka menggalang kekuatan untuk mencegah
serangan Gowa ke wilayah mereka, Bone membentuk persekutuan Telumponcco (tiga
kekuatan). Bone menjadi saudara tertua, Wajo menjadi saudara tengah dan Soppeng menjadi
saudara muda.!8 Persaingan politik antara kerajaan Bone dan Gowa terjadi bersamaan dengan
masuknya Islam di Sulawesi Selatan. Tokoh yang berperan penting dalam penyebaran Islam
di wilayah ini adalah Dato’ ri Bandang. Ia menjalin hubungan dengan Raja Gowa dan
menjadikan sang raja memeluk agama Islam. Raja Gowa pertama yang memeluk agama Islam
kemudian dikenal sebagai Sultan Alauddin. Kerajaan Gowa kemudian melancarkan invasi ke
kerajaan-kerajaan di sekitarnya dan meminta mereka untuk memeluk agama Islam. Kerajaan-
kerajaan lain di Sulawesi selatan kemudian juga ikut masuk dan menjadikan Islam sebagai
agama resmi kerajaan mereka. Contohnya Sidenreng dan Soppeng pada tahun 1609, ditahun
setelahnya 1610 ada Wajo dan terakhir pada tahun 1611, Kerajaan Bone menjadikan Islam
sebagai agama resmi kerajaan.!” Setelah tiga kerajaan Bugis yang memilik tradisi biss#’ yang
disebutkan di atas menjadikan Islam sebagai agama resmi negara, posisi bissu’ digantikan oleh
ulama.

Masuknya Islam ke Sulawesi Selatan mengubah tatanan sosial masyarakat. Beralihnya
masyarakat Sulawesi Selatan khususnya orang Bugis menjadi pemeluk agama Islam
menjadikan bissu’ tidak lagi mendapatkan dukungan politik. Posisi bzss#’ di bidang keagamaan
digantikan oleh para ulama. Mereka tidak lagi berada di pusat kekuasaan, hal ini menjadikan

bissu’ kemudian bergeser ke daerah-daerah pedalaman. Masuknya Islam di Sulawesi Selatan

"Titiek Suliyati, “Bissu : Keistimewaan Gender dalam Kebudayaan Bugis”, Endogami : Jurnal linm
Kajian Antropologr, Vol.2 No. 1 Desember 2018, h. 55.

18eonard Y. Andaya. Warisan Arung Palakka ININNAWA : Makassar. 2004), h. 39.

19Febi Triadi, “Bissu dan Toboto domain : Landscape, Islam dan Negosiasi”, Etnosia : Jurnal Etnografi
Indoensia, vol. 4 edisi 1 Juni 2019, h. 82.

68



Nurul Azizah, Agama dan Tradisi...

pada abad ke 17, memberi dampak yang besar dalam kehidupan masyarakat Sulawesi Selatan
termasuk dalam struktur pemerintahan. Tidak banyak informasi mengenai biss#”’ yang dapat
ditemukan setelah wilayah Sulawesi Selatan menjadi wilayah yang mayoritas penduduknya
memeluk agama Islam.

Bissu’ yang dulunya memegang peranan penting perlahan tergeser karena dianggap tidak
sesuai dengan ajaran Islam. Pada tahun 1950-an di Sulawesi Selatan meletus pemberontakan
yang diprakarsai oleh Kahar Muzakkar. Gerakan Kahar kemudian menjadi bagian dari
gerakan Darul Islam/Tentara Islam Indonesia (DI/TII) yang berpusat di Jawa Barat.
Gerakan pemberontakan ini memiliki semangat untuk menjadikan Islam sebagai landasan
negara dan menegakkan syariat Islam. Oleh karena itu, Kahar dan anggotanya kemudian
menerapkan berbagai aturan yang mewajibkan masyarakat untuk menjalankan syariat Islam.
Syariat Islam yang dimaksud adalah ajaran Islam yang tidak tercampur dengan tradisi lokal.
Hal ini terlihat dari sikap pemberontak yang tidak pro dengan para pemegang kekuasaan
feodal.

Pemberontakan ini berdampak besar bagi masyarakat Sulawesi Selatan termasuk di
bidang sosial dan budaya. Perubahan ideologi dalam gerakan Kahar dengan memberlakukan
Islam sebagai ideologi memberi dampak yang besar tidak hanya pada simpatisan gerakan
namun juga pada masyarakat di Sulawesi pada umumnya. Mereka yang paling merasakan
dampaknya adalah masyarakat yang tidak memeluk agama Islam atau masih mempercayai
kepercayaan lokal. Pada periode ini dilaporkan adanya serangan pemberontak ke daerah
mayoritas Kristen. Mereka yang masih melaksanakan tradisi lokal juga dipaksa untuk kembali
memeluk agama Islam yang murni. Komunitas biss#’ di daerah Pangkep, menjadi salah satu
kelompok yang menjadi sasaran pemaksaan ini. Bzss#’ yang sudah tidak lagi memiliki kekuatan
polittk maupun sosial mendapatkan tekanan dari adanya pemberontakan. Pemberlakuan
peraturan yang ketat oleh Kahar Muzakkar memaksa para bissu’ untuk kembali ke “kodrat”
mereka sebagai laki-laki dan ikut berladang di sawah. Bagi yang menolak tidak segan untuk
dibunuh.?’ Hal yang hampir sama terjadi pada tahun 1966, terkait dengan pemberantasan
PKI di Indonesia. Sebuah operasi militer yang dinamakan sebagai Operasi Toba (Operasi
Tobat) dilaksanakan di Sulawesi Selatan untuk “membasmi” orang-orang yang tidak termasuk
dalam lima agama resmi yang diakui oleh negara. Biss#’ lagi-lagi menjadi korban karena
dianggap sebagai orang kafir.?! Munculnya Islam sebagai agama dominan di masyarakat
menjadikan pandangan mengenai 5 gender dan Jbiss#’ tidak lagi dianggap sebagai hal yang
lumrah di masyarakat. Calabai, calalai dan bissu’ dianggap sebagai bentuk penyimpangan

terhadap kodrat manusia. Selain itu meningkatnya taraf pendidikan masyarakat dan juga

20Halilintar latief. Galigo, “seksualitas dan Bissu dalam tradisi Bugis” dalam “Sezelah 200 tabun Serat
Sentini :Erotisme dan Religinitas dalam kitab-kitab Nusantara, h. 119.
2T bid.

69



Jurnal Penelitian Keislaman Vol.18 No.1 (2022): 63-72

modernisasi yang terjadi menjadikan tradisi-tradisi masa lalu sering dianggap sebagai sesuatu
yang kolot dan tidak perlu dipertahankan.

Runtuhnya Orde baru menjadi awal baru dalam sejarah Indonesia dalam banyak aspek
termasuk pengakuan akan komunitas-komunitas adat yang ada di Indonesia yang ditunjukkan
dengan dikeluarkannya KEPRES RI No. 111 tahun 1999 mengenai pembinaan kesejahteraan
sosial komunitas adat terpencil. Istilah revitalisasi muncul berdasarkan pengamatan penulis
yang melihat bahwa ada usaha dari berbagai pihak untuk memunculkan kembali Komunitas
bissu’ setelah reformasi. Semangat pemunculan kembali komunitas biss#’ yang dimulai pada
akhir tahun 90-an menunjukkan adanya perubahan dari apa yang dipahami sebagai bzssu” di
masa lalu. Nilai-nilai keislaman yang tidak mengakui adanya Tuhan selain Allah SWT,
menjadikan biss#’ tidak lagi mendapatkan posisi di masyarakat sebagai “manusia suci perantara
dewata”. Komunitas bissu’ sebagai bagian dari kebudayaan Bugis dapat ditemukan di beberapa
wilayah seperti Bone, Soppeng, Wajo dan Pangkep. Proses asimilasi dan dominasi
kebudayaan Islam menjadikan komunitas biss#’ berubah. Mereka tidak lagi menjadi bagian
dari kepercayaan religius masyarakat namun berubah menjadi gerakan kebudayaan. Lebih
lanjut lagi terdapat usaha-usaha untuk memasukkan nilai-nilai keislaman dalam ritual-ritual
dan pribadi para bissu’. Misalnya saja pada tahun 1999, seorang yang bernama Haji Nawir
melaksanakan ritual lepas nazar. Dalam ritual ini ia mengundang bissu’.?> Para bissu’ yang hadir
di acara ini tidak menggunakan busana adat namun mengenakan pakaian serba putih dan
surban.”? Orang-orang yang menjadi bissu’ saat ini memiliki identitas sebagai orang Islam.
Mereka melaksanakan ibadah sesuai dengan ajaran Islam.

Salah seorang Puang Matoa bahkan berangkat haji, dan penggantinya yang bernama Pung
Matoa Saidi, menggunakan kopiah dan surban putih sebagai busana sehari-hari.>* Lebih lanjut
para bissu’ membuat klasifikasi calabai. Bagi mereka bissu’ bisa berasal dari seorang calabai,
namun tidak semua calabai adalah bissu’. Mereka membagi calabai dalam beberapa tingkatan
ada yang disebut sebagai calabai tungke 'na lino, paccalabai dan calabai kedokedonami?> Calabai
tungke'na lino adalah calabai tingkat yang paling tinggi, mereka adalah calabai yang mendapatkan
petunjuk dari Yang Maha Kuasa. Hal ini menyebabkan ca/aba; dalam kategori ini dapat
menjadi bissu’. Kategori kedua yakni pa'calabai adalah laki-laki yang feminin dan mempunyai
naluri terhadap lelaki dan perempuan. Kategori terakhir calabai kedo-kedonami yang diartikan
sebagai laki-laki yang bertingkah laku sebagai calabai namun secara seksual dirinya tertarik
pada perempuan. Pengkategorian ini menunjukkan bahwa posisi bissu’ berada di atas calabai’

yang sering kali dianggap sebagai sebuah hal yang tidak normal sehingga harus diluruskan.

22Syamsurijal Ad’han, “Bissu yang Enggan Membisu : Proses Ecountering Islam dan Kebugisan”,
Jurnal Al-Qalam Vol. 15 No. 24 Juli-Desember 2009, h. 409.

23] bid.

24] bid.

25] bid.

70



Nurul Azizah, Agama dan Tradisi...

Dengan adanya pengkategorian ini komunitas biss#’ berharap tidak lagi menjuluki mereka
sebagai sebuah kesalahan atau bagian dari tradisi lama yang harus dihapus karena tidak sesuai

dengan ajaran Islam yang dianut oleh masyarakat sekitar.

KESIMPULAN

Bissu’ sebagai bagian dari kebudayaan masyarakat Bugis pra-Islam mengalami proses
asimilasi dengan kebudayaan Islam. Islam sebagai kekuatan baru, datang dan mendominasi di
masyarakat Bugis Sulawesi Selatan. Dari segi politik, dominasi Islam menjadikan biss#’ tidak
lagi mendapatkan posisinya sebagai “orang suci” di kerajaan-kerajaan Bugis. Posisinya
kemudian digantikan oleh ulama. Dalam perkembangan selanjutnya, biss#”’ menjadi sasaran
operasi pemurnian agama Islam karena dianggap sebagai bagian dari tradisi kafir. Mereka
mendapatkan tekanan dari gerakan Kahar Mudzakkar dan juga operasi #ba’ yang dilakukan
pada tahun 1965-1966. Tidak hanya dari segi politik, Islam sebagai agama yang dianut oleh
mayoritas masyarakat bugis menjadikan konsep lima gender dan liss#’ menjadi sesuatu yang
asing dan malah dianggap sebagai sebuah kesalahan. Jatuhnya orde baru, memunculkan
gerakan yang ingin mengembalikan tradisi biss#’ di akhir tahun 90-an. Meskipun demikian
bissu’ yang muncul kemudian tidak lagi memiliki spirit yang sama dengan biss#’ yang dikenal
pada masa pra-Islam. para bissu’ yang muncul kemudian hadir dengan simbol-simbol Islam
seperti pakaian putih dan sorban, lalu memunculkan klasifikasi ca/abai untuk dapat bertahan

dalam komunitas masyarakat muslim di Sulawesi Selatan

DAFTAR PUSTAKA

Ad’han, Syamsurijal, “Bissu yang Enggan Membisu : Proses Ecountering Islam dan
Kebugisan”, Jurnal Al-Qalam Vol. 15 No. 24 Juli-Desember 2009

Andaya, Leonard Y., Warisan Arung Palakka, ININNAWA : Makassar. 2004.

Padli, E. (2020). Urgensi Sejarah al-Qur’an dalam Pendidikan Islam. EI-HIKMAH: [urnal
Rajian Dan Penelitian Pendidikan Islam, 14(2), 159-170.
https://doi.org/10.20414/elhikmah.v14i2.2743

Koentjraningrat, Pengantar Limu Antropologi, Jakarta : Rineka Cipta, 1990.

, Manusia dan Kebudayan di Indonesia cet. Ke-20, Jakarta: penerbit Djambatan,

2004.

Kuntowijoyo. Pengantar Llmu Sejarah. Tiara Wacana : Yogyakarta: 2013.

Indriani, Irma, Ibsik, Sangkala, “Persepsi Masyarakat terhadap Eksistensi Bissu di
Bontomatene Kelurahahan Bontomatene Kecamatan Segeri Kabupaten Pangkep”,
Jurnal Tomalebbi N olume 111, Nomor 4, Desember 2016.

Lathief, Halilintar, Bissu, pergulatan dan Peranannya di Masyarakat Bugis, Depok : Desantara,
2004.

“Galigo, seksualitas dan Bissu dalam tradisi Bugis” Makalah The 5%
Borobudur Writer and culture festival 2016 Setelah 200 tabun Serat Sentini :Erotisme dan
Religinitas dalam kitab-kitab Nusantara, 7 Oktober 2016.

71



Jurnal Penelitian Keislaman Vol.18 No.1 (2022): 63-72

Perlars, Christian, Manusia Bugis.Penerbit Nalar: Jakarta, 2000.

Suliyati, Titiek, “Bissu : Keistimewaan Gender dalam Kebudayaan Bugis”, Endogami : Jurnal
Limn Kajian Antropologi, Vol.2 No. 1 Desember 2018.

Triadi, Febi, “Bissu dan Toboto domain : Landscape, Islam dan Negosiasi”, Etnosia : Jurnal
Etnografi Indoensia, Vol. 4 edisi 1 Juni 2019.

72



