
 

Artikel History 
Submitted: 2022-04-08 
Revisied    : 2022-06-23 
Accepted  : 2022-07-05 

JURNAL PENELITIAN KEISLAMAN 
ISSN: 1829-6491 (p); 2580-9652 (e);    

Vol.18 No.01 (2022): 63-72, doi; https://doi.org/10.20414/jpk.v18i1.4964 
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/jpk 

 

 
                    Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

  
 

AGAMA DAN TRADISI: 
PERGUMULAN BISSU’ MASYARAKAT BUGIS DI SULAWESI SELATAN 

 
Nurul Azizah 

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 
Email: Nurul@uinjkt 

Abstrak: Masyarakat Sulawesi Selatan pra-Islam mengenal lima pengkategorian manusia 
berdasarkan gender yakni burane (laki-laki), makkunrai (Perempuan), calabai (Laki-laki yang bergaya 
seperti perempuan), calalai (Perempuan yang bergaya seperti laki-laki) dan bissu’ (Bukan laki-laki 
maupun perempuan). Bissu’ mengkategorikan diri sebagai manusia yang bukan laki-laki dan 
perempuan. Dalam kepercayaan masyarkat pra-Islam, mereka menduduki posisi penting sebagai 
penghubung antara raja dan Tuhan. Mereka memimpin berbagai ritual dan juga memiliki 
kesaktian. Penelitian ini menggunakan metode penelitian sejarah, dimulai dari proses heurisrik, 
kritik sumber, interpretasi dan penulisan. Hasil penelitian ini menunjukkan pergeseran posisi 
bissu’ setelah masuknya agama Islam di Sulawesi Selatan pada abad ke 16. Dominasi Islam 
kemudian menjadikan terjadinya proses asimilasi, bissu’ berubah posisinya tidak lagi sebagai 
bagian dari kepercayaan namun menjadi bagian dari kebudayaan. Lebih lanjut, untuk 
mempertahankan eksistensi, para bissu’ mengenakan simbol keIslaman dan membuat kategori 
calabai untuk membedakan diri dengan mereka yang dianggap tidak sesuai dengan nilai keislaman. 

Kata Kunci:  Bissu’, Masyarakat Bugis, Islam 

Title: Religion and Tradition: Bissu Struggle for the Bugis Community in South Selawesi 

Abstract: Pre-Islamic South Sulawesi society recognizes five categorizations based on gender, namely burane 
(male), makkunrai (female), calabai (men who dress like women), calalai (women who dress like men) and bissu' 
(women who dress like men). neither male nor female). Bissu' categorizes theirself as a human being who is neither 
male nor female. In pre-Islamic belief, they occupied an important position as a liaison between the king and God. 
They lead various rituals and also have supernatural powers. This article shows the shift in bissu' position after 
the entry of Islam in South Sulawesi in the 16th century. The dominance of Islam then led to the assimilation 
process, bissu' changed its position no longer as part of belief but into culture. Furthermore, to maintain their 
existence, the bissu' wear Islamic symbols and make calabai categories to distinguish themselves from those who are 
considered incompatible with Islamic values. 

Keywords: Bissu, Bugis Community, Islam 
  



Jurnal Penelitian Keislaman Vol.18 No.1 (2022): 63-72 

64 

PENDAHULUAN  
Kebudayaan sebagai hasil karya manusia  memiliki 3 bentuk kebudayaan yakni sebagai 

ide, aktivitas dan juga artefak. Wujud pertama, adalah wujud ideal dari kebudayaan yang tidak 
dapat diraba, dilihat, dan bersifat abstrak. 1 wujud pertama ini muncul sebagai apa yang kita 
kenal dengan adat istiadat. Wujud yang kedua dikenal sebagai sistem sosial yang terwujud 
dalam tindakan manusia sehari-hari sedangkan wujud yang ketiga muncul dalam bentuk riil 
yang dapat disentuh.2 

Masyarakat Bugis sejak masa Pra-Islam telah mengenal lima pengkategorian seseorang 
berdasarkan gender. Kelima gender tersebut adalah: burane (laki-laki), makkunrai (Perempuan), 
calabai (Laki-laki yang bergaya seperti perempuan), calalai (Perempuan yang bergaya seperti 
laki-laki) dan bissu’ (Bukan laki-laki maupun perempuan). Diantara kelima pengkategorian 
tersebut, orang-orang yang dikenal sebagai bissu’-lah yang kemudian memegang peranan 
penting dalam tatanan kerajaan masa pra-Islam. Kata bissu’ berasal dari kata bessi yang dalam 
bahasa Bugis di artikan sebagai bersih atau suci. Istilah bissu’ juga dijumpai dalam epos dalam 
bahasa Bugis yang dikenal dengan judul  La galigo. Sebagai orang suci, bissu’ dianggap sebagai 
perantara antara dewa-dewa leluhur dan manusia. 

Posisi bissu’ dianggap penting dalam masyarakat. Hal ini terjadi bukan hanya karena 
legitimasi spiritual namun juga ilmu dan kebijaksanaan yang ia miliki. Selain sebagai 
pemimpin ritual keagamaan dan adat, bissu’ juga menjadi penasihat raja dalam beragam hal, 
salah satunya adalah pemilihan hari baik untuk berperang. Selain itu bissu’ dipercaya memiliki 
kekuatan magis. Masuknya Islam ke Sulawesi Selatan memberi pengaruh pada posisi bissu’ di 
dalam masyarakat. Dengan beralihnya para raja memeluk agama Islam, posisi bissu’ di bidang 
spiritual digantikan oleh ulama. Hal ini menjadikan para bissu’ tidak lagi memiliki posisi 
penting di kerajaan. Meskipun demikian bissu’ sebagai bagian dari kebudayaaan bugis masa 
pra-Islam masih bisa kita temukan hingga saat ini khususnya di daerah Sigeri, Kabupaten 
Pangkep. 

Bissu’ sebagai sebuah bentuk kebudayaan terwujud dalam ketiga hal di atas. Sebagai 
konsep abstrak, bissu’ termasuk dalam kebudayaan orang Bugis pra-Islam yang mengenai 
pengetahuan mereka dalam mengenai ekspresi gender manusia. Kelima ekspresi gender 
tersebut adalah: burane (laki-laki), makkunrai (lerempuan), calabai (laki-laki yang bergaya seperti 
perempuan), calalai (perempuan yang bergaya seperti laki-laki) dan bissu’ (bukan laki-laki 
maupun perempuan).   

Wujud kedua yakni tindakan dalam kehidupan sehari-hari terlihat dari cara masyarakat 
berinteraksi dengan lima ekspresi gender dalam masyarakat Bugis pra-Islam Wujud ketiga 
tertuang dalam wujud bissu’ itu sendiri sebagai seorang pelaku kebudayaan. Masuknya Islam 

 
1Koentjrningrat, Pengantar Ilmu Antropologi (Jakarta : Rineka Cipta, 1990), h. 186. 
2Ibid., h.187-188. 



Nurul Azizah, Agama dan Tradisi… 

65 

ke Sulawesi Selatan memberi pengaruh terhadap masyarakat dan juga kebudayaannya. Orang-
orang yang membawa ajaran Islam ke Sulawesi Selatan tidak hanya membawa ajaran agama 
semata, namun juga unsur-unsur kebudayaan yang dimilikinya. Penyebaran unsur-unsur 
kebudayaan ini disebut juga sebagai difusi. Penyebaran kebudayaan terjadi karena adanya 
perpindahan kelompok manusia yang bermigrasi. Selain itu  penyebaran kebudayaan juga 
didukung dengan adanya individu maupun kelompok yang membawa suatu kebudayaan 
hingga jauh dan juga penyebaran budaya berdasarkan pertemuan antar individu maupun 
kelompok dengan tetangganya.  

Dalam kasus masuknya kebudayaan Islam di Sulawesi Selatan, proses penyebaran 
kebudayaan, terjadi dengan cara Islam dibawa oleh para pedagang muslim yang datang  ke 
Sulawesi Selatan dan juga interaksi antara orang-orang lokal yang telah memeluk agama Islam 
dan mereka yang belum memeluk agama Islam. Selain difusi, interaksi antara kebudayaan 
Islam dengan kebudayaan lokal khususnya mengenai bissu’ memunculkan apa yang disebut 
sebagai asimilasi. Asimilasi sendiri merupakan proses sosial yang muncul apabila ada 
golongan manusia dengan latar belakang kebudayaan yang berbeda saling bergaul secara 
intensif dalam waktu yang lama sehingga kebudayaan-kebudayaan golongan-golongan tadi 
masing-masing berubah wujudnya menjadi kebudayaan campuran.3 Lebih lanjut biasanya 
dalam proses asimilasi, terdapat golongan mayoritas dan minoritas. Golongan minoritas inilah 
yang nanti akan mengubah sifat khas dari unsur kebudayaannya dan menyesuaikan diri 
dengan kebudayaan mayoritas. Dalam hal ini kebudayaan mayoritas dipegang oleh masyarakat 
Bugis muslim dan kebudayaan minoritas dipegang oleh masyarakat Bugis yang masih 
memegang tradisi lokal. Terjadinya interaksi antar keduanya menjadikan masyarakat Bugis 
yang masih memegang tradisi lokal menyerap kebudayaan Islam dan menyesuaikan diri 
terhadap kebudayaan tersebut sehingga tidak lagi tampak ciri khas dari kebudayaan 
sebelumnya. 
 
METODE  

Penelitian ini adalah merupakan penelitian sejarah kebudayaan, sehingga menggunakan 
metode  sejarah dalam rangka mendapatkan data dan membangun narasi. Metode sejarah 
terdiri dari proses proses heuristik, kritik sumber, interpretasi dan penulisan.4. Proses 
heuristik dilakukan dengan mengumpulkan relevan dengan penelitian. Sumber yang 
digunakan adalah buku, makalah, dan juga artikel yang membahas mengenai bissu’ di 
masyarakat Sulawesi Selatan. Kritik dilakukan dengan kritik eksternal dan internal Interpretasi 
atau penafsiran menggunakan data yang telah melalui proses kritik sumber. Proses 

 
3Ibid., h. 255. 
4Kuntowijoyo, Pengantar Ilmu Sejarah, (Tiara Wacana : Yogyakarta: 2013), h 70-82. 



Jurnal Penelitian Keislaman Vol.18 No.1 (2022): 63-72 

66 

interpretasi dilakukan dengan menyusun data dan menganalisis fakta yang telah ditemukan 
agar dapat menjawab pertanyaan penelitian. Proses terakhir yakni penulisan atau historiografi 
dilakukan dengan penyusunan fakta sejarah yang telah diinterpretasi sesuai dengan kronologi 
peristiwa 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Bissu’ dalam Tradisi Masyarakat Bugis 

Sulawesi Selatan merupakan salah satu provinsi di Indonesia. Penduduk provinsi ini 
setidaknya terdiri dari empat suku etnis besar yakni : Bugis, Makassar, Toraja dan juga 
Mandar. Orang Bugis sebagai penduduk terbanyak mendiami kabupaten Bulukumba, Sinjai, 
Bone, Soppeng, Wajo, Sidrap, Pinrang, Polman, Enrekang, Luwu, Pare-Pare, Barru, Pangkep 
dan Maros.5 Orang Makassar sebagai penduduk terbanyak kedua menempati kota Makassar, 
Gowa, Takalar, Jenepono, Bantaeng, Maros, Pangkep dan juga Selayar.6 Orang Toraja 
menempati kawasan Tana Toraja dan Mamasa sedangkan orang Mandar menempati 
kabupaten Majene dan Mamuju.7 Sejak masa pra-Islam, masyarakat Sulawesi Selatan telah 
memiliki kepercayaan kepada sesuatu yang tunggal. Kepercayaan lama orang Bugis pra-Islam 
disebut sebagai attoriolong yang berarti tata cara leluhur.8 Dewa tunggal yang dipercayai disebut 
dengan beberapa nama yakni Patotoe (Dia yang menentukan nasib), Dwata Seuwa-e ( dewa yang 
tunggal) dan Turie ‘rna (kehendak yang tinggi).9 

Kata bissu’  berasal  dari bahasa Bugis bessi  atau mabessi  yang berarti bersih.  Lebih lanjut 
bissu’ diartikan sebagai pendeta agama yang menampung dua elemen manusia yakni laki-laki 
dan perempuan serta mampu menduduki dua alam yakni alam manusia dan roh.10 Dalam La 
Galigo,11 yang ditulis pada abad 14, bissu’ memiliki peran penting dari segi keagamaan. Mereka 
menjadi perantara untuk berhubungan dengan dewata. Posisi penting ini tetap dipegang oleh 
para bissu’ di berbagai kerajaan Bugis pra-Islam. bissu’ terlibat dalam seluruh proses siklus 
kehidupan manusia. Mulai dari kelahiran, pernikahan, perang, menyertai dalam perjalanan 
hingga kematian. Di dalam La Galigo diceritakan mengenai perjalanan Sawerigading ke negeri 
Cina yang didampingi oleh para bissu’. 

 
5Mattulada, “Kebudayaan Bugis-Makassar”, dalam Koentjaraningrat, Manusia dan Kebudayan di Indonesia 

cet. Ke-20 (jakarta : penerbit Djambatan, 2004), h. 266. 
6Ibid.  
7Ibid., h. 267-268. 
8Halilintar Lathief, Bissu, pergulatan dan Peranannya di Masyarakat Bugis (Depok : Desantara, 2004), h. 8.  
9Mattulada, “Kebudayaan Bugis-Makassar”, dalam Koentjaraningrat, Manusia dan Kebudayan di Indonesia 

cet. Ke-20 (jakarta : penerbit Djambatan, 2004), h. 278. 
10Irma Indriani, Sangkala Ibsik, “Persepsi Masyarakat terhadap Eksistensi Bissu di Bontomatene 

Kelurahahan Bontomatene Kecamatan Segeri Kabupaten Pangkep”,  Jurnal Tomalebbi Volume III, Nomor 4, 
Desember 2016, h. 151. 

11 La Ga Ligo merupakan karya sastra klasik yang ditulis dalam bahasa dan aksara bugis kuno. Tulisan 
ini berisi mengenai asal muasal manusia di tanah bugis.  



Nurul Azizah, Agama dan Tradisi… 

67 

Dalam teks La Galigo para bissu’ banyak berperan dalam ritual kelahiran dan pernikahan. 
Hal ini dikaitkan dengan upaya untuk menjaga keturunan “darah putih”. Darah putih dalam 
hal ini diartikan sebagai garis keturunan dewata. Dalam teks dituliskan bahwa sejarah 
pemimpin manusia di muka bumi merupakan keturunan dewa langit dan dewa dunia bawah 
yang mengirimkan anaknya ke muka bumi. Dalam teks-teks sumber Portugis yang ditulis 
pada abad ke-16 dituliskan mengenai bissu yang merupakan wadam yang biasanya berperilaku 
homoseksual.12 Pada zaman La Galigo, bissu’ memiliki posisi di luar sistem kemasyarakatan 
dengan peran sebagai pendeta, dukun serta ahli ritual yang dalam bahasa Bugis disebut 
sebagai a’soloreng.13 Pada masa pemerintahan kerajaan-kerajaan pra-Islam di Sulawesi Selatan, 
telah ditetapkan bahwa,setiap ranreng (wilayah adat) diharuskan memiliki komunitas bissu’. 
Kerajaan Segeri dan kerajaan Bone saat itu dikenal memiliki komunitas Bissu dengan sebutan 
Bissu’ PatappuloE, yaitu komunitas  bissu’ yang memiliki anggota 40 orang. 14 

Salah satu cerita mengenai kesaktian bissu’ terjadi pada abad 17. Pada masa itu ketika 
Kerajaan Gowa-Tallo berperang melawan Kerajaan Bone, diceritakan bahwa pasukan 
kerajaan Bone dan juga Soppeng yang saat itu dikuasai oleh Arung Palakka berangkat menuju 
kerajaan Bulo-Bulo dan Lamatti’ untuk mengingatkan kedua kerajaan tersebut karena telah 
beralih mendukung kerajaan Gowa-Tallo, yang awalnya mendukung kerajaan Bone. Kedua 
kerajaan tersebut menolak untuk kembali bergabung dengan Bone, sehingga mereka diserang 
oleh pasukan Bone dan Soppeng. Serangan tersebut ditahan oleh pemimpin bissu’ wanita 
Lamatti bersama 100 orang pengikutnya. Serangan dari pasukan Bone dan Soppeng tidak 
melukai para rombongan bissu’ tersebut.15 

Dengan berbagai keistimewaan yang dimilikinya, tidak semua orang dapat menjadi 
bissu’. Orang-orang Bugis mempercayai bahwa menjadi bissu’ merupakan berkat dari  Dewata. 
Dalam banyak kasus, orang-orang yang menjadi bissu’ biasanya adalah laki-laki meskipun 
dalam beberapa sumber disebutkan bahwa perempuan juga dapat menjadi bissu’. Dalam La 
Galigo diceritakan bahwa saudara kembar Sawerigading, salah satu tokoh dalam epos tersebut, 
We Tenriabeng adalah seorang bissu’ perempuan.16 Orang yang mendapatkan tanda-tanda ini 
tidak lantas kemudian langsung dilantik menjadi bissu’. Orang yang mendapatkan tanda ini 
terlebih dahulu harus menjalani prosesi sebagai syarat untuk menjadi bissu’. Prosesi tersebut 
dilakukan dengan enam tahap  yaitu: (1) Ia harus berpuasa “mutih”, yaitu hanya makan nasi 
putih tanpa lauk dan air putih selama 7 (tujuh) hari atau berpuasa biasa selama 40 hari di bola 

 
12Mattulada, “Kebudayaan Bugis-Makassar”, dalam Koentjaraningrat, Manusia dan Kebudayan di 

Indonesia cet. Ke-20 (jakarta : penerbit Djambatan, 2004), h. 278. 
13Christian Perlars, Manusia Bugis (Penerbit Nalar: Jakarta, 2006),  h. 97. 
14Titiek Suliyati, “Bissu : Keistimewaan Gender dalam Kebudayaan Bugis”, Endogami : Jurnal Ilmu 

Kajian Antropologi, Vol.2 No. 1 Desember 2018, h. 53. 
 15Leonard Y. Andaya, Warisan Arung Palakka (ININNAWA : Makassar. 2004), h. 104. 
 16Christian Perlars, Manusia Bugis (Penerbit Nalar: Jakarta, 2006), h. 104. 



Jurnal Penelitian Keislaman Vol.18 No.1 (2022): 63-72 

68 

arajang (rumah tempat menyimpan pusaka). (2) Setelah berpuasa, ia harus melakukan mattinja’ 
(bernazar)  dan harus lancar menuliskan  dan melafalkan  La Galigo. (3) Setelah melaksanakan 
mattinja’, calon bissu’ harus menjalani prosesi irebba (dibaringkan) di loteng bola arajang  yang 
berlangsung selama 3 atau 7 hari. (4) Pada hari terakhir prosesi calon bissu’  akan dimandikan, 
dikafani dan dibaringkan selama sehari daripagi hingga petang. Di atas tubuhnya digantung 
sebuah guci berisi air yang telah di-mabessi (disucikan) dengan upacara sakkatolo (sepakat). 
Selama berbaring, calon bissu’ diperdengarkan bacaan La Galigo. (5) Pada petang hari guci 
yang digantung di atas tubuh calon bissu’ dipukul oleh Puang Matowa (Pemimpin komunitas 
bissu’) hingga airnya membasahi tubuh calon bissu’ tersebut. (6) Setelah melewati prosesi sakral 
itu, seorang calabai resmi menjadi bissu’.17   
Bissu’: Antara Islam dan Tradisi dalam Masyarakat Bugis Sulawesi Selatan 

Dari segi politik sejak abad ke-16, terdapat dua kekuatan besar di Sulawesi Selatan yang 
saling bersaing untuk memperluas pengaruh ke kerajaan di sekitarnya. Dua kerajaan tersebut 
yakni kerajaan Bone dan Gowa. Dalam rangka menggalang kekuatan untuk mencegah 
serangan Gowa ke wilayah mereka, Bone membentuk persekutuan Tellumponcco (tiga 
kekuatan). Bone menjadi saudara tertua, Wajo menjadi saudara tengah dan Soppeng menjadi 
saudara muda.18 Persaingan politik antara kerajaan Bone dan Gowa terjadi bersamaan dengan 
masuknya Islam di Sulawesi Selatan. Tokoh yang berperan penting dalam penyebaran Islam 
di wilayah ini adalah Dato’ ri Bandang. Ia menjalin hubungan dengan Raja Gowa dan 
menjadikan sang raja memeluk agama Islam. Raja Gowa pertama yang memeluk agama Islam 
kemudian dikenal sebagai Sultan Alauddin. Kerajaan Gowa kemudian melancarkan invasi ke 
kerajaan-kerajaan di sekitarnya dan meminta mereka untuk memeluk agama Islam. Kerajaan-
kerajaan lain di Sulawesi selatan kemudian juga ikut masuk dan menjadikan Islam sebagai 
agama resmi kerajaan mereka. Contohnya Sidenreng dan Soppeng pada tahun 1609, ditahun 
setelahnya 1610 ada Wajo dan terakhir pada tahun 1611, Kerajaan Bone menjadikan Islam 
sebagai agama resmi kerajaan.19 Setelah tiga kerajaan Bugis yang memilik tradisi bissu’  yang 
disebutkan di atas menjadikan Islam sebagai agama resmi negara, posisi bissu’ digantikan oleh 
ulama.  

Masuknya Islam ke Sulawesi Selatan mengubah tatanan sosial masyarakat. Beralihnya 
masyarakat Sulawesi Selatan khususnya orang Bugis menjadi pemeluk agama Islam 
menjadikan bissu’ tidak lagi mendapatkan dukungan politik. Posisi bissu’ di bidang keagamaan 
digantikan oleh para ulama. Mereka tidak lagi berada di pusat kekuasaan, hal ini menjadikan 
bissu’ kemudian bergeser ke daerah-daerah pedalaman. Masuknya Islam di Sulawesi Selatan 

 
17Titiek Suliyati, “Bissu : Keistimewaan Gender dalam Kebudayaan Bugis”, Endogami : Jurnal Ilmu 

Kajian Antropologi, Vol.2 No. 1 Desember 2018, h. 55. 
18Leonard Y. Andaya. Warisan Arung Palakka (ININNAWA : Makassar. 2004), h. 39. 
19Febi Triadi, “Bissu dan Toboto domain : Landscape, Islam dan Negosiasi”, Etnosia : Jurnal Etnografi 

Indoensia, vol. 4 edisi 1 Juni 2019, h. 82. 



Nurul Azizah, Agama dan Tradisi… 

69 

pada abad ke 17, memberi dampak yang besar dalam kehidupan masyarakat Sulawesi Selatan 
termasuk dalam struktur pemerintahan. Tidak banyak informasi mengenai bissu’ yang dapat 
ditemukan setelah wilayah Sulawesi Selatan menjadi wilayah yang mayoritas penduduknya 
memeluk agama Islam. 

Bissu’ yang dulunya memegang peranan penting perlahan tergeser karena dianggap tidak 
sesuai dengan ajaran Islam. Pada tahun 1950-an di Sulawesi Selatan meletus pemberontakan 
yang diprakarsai oleh Kahar Muzakkar. Gerakan Kahar kemudian menjadi bagian dari 
gerakan Darul Islam/Tentara Islam Indonesia (DI/TII) yang berpusat di Jawa Barat. 
Gerakan pemberontakan ini memiliki semangat untuk menjadikan Islam sebagai landasan 
negara dan menegakkan syariat Islam. Oleh karena itu, Kahar dan anggotanya kemudian 
menerapkan berbagai aturan yang mewajibkan masyarakat untuk menjalankan syariat Islam. 
Syariat Islam yang dimaksud adalah ajaran Islam yang tidak tercampur dengan tradisi lokal. 
Hal ini terlihat dari sikap pemberontak yang tidak pro dengan para pemegang kekuasaan 
feodal. 

Pemberontakan ini berdampak besar bagi masyarakat Sulawesi Selatan termasuk di 
bidang sosial dan budaya. Perubahan ideologi dalam gerakan Kahar dengan memberlakukan 
Islam sebagai ideologi memberi dampak yang besar tidak hanya pada simpatisan gerakan 
namun juga pada masyarakat di Sulawesi pada umumnya. Mereka yang paling merasakan 
dampaknya adalah masyarakat yang tidak memeluk agama Islam atau masih mempercayai 
kepercayaan lokal. Pada periode ini dilaporkan adanya serangan pemberontak ke daerah 
mayoritas Kristen. Mereka yang masih melaksanakan tradisi lokal juga dipaksa untuk kembali 
memeluk agama Islam yang murni. Komunitas bissu’ di daerah Pangkep, menjadi salah satu 
kelompok yang menjadi sasaran pemaksaan ini. Bissu’ yang sudah tidak lagi memiliki kekuatan 
politik maupun sosial mendapatkan tekanan dari adanya pemberontakan. Pemberlakuan 
peraturan yang ketat oleh Kahar Muzakkar memaksa para bissu’ untuk kembali ke “kodrat” 
mereka sebagai laki-laki dan ikut berladang di sawah. Bagi yang menolak tidak segan untuk 
dibunuh.20 Hal yang hampir sama terjadi pada tahun 1966, terkait dengan pemberantasan 
PKI di Indonesia. Sebuah operasi militer yang dinamakan  sebagai Operasi Toba’ (Operasi 
Tobat) dilaksanakan di Sulawesi Selatan untuk “membasmi” orang-orang yang tidak termasuk 
dalam lima agama resmi yang diakui oleh negara. Bissu’ lagi-lagi menjadi korban karena 
dianggap sebagai orang kafir.21 Munculnya Islam sebagai agama dominan di masyarakat 
menjadikan pandangan mengenai 5 gender dan bissu’ tidak lagi dianggap sebagai hal yang 
lumrah di masyarakat. Calabai, calalai dan bissu’ dianggap sebagai bentuk penyimpangan 
terhadap kodrat manusia. Selain itu meningkatnya taraf pendidikan masyarakat dan juga 

 
 20Halilintar latief. Galigo, “seksualitas dan Bissu dalam tradisi Bugis” dalam “Setelah 200 tahun Serat 

Sentini :Erotisme dan Religiuitas dalam kitab-kitab Nusantara, h. 119. 
 21Ibid. 



Jurnal Penelitian Keislaman Vol.18 No.1 (2022): 63-72 

70 

modernisasi yang terjadi menjadikan tradisi-tradisi masa lalu sering dianggap sebagai sesuatu 
yang kolot dan tidak perlu dipertahankan.  

Runtuhnya Orde baru menjadi awal baru dalam sejarah Indonesia dalam banyak aspek 
termasuk pengakuan akan komunitas-komunitas adat yang ada di Indonesia yang ditunjukkan 
dengan dikeluarkannya KEPRES RI No. 111 tahun 1999 mengenai pembinaan kesejahteraan 
sosial komunitas adat terpencil. Istilah revitalisasi muncul berdasarkan pengamatan penulis 
yang melihat bahwa ada usaha dari berbagai pihak untuk memunculkan kembali Komunitas 
bissu’ setelah reformasi.  Semangat pemunculan kembali komunitas bissu’ yang dimulai pada 
akhir tahun 90-an menunjukkan adanya perubahan dari apa yang dipahami sebagai bissu’ di 
masa lalu. Nilai-nilai keislaman yang tidak mengakui adanya Tuhan selain Allah SWT, 
menjadikan bissu’ tidak lagi mendapatkan posisi di masyarakat sebagai “manusia suci perantara 
dewata”. Komunitas bissu’ sebagai bagian dari kebudayaan Bugis dapat ditemukan di beberapa 
wilayah seperti Bone, Soppeng, Wajo dan Pangkep. Proses asimilasi dan dominasi 
kebudayaan Islam menjadikan komunitas bissu’ berubah. Mereka tidak lagi menjadi bagian 
dari kepercayaan religius masyarakat namun berubah menjadi gerakan kebudayaan. Lebih 
lanjut lagi terdapat usaha-usaha untuk memasukkan nilai-nilai keislaman dalam ritual-ritual 
dan pribadi para bissu’. Misalnya saja pada tahun 1999, seorang yang bernama Haji Nawir 
melaksanakan ritual lepas nazar. Dalam ritual ini ia mengundang bissu’.22 Para bissu’ yang hadir 
di acara ini tidak menggunakan busana adat namun mengenakan pakaian serba putih dan 
surban.23 Orang-orang yang menjadi bissu’ saat ini memiliki identitas sebagai orang Islam. 
Mereka melaksanakan ibadah sesuai dengan ajaran Islam.  

Salah seorang Puang Matoa bahkan berangkat haji, dan penggantinya yang bernama Pung 
Matoa Saidi, menggunakan kopiah dan surban putih sebagai busana sehari-hari.24 Lebih lanjut 
para bissu’ membuat klasifikasi calabai. Bagi mereka bissu’ bisa berasal dari seorang calabai, 
namun tidak semua calabai adalah bissu’. Mereka membagi calabai dalam beberapa tingkatan 
ada yang disebut sebagai calabai tungke 'na lino, paccalabai dan calabai kedokedonami.25 Calabai 
tungke'na lino adalah calabai tingkat yang paling tinggi, mereka adalah calabai yang mendapatkan 
petunjuk dari Yang Maha Kuasa. Hal ini menyebabkan calabai dalam kategori ini dapat 
menjadi bissu’. Kategori kedua yakni pa'calabai adalah laki-laki yang feminin dan mempunyai 
naluri terhadap lelaki dan perempuan. Kategori terakhir calabai kedo-kedonami yang diartikan 
sebagai laki-laki yang bertingkah laku sebagai calabai namun secara seksual dirinya tertarik 
pada perempuan. Pengkategorian ini menunjukkan bahwa posisi bissu’ berada di atas calabai’ 
yang sering kali dianggap sebagai sebuah hal yang tidak normal sehingga harus diluruskan. 

 
22Syamsurijal Ad’han, “Bissu yang Enggan Membisu : Proses Ecountering Islam dan Kebugisan”, 

Jurnal Al-Qalam Vol. 15 No. 24 Juli-Desember 2009, h. 409. 
23Ibid. 
24Ibid.  
25Ibid.  



Nurul Azizah, Agama dan Tradisi… 

71 

Dengan adanya pengkategorian ini komunitas bissu’ berharap tidak lagi menjuluki mereka 
sebagai sebuah kesalahan atau bagian dari tradisi lama yang harus dihapus karena tidak sesuai 
dengan ajaran Islam yang dianut oleh masyarakat sekitar. 

 
KESIMPULAN 

Bissu’ sebagai bagian dari kebudayaan masyarakat Bugis pra-Islam mengalami proses 
asimilasi dengan kebudayaan Islam. Islam sebagai kekuatan baru, datang dan mendominasi di 
masyarakat Bugis Sulawesi Selatan. Dari segi politik, dominasi Islam menjadikan bissu’ tidak 
lagi mendapatkan posisinya sebagai “orang suci” di kerajaan-kerajaan Bugis. Posisinya 
kemudian digantikan oleh ulama. Dalam perkembangan selanjutnya, bissu’ menjadi sasaran 
operasi pemurnian agama Islam karena dianggap sebagai bagian dari tradisi kafir. Mereka 
mendapatkan tekanan dari gerakan Kahar Mudzakkar dan juga operasi toba’ yang dilakukan 
pada tahun 1965-1966. Tidak hanya dari segi politik, Islam sebagai agama yang dianut oleh 
mayoritas masyarakat bugis menjadikan konsep lima gender dan bissu’ menjadi sesuatu yang 
asing dan malah dianggap sebagai sebuah kesalahan. Jatuhnya orde baru, memunculkan 
gerakan yang ingin mengembalikan tradisi bissu’ di akhir tahun 90-an. Meskipun demikian 
bissu’ yang muncul kemudian tidak lagi memiliki spirit yang sama dengan bissu’ yang dikenal 
pada masa pra-Islam. para bissu’ yang muncul kemudian hadir dengan simbol-simbol Islam 
seperti pakaian putih dan sorban, lalu memunculkan klasifikasi calabai untuk dapat bertahan 
dalam komunitas masyarakat muslim di Sulawesi Selatan 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Ad’han, Syamsurijal, “Bissu yang Enggan Membisu : Proses Ecountering Islam dan 
Kebugisan”, Jurnal Al-Qalam Vol. 15 No. 24 Juli-Desember 2009 

Andaya, Leonard Y., Warisan Arung Palakka, ININNAWA : Makassar. 2004. 
Padli, E. (2020). Urgensi Sejarah al-Qur’an dalam Pendidikan Islam. EL-HIKMAH: Jurnal 

Kajian Dan Penelitian Pendidikan Islam, 14(2), 159–170. 
https://doi.org/10.20414/elhikmah.v14i2.2743 

Koentjraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi, Jakarta : Rineka Cipta, 1990. 
-------------------, Manusia dan Kebudayan di Indonesia cet. Ke-20, Jakarta: penerbit Djambatan, 

2004. 
Kuntowijoyo. Pengantar Ilmu Sejarah. Tiara Wacana : Yogyakarta: 2013. 
Indriani, Irma, Ibsik, Sangkala, “Persepsi Masyarakat terhadap Eksistensi Bissu di 

Bontomatene Kelurahahan Bontomatene Kecamatan Segeri Kabupaten Pangkep”,  
Jurnal Tomalebbi Volume III, Nomor 4, Desember 2016. 

Lathief, Halilintar, Bissu, pergulatan dan Peranannya di Masyarakat Bugis, Depok : Desantara, 
2004. 

------------------------- “Galigo, seksualitas dan Bissu dalam tradisi Bugis” Makalah The 5th 
Borobudur Writer and culture festival 2016 Setelah 200 tahun Serat Sentini :Erotisme dan 
Religiuitas dalam kitab-kitab Nusantara, 7 Oktober 2016. 



Jurnal Penelitian Keislaman Vol.18 No.1 (2022): 63-72 

72 

Perlars, Christian, Manusia Bugis.Penerbit Nalar: Jakarta, 2006. 
Suliyati, Titiek, “Bissu : Keistimewaan Gender dalam Kebudayaan Bugis”, Endogami : Jurnal 

Ilmu Kajian Antropologi, Vol.2 No. 1 Desember 2018. 
Triadi, Febi, “Bissu dan Toboto domain : Landscape, Islam dan Negosiasi”, Etnosia : Jurnal 

Etnografi Indoensia, Vol. 4 edisi 1 Juni 2019. 


