@ o
| égﬁm siatlal] Hlm. 42-70

=== Jurnal Hukum Ekonomi Syariah

“HADITS” DALAM PERSPEKTIF SUNNI DAN SYIAH: SEBUAH
PERBANDINGAN

Muh. Azkar
Istitut Agama Islam Negeri (IAIN) Mataram

Secara epistemologis, hadits dipandang oleh mayoritas umat Islam sebagai
sumber ajaran Islam kedua setelah Al-Qur’an. Sebab ia merupakan bayan
(penjelas), terhadap ayat-ayat Al-Qur’an yang masih mujmal (global), ‘am
(umum) dan yang mutlag (tanpa batasan). Bahkan secara mandiri hadits dapat
berfungsi sebagai penetap (mugarrir) suatu hukum yang belum ditetapkan oleh
Al-Qur’an. Fungsi-fungsi hadits tersebut diatas harusnya menjadikan
keberadaannya tidak dapat diingkari. Kedua kelompok sepakat bahwa hadits
merupakan sumber hukum kedua setelah al-Quran. Hanya saja masing-masing
berbeda dalam menerima hadits yang dapat dijadikan hujjah atau sumber hukum.
Hal ini bersumber pada perbedaan mengenai ke-’adalah-an sahabat. Kaum sunni
berpandangan bahwa semua sahabat adalah adil. Sehingga hadits yang
diriwayatkan daoat diterima dan dijadikan hujjah oleh ummat Islam. Sedangkan
kaum Syiah (Syiah Imamiah) berpandangan bahwa persahabatan dengan Nabi
tidak dapat menjamin seseorang menjadi baik dan dan jujur. Sehingga
memerlukan penelitian yang mendalam terhadap keadaan sahabat tersebut.
Namun sebagian besar golongan Syiah, di antaranya golongan Ja’fariyah tidak
menerima hadits selain dari para imam mereka. Mereka menganggap bahwa para
sahabat adalah orang-orang yang fasik, (terutama yang dianggap menentang Ali)
bahkan sebagian mengkafirkan.

Kata Kunci : Hadits, Sunni, Syiah

A. PENDAHULUAN

Dalam ajaran Islam, hadits menempati posisi kedua setelah al-Qur’an.
Meskipun demikian, hadits tetap memiliki nilai yang tidak berbeda dengan al-
Qur’an, karena baik al-Qur’an maupun hadits, merupakan fundamental
bangunan Islam yang saling menunjang satu sama lain. Selain itu, pada
hakikatnya, al-Qur’an dan hadits adalah sama-sama wahyu, hanya saja
tingkatan 'kesakralannya' berbeda. Jika al-Qur’an langsung dari Allah, baik
melalui perantara Jibril maupun langsung kepada Nabi Muhammad, dengan
redaksi menurut jumhur ulama asli dari Allah tanpa ada keterlibatan Nabi
maupun Jibril, sedangkan hadits sifatnya lebih kepada ilham, yakni Allah

mengilhamkan kepada Nabi, lalu beliau mengungkapkannya, baik melalui

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 42



ucapan, perbuatan, sifat, maupun ketetapan beliau sendiri. Sebagai bagian
dari ajaran Islam yang juga fundamental, hadits memiliki setidaknya tiga
fungsi dalam relasinya dengan al-Qur’an. Pertama, ia berfungsi memperkuat
apa yang ada di dalam al-Qur’an. Kedua, ia berfungsi menjelaskan hal-hal di
dalam al-Qur’an yang bersifat global. Dan, ketiga, ia berfungsi menjelaskan
segala hal yang tidak terjelaskan secara tekstual di dalam al-Qur’an.

Sebagai ajaran fundamental seperti halnya al-Qur’an, hadits perlu
dipahami. Karena, sama halnya al-Qur’an, juga tidak sedikit ditemukan
hadits-hadits yang ternyata secara redaksional saling bertolak belakang satu
sama lain. Dalam hal ini terdapat beragam metode yang diterapkan atau
dilakukan oleh para ahli hadits untuk meyelesaiakan permasalahan yang
secara redaksional hadits-hadits tersebut bertentangan, baik dengan cara
jama’, tarjih maupun dengan nasakh mansukh. Selain itu, juga tidak sedikit
ditemukan hadits-hadits muyskil yang sulit untuk memahami maksudnya.

Banyaknya hadits-hadits yang dianggap tidak relevan dengan ajaran-
ajaran al-Qur’an disebabkan oleh karena hadits itu bersifat zanni, yang
berbeda dengan al-Qur’an yang bersifat gqgath’i. Hal inilah yang
mengakibatkan terjadinya pemalsuan-pemalsuan oleh individu atau
kelompok-kelompok yang seringkali bahkan dijadikan sebagai hujjah untuk
kepentingan mereka.

Oleh karena itu, diperlukan klasifikasi dan kriteria yang jelas dalam
menentukan hadits yang memang benar-benar bersumber dari Rasulullah
sehingga dapat dijadikan hujjah dan pegangan sebagai sumber hukum.
Dengan demikian akan terlihat bahwa hadits sesungguhnya tidak
bertentangan dan selalu sejalan dengan ajaran-ajaran al-Qur’an.

Namun demikian dalam penentuan shahih, hasan, atau dhaifnya
hadits, masing-masing aliran atau kelompok dalam Islam berbeda pandangan.
Misalnya saja antara sunni dan syiah, terdapat perbedaan dalam menentukan
persyaratan dan kriteria hadits yang dianggap shahih dan dapat dijadikan
hujjah.

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 43



Lebih jelasnya dalam tulisan ini diuraikan permasalahan-
permasahalan tersebut dengan melakukan perbandingan antara dua aliran
besar yaitu sunni dan syiah. Hal ini untuk memperdalam pengetahuan dan
keilmuan khususnya mengenai persoalan-persoalan yang berkaitan dengan

hadits dalam pandangan dua aliran tersebut.

B. PEMBAHASAN
1. Klasifikasi dan Persyaratan Kesahihan Hadits di Kalangan Sunni
Para ulama hadits membagi hadits berdasarkan kualitasnya
menjadi tiga bagian, yakni shahih, hasan, dan dhaif. Klasifikasi ini lebih
mengacu kepada jajaran hadits ahad yang mencakup hadits masyhur,
‘aziz, dan gharib. Hal ini disebabkan karena para Ulama hadits sepakat
bahwa hadits mutawatir seluruhnya bernilai shahih.'
a. Hadits shahih
Menurut para ulama sunni, hadits shahih adalah hadits yang
sanadnya bersambung dari permulaan sampai akhir, disampaikan oleh
orang yang adil, memiliki kemampuan menghafal yang sempurna
(dhabith), serta tidak ada- perselisihan dengan perawi yang lebih
terpercaya darinya (syadz), dan tidak ada illat yang berat.”
Dari pengertian di atas, dapat diklasifikasikan persyaratan-
persyaratan sebuah hadits dapat dikatakan shahih sebagai berikut:’
1) Sanadnya bersambung (ittishal al-sanad)
Maksudnya adalah tiap-tiap perowi dari perowi lainnya benar-
benar mengambil secara langsung dari orang yang ditanyanya,
dari sejak awal hingga akhir sanadnya. Untuk mengetahui dan
bersambungnya dan tidaknya suatu sanad, biasanya ulama’ hadis
menempuh tata kerja sebagai berikut:
a) Mencatat semua periwayat yang diteliti

b) Mempelajari hidup masing-masing periwayat

" Umi Sumbulah, Kajian Kritis Ilmu Hadits, (Malang: UIN Maliki Press, 2010), hlm. 96
*Manna’ al-Qaththan, Studi Ilmu Hadits, (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2009), him. 117
*Umi Sumbulah, op. cit, hlm. 97

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 44



¢) Meneliti kata-kata yang berhubungan antara para periwayat
dengan periwayat yang terdekat dalam sanad, yakni apakah
kata-kata yang terpakai berupa haddasana, haddasani,
akhbarana, akhbarani, ‘an,anna, atau kasta-kata lainnya

2) Perawinya adil

Adil dalam pengertian ini adalah tiap-tiap perawi itu seorang

Muslim, berstatus mukallaf (baligh), bukan fasig dan tidak pula

jelek perilakunya. Dalam menilai keadilan seorang periwayat

cukup dilakukan dengan salah satu teknik berikut:

a) Keterangan seseorang atau beberapa ulama ahli ta 'dil bahwa
seorang itu bersifat adil, sebagaimana yang disebutkan dalam
kitab-kitab jarh wa at-ta’dil.

b) ketenaran seseorang bahwa ia bersifat adil, seperti imam
empat Hanafi,Maliki, Asy-Syafi’i, dan Hambali.

khusus mengenai perawi hadis pada tingkat sahabat, jumhur

ulama sepakat bahwa seluruh sahabat adalah adil. Pandangan

berbeda datang dari golongan muktazilah yang menilai bahwa
sahabat yang terlibat dalam pembunuhan ‘Ali dianggap fasig, dan
periwayatannya pun ditolak.

3) Perawinya Bersifat Dhobit

Maksudnya masing-masing  perawinya sempurna daya
ingatannya, baik berupa kuat ingatan dalam dada (shadr) maupun
dalam tulisan (kitab). Dhabith shadr ialah terpelihara periwayatan
dalam ingatan, sejak ia menerima hadis sampai meriwayatkannya
kepada orang lain, sedang, dhobith dalam kitab ialah
terpeliharanya kebenaran suatu periwayatan melalui tulisan.

Adapun sifat-sifat kedhabitan perawi, menurut para ulama, dapat

diketahui melalui:

a) Kesaksian para ulama

b) Berdasarkan kesesuaian riwayatannya dengan riwayat dari

orang lain yang telah dikenal kedhobithannya.

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 45



4) Tidak Syadz
Maksudnya ialah hadis itu benar-benar tidak syadz, dalam arti
bertentangan atau menyalahi orang yang terpercaya dan lainnya.
Menurut al-Syafi’i, suatu hadis tidak dinyatakan sebagai
mengandung syudzudz, bila hadis itu hanya diriwayatkan oleh
seorang periwayat yang fsiqgah, sedang periwayat yang tsiqah
lainnya tidak meriwayatkan hadis itu. Artinya, suatu hadis
dinyatakan syudzudz, bila hadis yang diriwayatkan oleh seorang
periwayat yang tsigah tersebut bertentangan dengan hadis yang
diriwayatkan oleh banyak periwayat yang juga bersifat tsigah.

5) Tidak Ber illat
Maksudnya ialah hadis itu tidak ada cacatnya, dalam arti adanya
sebab yang menutup tersembunyi yang dapat menciderai pada ke-
shahih-an hadis, sementara dhahirnya selamat dari cacat. ‘I/lat
hadis dapat terjadi pada sanad mapun pada matan atau pada
keduanya secara bersama-sama. Namun demikian, %l/lat yang
paling banyak terjadi adalah pada sanad, seperti menyebutkan
muttasil terhadap hadis yang mungati’ atau mursal.

Hadits shahih terbagi menjadi dua, yaitu shahih lidzatih dan
shahih lighayrih. Shahih lidzatih adalah adalah hadits yang memuat
semua sifat-sifat penerimaan hadits atau memenuhi seluruh
persyaratan tersebut di atas. Sedangkan shahih lighayrih mengacu
kepada hadits yang keshahihannya disebabkan karena penguatan dari
hadits yang lain, atau karena di dalamnya terdapat satu syarat yang
tidak terpenuhi.

Contoh hadits shahih lidzatih adalah sebagai berikut:

4
°or (%

b o MG 28OS 3 B AL G JB el 2 A e s

iy Al BT e o A J3 Caels JB ayl B gskd o
(ol ),

Artinya: Telah menceritakan kepada kami Abdullah bin Yusuf ia
berkata: telah mengkhabarkan kepada kami malik dari ibnu

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 46



syihab dari Muhammad bin Jubair bin Math'ami dari ayahnya
ia berkata: aku pernah mendengar Rasulullah saw membaca
dalam shalat maghrib surat at-Thur." (HR. Bukhari).*

Jika diteliti lebih jauh, maka hadits tersebut sanadnya
bersambung karena semua rawi dari hadits tersebut mendengar dari
gurunya, semua perawi pada hadits tersebut dhabit, adapun sifat-sifat
para rawi hadits tersebut menurut para ulama aj-jarhuwata'dil sebagai
berikut:

1) Abdullah ibn Yusuf: tsigatmuttagin.

2) Malik bin Anas: imamhafidz

3) Ibnu Syihab al-Juhri: ahli fiqih dan hafidz

4) Muhammad bin Jubair: tsigat.

5) Jubair bin Muth'imi: shahabat.

6) Tidak syadz karena tidak ada pertentangan dengan hadits yang
lebih kuat serta tidak cacat.

Hadits shahih lighairihi adalah hadits hasan lidzatihiyang
diriwayatkan dari jalur lain yang sama atau yang lebih kuat darinya,

contohnya hadits yang derajatnya shahih lighoirihi sebagai berikut;
o\‘ﬂjd\é(...oﬂ!dp wsﬁﬁ@\fm@\dcjﬁ&ib&

Dl 57 e D13l oY AT e A
Artinya: Dari Muhammad bin Amr dari Abi Salamah dari Abu
Hurairah sesungguhnya Rasulullah saw bersabda: Kalaulah
tidak memberatkan atas umatku pasti akanku perintahkan
kepada mereka bersiwak ketika setiap shalat”(HR. Tirmidzi,
Kitab Thaharah).

Berkata Ibnu Shalah’:perawi yang bernama Muhammad bin
Amr bin Algamah termasuk dari kalangan termasyhur (terkenal)
karena kebenaran dan penjagaannya, akan tetapi bukan termasuk dari
“ahli itgan” sehingga sebagaian para ulama hadits mendhaifkannya

dari aspek jelek hafalannya, dan sebagiannya lagi mentsiqatkannya

“Imam Bukhari, Shahih al-Bukhari, Kitab al-Azan, Bab al-Jahri fi al-Maghrib, (), hlm.
188
> Muh.Thohan, Taisiru Mustholahil Hadits, (Beirut:Darul Fiqr), hlm. 62

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 47



karena kebenaran dan kemulyaannya, maka hadits ini hasan. Maka
ketika digabungkan dari berbagai hadits yang diriwayatkan dari jalur
lain hadits ini menjadi shahih lighairihi.
b. Hadits hasan

Hadits hasan adalah hadits yang sanadnya bersambung, dinukil
oleh periwayat yang adil namun tidak terlalu dhabith serta terhindar
dari syadz dan illat. Jadi perbedaan antara hadits shahih dan hasan
terletak pada ke-dhabith-an perawinya. Pada hadits shahih perawinya
memiliki dhabith yang sempurna, sedangkan pada hadits hasan,
kedhabithan perawinya kurang sempurna.®

Hadits hasan dibagi menjadi dua, yaitu hasan lidzatih’ dan
hasan lighayrih. Jika pada hadits hasan lidzatih ingatan perawinya
setingkat di bawah perawi hadits shahih dengan memunculkan aspek
ke-hasan-annya, sedangkan pada hasan lighayrih dalam rangkaian
sanadnya terdapat orang yang tidak diketahui kelayakan atau
ketidaklayakannya untuk diterima riwayat haditsnya, tetapi ia juga
bukan orang yang lengah dan suka berbuat dusta dan salah.®

Hadits hasan sama seperti hadits shahih dalam pemakaiannya
sebagai hujjah, walaupun kekuatannya lebih rendah di bawah hadits
shahih. Semua ahli figh, ahli hadits, dan ahli ushul figh menggunakan
hadits hasan sebagai hujj ah.’
Contoh hadits hasan lighairih:

2 2

£, .nxo (- ° ° £ - /d, {0132 a0 %o 258 . hoow (3@
@\y@ﬁ\db&&@‘y@d\dw& > LI o9 Wil
< < s o Cop = ] s
2 Z o

Qg o £ s Qg Oy g o
Artinya: “Telah menceritakan kepada kamu qutaibah, telah

menceritakan kepada kamu Ja’far bin Sulaiman, dari Abu
Imron al-Jauni dari Abu Bakar bin Abi Musa al-Asy’ari ia

Umi Sumbulah, op. cit, him. 100

"Hadits hasan lidzatih adalah hadits shahih lighairih, contohnya dapat dilihat sebelumnya.
$Umi Sumbulah, op. cit.

? Manna’ al-Qaththan, op. cit, him. 121

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 48



berkata: aku mendengar ayahku berkata ketika musuh datang
: Rasulullah Saw bersabda : sesungguhnya pintu-pintu syurga
dibawah bayangan pedang...”( HR. At-Tirmidzi)

c. Hadits dha’if
Dhaif menurut bahasa adalah lawan dari kuat. Dhaif ada dua
macam yaitu lahiriyah dan maknawiyah. Sedangkan yang dimaksud
disini adalah dhaif maknawiyah.Hadits dhaif menurut terminologi
adalah hadits yang di dalamnya tidak terdapat atau ditemukan
persyaratan hadits sahih dan persyaratan hadits hasan.'®
Karena syarat diterimanya suatu hadits sangat banyak sekali,
sedangkan lemahnya hadits terletak pada salah satu syarat tersebut
atau lebih, maka atas dasar itulah hadits dha’if dibagi menjadi
beberapa macam, seperti syadz, mudhtharib, maqlub, mu’allal,
munghati’, mu’dhal, dan lain sebagainya."!
Hadits dha’if pada dasarnya tidak boleh dijadikan hujjah.
Namun para ulama melakukan pengkajian terhadap kemungkinan
dipakai dan diamalkannya hadits dha’if. Para ulama hadits sepakat
memperbolehkan pengamalan hadits dha’if dalam masalah targhib dan
tarhib, seperti yang terdapat dalam kitab al-Adzkar karya al-Nawawi,
kitab Insanul ‘Uyun karya Ali Ibnu Burhanuddin al-Halabi, kitab
Asrarul Muhammadiyah karya Fakhruddin al-Rumi, dan kitab-kitab
lain.'?
Dalam penggunaan hadits dha’if sebagai hujjah, Ibnu Hajar
menentukan syarat-syarat sebagai berikut:
1) Kelemahan hadits tersebut tidak terlalu parah. Misalnya
periwayatnya tunggal dari perawi yang terkenal dan dicurigai
sering berdusta, dan juga periwayat yang sering melakukan

kekeliruan fatal.

Ibid, hlm. 129
"Ibid. Lihat juga pembagian hadits dhaif dalam Umi Sumbulah, hlm. 101
2 Yusuf Qhardawi, Studi Kritis As-Sunnah, (Bandung: Trigenda Karya, 1995), hlm. 25

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 49



2) Apa yang ditunjukkan hadits tersebut ditunjukkan juga oleh dasar
hukum yang lain, artinya bahwa ia tidak berlawanan dengan suatu
dasar hukum yang sudah dibenarkan

3) Dalam pengamalannya tidak diyakini sebagai sesuatu ynag telaha
ditetapkan dan tidak dinisbatkan kepada Nabi. Hadits tersebut
digunakan semata-mata sebagai bentuk pencegahan. '’

Contoh hadits dhaif:

S Bl B o BN S G e e e

3 GG 3 s o B o Laie T e QB o o o Bk

i o i 5

Artinya: Apa yang diriwayatkan oleh tirmidzi dari jalur hakim al-
atsrami “dari Abi Tamimah al-Hujaimi dari Abi Hurairah dari
Nabi saw ia berkata : barang siapa yang menggauli wanita
haid atau seorang perempuan pada duburnya atau seperti ini
maka sungguh ia telah mengingkari dari apa yang telah
diturunkan kepada nabi Muhammad saw.

Mengenai penggunaan hadits dhaif, Ibnu shalah
mengatakan “apabila kamu hendak meriwayatkan hadits dha’if tanpa
menyebutkan sanadnya, maka janganlah mengatakan bahwa
Rasulullah saw telah bersabda anu dan anu, atau dengan ungkapan
lainnya yang memberikan pengertian pasti bahwa Rasulullah benar-
benar telah mengatakan kalimat tersebut, kecuali jika kamu berkata
“diriwayatkan dari Rasulullah saw anu dan anu, disampaikan kepada
kami dari beliau anu dan anu, diterima darinya anu dan anu,
disampaikan darinya anu dan anu, atau diriwayatkan dari sebagian
mereka (para perawi) dan ungkapan lain yang senada yang tidak

menunjukkan kepastian.'*

BIbid, hlm. 71
“Ibid, hlm. 74

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 50



2. Hadits Dalam Pandangan Syiah
a. Hadits tsaqalain dan hadits ghadirkhum

Sebelum membahas lebih jauh tentang pandangan syiah
terhadap hadits, terlenih dahulu diuraikan hadits tsagalain dan hadits
ghadir khum. Sebab hadits inilah yang menjadi pegangan ajaran syiah
terutama syiah imamiah.

Disebutkan dalam Shahih Muslim bahwa Nabi Saw bersabda,
“Dan aku tinggalkan kepada kalian tsagalain (dua peninggalan yang
berharga), salah satunya adalah Kitabullah (al-Qur’an) yang dalamnya
mengandung petunjuk dan cahaya. Ambillah kitabullah itu dan
berpegang teguhlah kepadanya,” ia menganjurkan dengan dorongan
yang kuat agar umatnya berpegang teguh kepada Kitabullah.
Kemudian ia bersabda, “Dan Ahlulbaitku, aku mengingatkan kalian
kepada Allah tentang Ahlulbaitku, aku ingatkan kalian kepada Allah
tentang Ahlulbaitku.”'*Juga Al-Muttaqi al-Hindi meriwayatkan dalam
Kanzul ‘Ummal'® hadis yang redaksinya hampir sarna dengan yang
diriwayatkan oleh Muslim sebelum ini.

Di dalam Shahih al-Tirmidzi diriwayatkan dari Jabir bin
‘Abdillah Al-Anshari yang berkata, “Aku melihat Rasulullah Saw. di
dalam Haji Wada’ (Haji Perpisahan) di atas untanya ‘Al-Qushwa’
(nama unta Rasulullah Saw.)’, beliau berkhutbah. Aku mendengar
beliau bersabda, “Ayyuhannas, sesungguhnya aku telah tinggalkan
kepada kalian, yang apabila kalian berpegang teguh dengannya, kalian
tidak akan tersesat, yaitu: Kitabullah (Al-Quran) dan keturunanku
Ahlulbaitku.”"
Al-Tirmidzi juga menyebutkan di dalam Shahih-nya dari

Zaid bin Arqam bahwa Rasulullah Saw bersabda, “Sesungguhnya aku

"> Muslim, Shahih Muslim, J. 2, hlm. 238. Imam Muslim juga menyebutkan hadis yang
lain (berkenaan dengan perintah berpegang teguh pada al-Quran dan Ahlulbait) dalam Shahih-nya,
Jil. 7, hlm. 122

' Al-Muttagqi al-Hindi, Kanzul ‘Ummal, Jil. 7, hlm. 112

" Al-Tirmidzi, Shahih al-Tirmidzi, Jil. 2, hlm. 308.

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 51



meninggalkan kepada kalian, yang apabila kalian berpegang teguh
kepadanya, niscaya kalian tidak akan tersesat sepeninggalku. Salah
satunya lebih agung daripada yang lainnya, yaitu: Kitabullah (al-
Qur’an), ia adalah tali yang terbentang dari langit ke bumi, dan
keturunanku Ahlulbaitku. Keduanya (al-Qur’an dan Ahlulbait) tidak
akan pernah berpisah sehingga berjumpa denganku di telaga Haudh.
Oleh karena itu, perhatikanlah bagaimana kalian memperlakukan
keduanya sepeninggalku.”

Selain hadits tsaqalain tersebut di atas, hadits lain yang
dijadikan sebagai landasan syiah adalah hadits Ghadir Khum.

Rasulullah saw. pernah bersabda:
813 lansle 4l gad) gaglll oY podkndn souSas

Artinya: “Barangsiapa yang menganggap aku sebagai walinya, maka
Ali sebagai walinya, Ya Allah, dukunglah siapa saja yang
mendukungnya (Ali) dan musuhilah siapa saja yang
memusuhinya.”

Hampir seluruh fondasi keyakinan Syi’ah bertumpu pada
kejadian di Ghadir Khum, karena di tempat tersebut Rasulullah
shalallahu alaihi wasallam mereka yakini menunjuk Ali sebagai
pengganti beliau. Jika peristiwa tersebut tidak diklaim oleh Syi’ah,
maka berarti Rasulullah shalallahu alaihi wassalam tidak pernah
menunjuk Ali dan syi’ah harus mencabut kembali klaim-klaim mereka
seperti anggapan bahwa Abu Bakar telah merampas hak kekhalifahan
Ali.

Berdasarkan dugaan yang terjadi pada peristiwa Ghadir Khum
tersebut, kaum Syi’ah menolak kekhalifahan Abu Bakar, memisahkan
diri dari mainstream kaum muslimin, dan menyatakan bahwa Ali
adalah Imam yang pertama kali ditunjuk. website milik Syi’ah, Al-
Islam.org menyatakan Ghadir Khum adalah peristiwa yang sangat

penting dan landasan keimamahan Ali.

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 52



Alasan ini diperlukan untuk menekankan dengan kuat
pentingnya Ghadir Khum bagi Syi’ah yang kami akan tunjukkan
kepada anda betapa senjata yang menurut perkiraan kaum syi’ah
adalah terampuh tersebut ternyata adalah sangat lemah. Jika hadits
Ghadir Khum ini adalah benar landasan sangat mendasar dari
keyakinan Syi’ah, maka sesungguhnya keyakinan Syi’ah adalah
doktrin yang sangat lemah. Kaum Syi’ah mengatakan bahwa Nabi
shalallahu alaihi wassalam telah menunjuk Ali ra sebagai
penggantinya di Ghadir Khum, tetapi logika sederhana telah
membantahnya.

Kedua hadits tersebut merupakan pijakan dasar dari pandangan
syiah yang berhubungan dengan keimamahan. Pandangan-pandangan
dan ajaran-ajarannya selalu dilandasi oleh masalah imamah. Begitu
juga mengenai pandangan mereka terhadap hadits.

b. Klasifikasi dan persyaratan keshahihan hadits di kalangan Syiah

Hadits dalam tradisi syiah mempunyai pengertian segala
sesuatu yang disandarkan kepada yang ma 'sum, "®Nabi saw dan Imam
yang dua belas, baik itu berupa perkataan, perbuatan, maupun
ketetapan. Berdasarkan pengertian tersebut maka sumber utama tidak
hanya Nabi, melainkan diperluas kepada imam-imam yang ma’sum."’

Dengan adanya titik fokus keyakinan keagamaan kepada imam
zaman (imam ma’sum), adalah sangat wajar apabila sistem
periwayatan hadits di kalangan syiah sudah mulai digunakan pada
masa-masa Ali ibn Abu Thalib. Dengan demikian dapat dikatakan
bahwa syiah sejak tahun-tahun awal telah mempunyai kepedulian

terhadap isnad.”’

'"®Kedua belas Imam Ma’sum menurut Syiah adalah Ali bin Abi Thalib, Hasan bin Alj,
Husain bin Ali, Ali bin HusainMuhammad al-Bagqir, Ja'far al-Shadiq,Musa al-Kadzim, Ali al-
Ridha, Muhammad al-Jawad, Ali al-Hadi, Hasan al-Asykari, Mahdi.
M. Alfatih Suryadilaga, Konsep Ilmu Dalam Kitab Hadits, Studi Atas Kitab al-Kafi
Karya al—zlofulaini, (Jogjakarta: Teras, 2009), him. 62
1bid.

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 53



Selain persoalan isnad, dalam hadits syiah juga diungkapkan
adanya validitas suatu hadits yang menyangkut tentang shahih
tidaknya suatu hadits. Cara yang lazim dilakukan oleh ulama syiah
dalam melakukan penelitian sanad hadits adalah dengan memberikan
kriteria-kriteria sebagai periwayat hadits. Kriteri-kriteria tersebut
meliputi (1) sanadnya bersambung dengan yang ma’sum, (2) seluruh
periwayat dalam sanad bersifat adil, dan(3) seluruh periwayat dalam
sanad bersifat dhabit.*'

Dalam tiga kaedah tersebut selanjutnya disebutkan kaedah
minor yang menunjukkan adanya spesifikasi persyaratan khusus bagi
seorang periwayat hadits. Bahasann mengenai kaedah-kaedah tersebut
akan dibahas dalam penjelasan hadits shahih.

Selanjutnya menurut Jumhur Ja’fariyah®® hadits terbagi
menjadi mutawatir dan ahad. Hadits mutawatir menurut mereka harus
dengan syarat hati orang yang mendengar tidak dicemari syubhat atau
taklid yang mewajibkan menafikan hadits dan maksudnya. Pengaruh
imamah di sini dapat diketahui ketika mereka menolak hujjah orang-
orang yang berbeda dengan mereka yaitu mazhab yang menafikan
ketetapan amir al-mukminin Ali sebagai imam. Mereka juga
berpendapat tentang mutawatirnya hadis al-tsagalain dan hadis al-
ghadir tersebut di atas.

Hadits Ahad menurut kaum syi’ah (Syi’ah Ja’fariyah) terbagi
dalam empat tingkatan atau empat kategori, yang bertumpu pada
telaah atas sanad (eksternal) dan matan (internal), dan keempat
tingkatan tersebut merupakan pokok bagian yang menjadi rujukan

setiap bagian yang lain. Empat tingkatan itu adalah; sahih, hasan,

*!Ibid, hlm. 63

“Syiah Ja’fariyah juga dikenal dengan nama imamiyah atau itsna ‘asyariyah, adalah
kelompok syiah yang mempercayai adanya dua belas imam yang kesemuanya dari golongan Ali
dan Fatimah. Karena kelompok ini merupakan mayoritas dari kelompok syiah, maka sewajarnya
jika pendapat kelompok ini yang diketengahkan ketika berbicara mengenai syiah. Lihat Quraisy
Shihab, Sunnah-Syiah Bergandengan Tangan, Mungkinkah? Kajian Atas Konsep, Ajaran dan
Pemikiran, (Jakarta: Lentera Hati, 2007), hlm. 83

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 54



muwassaq, dan dha’if. Pembagian inilah yang kemudian berlaku
sampai saat ini.
1) Hadits Shahih
Hadits shahih menurut mereka adalah, hadits yang bersambung
sanadnya kepada imam yang ma’shum serta adil dalam semua
tingkatan dan jumlahnya berbilang. Dengan kata lain, hadits sahih
menurut mereka adalah hadits yang memiliki standar periwayatan
yang baik dari imam-imam di kalangan mereka yang
ma’shum.”Mereka sepakat bahwa syarat-syarat hadits sahih
adalah:
a) Sanadnya bersambung kepada imam yang ma’shum tanpa
terputus.
Arti dari pernyataan tersebut adalah tiap-tiap perawi dalam
sanad hadits mnerima riwayat hadits dari periwayat terdekat
sebelumnya. Keadaan ini berlangsung dari awal sampai akhir
sanad dan disyaratkan sanad tersebut bersambung dengan
imam yang ma’sum.
Syiah menetapkan bahwa sanad suatu hadits haruslah
berrsambung dengan imam yang ma’sum, Nabi saw, Ali ibn
Abu Thalib, dan imam sebelas. Pada sanad yang terakhir
yaitu para imam, tidak disyaratkan harus bersambung dengan
Nabi, karena pada hakikatnya segala yang disandarkan
kepada imam adalah sunnah dan dapat dijadikan hujjah.**
b) Para periwayatnya dari kelompok imamiah dalam semua
tingkatan.
Syiah membatasi dalam periwayatan hadits, iman adalah
kepercayaan tentang keberadaan Imam yang dua belas. Hal
ini dimaksudkan bahwa kebenaran suatu riwayat berkualitas

shahih apabila riwayat itu disandarkan kepada Nabi saw, Alj,

2 Ali Ahmad as-Salus, Ensiklopedi Sunnah-Syi’ah; Studi Perbandingan Hadis &Fiqih,
(Jakarta: Pustaka al-Kausar, 1997), hlm. 126
M. Alfatih Suryadilaga, op. cit, hlm. 64

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 55



dan Imam sebelas. Aqidah dan kepercayaan perawi sangat
menentukan kualitas hadits. Loyalitasnya terhadap syiah
menentukan shahih atau tidaknya hadits yang diriwayatkan.
¢) Para periwayatnya juga harus adil dan kuat hafalan.
Menurut syiah, adil dibagi menjadi dua: (1) adil mutlak yaitu
para perawi tidak menyeleweng dari faham mazhab syiah
imamiah, dan (2) adil nisbiyah adalah para perawi yang
berbeda agidah dengan syiah imamiah.”
Sedangkan dhabit dalam tradisi syiah adalah seorang
periwayat yang hafal terhadap hadits yang diriwayatkan, jika
ia meriwayatkan hadits dengan hafalannya dan menjaga
benar-benar hafalannya dari kesalahan-kesalahan
menerangkan serta menjaga dari ketimpangan-ketimpangan
terhada hadits yang diriwayatkan.
Contoh hadits shahih menurut syiah:

Jé . Je &i ew\ ads Bl Wi o e e\.a'}ﬂ o [5;3
oo 3580 Jb Yy Jesdl e BT GBY el 1 eake AUl g
.l

Artinya: Diriwayatkan dari imam Ja’far ibn Ali al-Shadiq:
rasulullah saw bersabda: “wahai Ali tiada
kemiskinan yang lebih berat daripada kebodohan,
dan tiada harta yangg lebih nakal kecuali akal.”’

Pengaruh imamiah di sini tampak pada pembatasan imam yang
ma’shum dengan persyaratan periwayat harus dari kalangan
Syi’ah imamiah. Jadi hadis tidak sampai pada tingkatan sahih
jika para periwayatnya bukan dari imamiah atau (Ja’fariyah,
Isna ‘Asyariyah) dalam semua tingkatan.

Kalangan Syi’ah imamiah menjelaskan sebab adanya

persyaratan ini adalah tidak diterima riwayat orang fasiq,

1bid, him. 69
21pid, him. 71
YIbid, him. 81

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 56



meskipun dari sisi agamanya dia dikatakan sebagai orang yang
selalu menghindari kebohongan. Dengan tetap wajib meneliti
riwayat dari orang fasik dan orang yang berbeda dari kaum
Muslimin (maksudnya; selain imamiah). Jika dia dikafirkan
maka dia tertolak riwayatnya meskipun diketahui dia orang adil
dan mengharamkan kebohongan.
Dari keterangan tersebut dapat disimpulkan, bahwa iman adalah
syarat bagi periwayat dan riwayat orang fasik wajib diteliti,
sedangkan selain pengikut Ja’fariyah adalah kafir atau fasik,
maka riwayatnya tidak mungkin sahih sama sekali. Dari sini
tidak hanya tampak pengaruh imamah, tapi juga tampak sikap
ekstrim dan zindigq.
2) Hadits Hasan
Hadits hasan menurut Syi’ah adalah hadis yang bersambung
sanadnya kepada imam yang ma’shum dari periwayat adil, sifat
keadilannya sesuai dalam semua atau sebagian tingkatan para
perawi dalam sanadnya.*®
Dari definisi tersebut tampak bahwa mereka mensyaratkan hadis
hasan sebagai berikut:
a) Bertemu sanadnya kepada imam yang ma’shum tanpa
terputus.
b) Semua periwayatnya dari kelompok imamiah.
¢) Semua periwayatnya terpuji dengan pujian yang diterima dan
diakui tanpa mengarah pada kecaman. Dapat dipastikan
bahwa bila periwayatnya dikecam, maka dia tidak diterima
dan tidak diakui riwayatnya.
d) Tidak ada keterangan tentang adilnya semua perawi. Sebab
jika semua perawi adil maka hadisnya menjadi sahih

sebagaimana syarat yang ditetapkan di atas.

BIbid, him. 129

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 57



e) Semua itu harus sesuai dalam semua atau sebagian rawi
dalam sanadnya.

Pengaruh akidah imamiyah dalam bentuk ini tampak dalam hal-

hal sebagai berikut:

a) Perawinya disyaratkan harus dari kelompok imamiyah.

b) Diterimanya riwayat orang yang bermazhab imamiah yang
tidak adil, dan menolak riwayat orang yang tidak bermazhab
imamiyah, meskipun dia adil dan wara’.

¢) Diterimanya riwayat orang yang bermazhab imamiyah yang
terpuji dan kadang tercela dengan syarat tercelanya bukan
sebab kerusakan mazhab. Karena yang dimaksud dengan
kerusakan mazhab adalah keluar dari garis Ja’fariyah. Jika
demikian maka tercelanya tidak dimaafkan.

3) Hadits Muwassaq”

Hadis muwassaq yaitu hadis yang bersambung sanadnya kepada
imam yang ma’shum dengan orang yang dinyatakan siqah oleh
para pengikut Syi’ah imamiyah, namun dia rusak akidahnya,
seperti dia termasuk salah satu firqah yang berbeda dengan
imamiyah meskipun dia masih seorang Syi’ah dalam semua atau
sebagian periwayat, sedangkan lainnya termasuk periwayat yang
shahih.

Al-Mamgani berpendapat, hadis muwassaq adalah hadits yang

sahih secara bahasa, tetapi menyalahi pengertiannya sebagai

istilah.Definisi ini memberikan pengertian tentang persyaratan
sebagai berikut:

a) Bersambungnya sanad kepada imam yang ma’shum.

b) Para periwayatnya bukan dari kelompok imamiah, tapi
mereka dinyatakan tsigah oleh imamiahsecara khusus.

c) Sebagian periwayatnya sahih, dan tidak harus dari imamiyah.

» Muwassaq (yang melahirkan kepercaraan), kadang disebut juga dengan qawiy (kuat)
karena kuatnya zhan (dugaan akan kebenarannya), di samping karena kepercayaan kepadanya.

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 58



Pengaruh akidah mereka tampak dalam hal-hal sebagai berikut:

a) Posisi hadits muwassaq diletakkan setelah hadis sahih dan
hadis hasan karena adanya periwayat dari selain imamiah
(Ja’fariyah).

b) Pernyataan siqah harus dari kelompok Ja’fariyah sendiri.
Karena bagi mereka pernyataan siqah dari selain Ja’fariyah
tidak cukup, bahkan orang yang dinyatakan sigah oleh
mereka (selain Ja’fariyah) adalah dha’if menurut mereka.

Al-Mamgani menjelaskan bahwa pengukuhan siqah harus dari

para pengikutnya dengan mengatakan, menerima penilaian siqah

selain imamiyah, jika dia dipilih imam untuk menerima atau
menyampaikan persaksian dalam wasiat, wakaf talak, atau imam
mendoakan rahmat dan ridha kepadanya, atau diberi kekuasaan
untuk mengurusi wakaf atas suatu negeri, atau dijadikan wakil,
pembantu tetap atau penulis, atau diizinkan berfatwa dan
memutuskan hukum, atau termasuk syaikh ijazah, atau mendapat
kemuliaan dengan melihat imam kedua belas.

4) Hadits Dha’if

Menurut pandangan Syi’ah, hadits dha’if adalah hadits yang tidak

memenuhi salah satu dari tiga kriteria di atas. Misalnya di dalam

sanadnya terdapat orang yang cacat sebab fasik, atau orang yang
tidak diketahui kondisinya, atau orang yang lebih rendah dari itu,
seperti orang yang memalsukan hadits.*

Dari klasifikasi hadits di atas, nampak bahwa di kalangan mazhab

Syi’ah terdapat perbedaan dengan kalangan Sunni. Secara umum

dalam pandangan Syi’ah, hadits terbagi atas empat yaitu hadits

sahih, hadits hasan, hadits muwassaq, dan hadits dha’if. Istilah
hadits muwassaq digunakan atas periwayat yang rusak kaidahnya.

Demikian juga dengan istilah-istilah lain diselaraskan dengan

keyakinan mereka, seperti dalam memaknai hadits shahih, yaitu

3% Ali Ahmad as-Salus, op. cit, him. 130.

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 59



hadits yang memiliki standar periwayatan yang baik dari imam-
imam di kalangan mereka yang ma’shum.
Adapun hadits-hadits yang dha’if bukan berarti tidak dapat
diamalkan. Keberadaan hadis tersebut dapat disejajarkan dengan
hadits sahih manakala hadits tersebut populer dan sesuai dengan
ajaran mereka. Dengan demikian nampak bahwa terdapat
pengaruh yang kuat atas tradisi-tradisi yang berkembang di
kalangan pengarang kitab. Oleh karena itu, tidak heran banyak
tradisi Syi’ah yang muncul dalam kitab hadits tersebut. Sebagai
contoh adalah masalah Haji, di dalamnya tidak hanya dibahas
masalah manasik haji ke Baitullah saja, melainkan memasukkan
hal-hal lain seperti ziarah ke makam Nabi Muhammad dan para
imam mereka.

Hal yang penting diperhatikan bahwa hujah keagamaan di

kalangan Syi’ah tidak serta merta berakhir dengan wafatnya

Rasulullah, namun tetap berjalan sampai imam dua belas. Dari

sinilah baru wahyu berhenti. Pada perkembangannya, semua

masalah keagamaan kemudian dituangkan dalam kitab standar,
termasuk kitab al-Kafi.
3. ‘Adalah Sahabat

Jika melihat pendapat masing-masing mengenai klasifikasi dan
dan pembagian hadits di atas oleh aliran sunni dan syiah, maka akar
permasalahan sesungguhnya terletak pada pandangan dan penentuan
mengenai kriteria “sahabat” yang berbeda di antara masing-masing
kelompok tersebut.

Bagi orang Islam terutama kaum sunni, sahabat Nabi menduduki
posisi yang sangat menentukan dalam Islam. Mereka menjadi jalur yang
tak terhindarkan antara Nabi dan generasi berikutnya. Dengan kata lain,
mereka adalah agen tunggal atau dari diri merekalah al-Qur’an dan

Sunnah Nabi dapat diketahui.

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 60



a. Sahabat Dalam Pandangan Ulama Sunni:

Imam Bukhari sebagaimana yang dikutip Manna’ al-Qaththan,
dalam shahihnya mengatakan “barangsiapa yang pernah menemani
Nabi saw atau melihatnya di antara kaum muslimin, maka dia
termasuk dari sahabat-sahabat beliau.’' Pendapat di atas masih terlalu
umum, lebih jelasnya menurut para ulama sunni arti dari sahabat
Rasulullah SAW adalah orang yang berjumpa dengan Nabi dengan
cara biasa dalam masa hidup beliau dan saat itu orang tersebut telah
masuk Islam dan beriman.

Dalam konteks periwayatan hadits, sahabat merupakan
generasi pertama yang langsung menerima sabda-sabda dari
Rasulullah. Namun dalam aktivitasnya, para sahabat berbeda-beda
cara dalam menerima hadits tersebut, bahkan tiap seorang dari sahabat
tidak mungkin mengetahui langsung semua hadits baik dalam
kategori: agwali, af’ali, maupun tagriri. Sebab Rasulullah tidak
selamanya berbicara, beramal, atau membuat persetujuan atas suatu
tindakan sahabat, di hadapan mereka dalam jumlah yang banyak,
terutama ucapan atau perbuatan yang dilakukan di rumahnya sendiri,
tidak banyak yang mengetahui selain isteri-isterinya dan orang-orang
yang selalu bergaul dengannya. Karena proses terjadinya asbab al-
wurud hadits tidak selalu terjadi di hadapan sahabat dalam jumlah
yang banyak.

Dalam wacana keilmuan Ahlu Sunnah, yakni menyatakan
sahabat Nabi terbebas dari penyebaran hadits palsu secara sengaja.
Oleh karena itu mereka menerima begitu saja kesaksisan sahabat

mengenai hal-hal yang menyangkut hadits Nabi.*’Menurut mereka

3! Manna’ al-Qaththan,op. cit, him. 77

*Badri Khaeruman, Otentisitas Hadits, Studi Kritis Kajian Hadits Kontemporer,
(Bandung: Rosda Karya, 2004), him. &8

*Kamarudin Amin, Menguji Kembali Keakuratan Metode Kritik Hadits, (Jakarta:
Penerbit Hikmah, 2009), him. 49

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 61



seluruh sahabat adalah adil (‘udul).’® sehingga dalammenjalankan
proses jarh wa ta’dil dalam ilmu hadits untuk menentukan apakah
riwayat seseorang diterima atau tidak, Ahlu Sunnah akan berhenti
sampai pada tabi’in (perawi setelah sahabat). Dan mereka tidak
memasuki kawasan sahabat, karena diyakini bahwa sahabat adalah
udul dengan pengakuan dari Allah SWT sehingga tidak perlu
dilakukan analisa jarh wa ta’dil.

Oleh karena itu maka seluruh sahabat adalah manusia yang
adil, manusia yang telah menderma baktikan seluruh hidupnya untuk
bahu membahu menegakkan Islam bersama Rosulullah. Pendek kata
sahabat tidak mungkin melakukan perbuatan yang melawan ajaran
agama.

b. Sahabat Dalam Pandangan Ulama Syiah:

Dalam hal ini kalangan Syiah juga senada dengan kaum Sunni
bahwa sahabat Rasulullah SAW, adalah orang yang berjumpa dengan
Rasulullah SAW, dengan cara biasa dalam masa hidup beliau dan saat
itu orang tersebut telah masuk Islam dan beriman. Rasulullah dalam
banyak kesempatan telah berwanti-wanti agar tidak mengusik
kehormatan dan kedudukan sahabat, mengingat kedudukan mereka
yang mulia di sisi Allah SWT. Rasulullah bersabda: Jangan kalian
kecam sahabat-sahabatku (Hadits Mutafaq Alaih).

Sayyid Safarudin dalam bukunya, sebagaimana yang dikutip
oleh Husein al-Habsyi mengatakan “siapa saja dengan teliti
mengetahui pendirian kami-syiah imamiyah- tentang sahabat Nabi
maka ia pasti menemukan bahwa pendapat kami adalah satu-satunya
pendapat yang netral dan tidak berlebih-lebihan sebagaimana pendapat

kamiliyah dari kaum ghulat yang menagatakan seluruh sahabat adalah

**Kata ‘adl berkaitan dengan karakter para perawi. Seorang perawi yang adil pasti tidak
melakukan dosa besar, dan juga tidak mudah melakukan dosa kecil. Ibnu Hajar al-Asqalani
(852/1449) menyebut lima syarat untuk seorang disebut ‘adil, yakni taqgwa, muru’ah, bebas dari
perbuatan dosa besar, tidak melakukan bid’ah, dan tidak fasig. Lihat catatan kaki Kamarudin
Amin, /bid, hlm. 66

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 62



kafir. Pendapat kami juga tidak seperti jumhur yang terlalu
menganggap sahabat sebagai orang yang tidak mungkin bersalah dan
dapat dipercaya dalam segala hal. Misalnya kelompok ahlussunah
yang berpendapat bahwa setiap sahabat secara mutlak adalah baik dan
jujur. Kami berkeyakinan bahwa nilai kesahabatan itu sendiritidak
menjadikan seseorang bebas dari dosa dan hukuman jika ia pernah
berbuat salah. Persahabatan dengan Nabi adalah kemuliaan tetapi
tidak menjadikan seorang sahabat memiliki kekebalan yang tidak
dimiliki oleh kaum muslimin yang lain.*

Menurut riwayat yang shahih, imam-imam Syiah juga
melarang untuk mengecam, sahabat Nabi, karena seperti dikatakan
oleh An-Naubakhti dalam kitab Firaq Syiah fenomena mengecam
terhadap sahabat justru dimulai oleh Abdullah bin Saba’ seorang
Yahudi yang berpura-pura memeluk agama Islam dan kemudian
menyebarkan perpecahan dalam Islam. la pula yang pertama
menuhankan Ali. Sedangkan dalam wacana keilmuan Syiah tidak
semua sahabat bersifat ‘udul. Karena di dalam Al-Qur’an juga
diterangkan tentang keberadaan orang-orang munafiq di Madinah,
seperti dalam QS Al-Taubah 101.%°

Maka jalan untuk mengetahui mu’min dan munafiq seseorang
menurut Syiah adalah dengan melihat apakah orang-orang tersebut
cinta kepada Ali atau membencinya. Jika ia mencintainya maka ia
adalah mu’min dan jika membencinya berarti ia adalah munafiq.

Dari logika seperti itu, maka sahabat-sahabat yang mereka
anggap telah merampas hak Ali atau tidak mendukungnya adalah
munafiq atau kafir. Dalam kitab-kitab kaum Syiah akan didapati

* Husein al-Habsyi, Sunnah-Syiah Dalam Ukhuwah Islamiyah, (Malang: Al-Kautsar,
1991), him. 54

3% Di antara orang-orang Arab Badwi yang di sekelilingmu[657] itu, ada orang-orang
munafik; dan (juga) di antara penduduk Madinah. mereka keterlaluan dalam kemunafikannya.
kamu (Muhammad) tidak mengetahui mereka, (tetapi) kamilah yang mengetahui mereka. nanti

mereka akan kami siksa dua kali Kemudian mereka akan dikembalikan kepada azab yang besar.(
QS Al-Taubah: 101.)

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 63



banyak cercaan kepada sahabat yang mereka anggap telah munafiq,
sesat atau malahan kafir.

Dalam buku-buku Syiah akan banyak didapati cercaan
terhadap sahabat. Dan cercaan tersebut tidak hanya terbatas pada
shighar sahabat, namun juga menimpa dua syaikhain: Abu Bakar dan
Umar R.A. Yang dapat disebutkan di sini adalah, bahwa dengan sikap
Syiah terhadap sahabat itu, maka kaum Syiah dalam periwayatan
hadits hanya menerima periwayatan dari sahabat- sahabat yang loyal
kepada mereka.

Namun jika klaim mereka tersebut diterima, maka secara
implisit hal itu akan mempunyai dampak yang luas. Misalnya: bahwa
Rasulullah SAW telah gagal dalam menyampaikan risalahnya, karena
mayoritas sahabat yang beliau didik dan bina telah menyimpang,
bahwa kekhalifahan dan dinasti-dinasti Islam, serta capaian peradaban
yang telah merea wujudkan adalah bukan hasil peradaban Islam,
karena dilakukan oleh orang-orang yang menurut kaum Syiah telah
menyimpang (munafiq atau kafir). Dan konsekuensi-konsekuensi
logis lainnya.

4. Penggunaan Hadits Sebagai Hujjah di Kalangan Sunni dan Syi’ah

Dalam pandangan kaum sunni, hadits merupakan sumber hukum
kedua setelah al-Qur’an. Bahkan dikatakan bahwa al-Quran tidak dapat
berdiri sendiri tanpa hadits. Al-Auzai mengatakan bahwa al-Quran lebih
memerlukan hadits, daripada hadits memerlukan al-Quran. Hal itu karena
hadits berfungsi menjelaskan makna al-Quran. Pendapat ini cukup adil
sebab memandang hadits sebagai penjelas al-Quran dan di sisi lain subjek
yang dikemukakan hadits hanya meliputi dan tidak pernah keluar atau
menyimpang darinya.’’Seorang muslim tidak boleh mengganti keduanya
dengan yang lain. Oleh karena itu apa yang telah ditetapkan oleh al-Quran

dan Sunnah wajib diterima dan diterapkan, dan apa yang dinafiakn oleh

Y usuf al-Qardhawi, op. cit, hlm. 43

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 64



keduanya, wajib pula dinafikan dan ditolak. Hal ini didasarkan pada al-
Quran Surat al-Ahzab: 36.%®

Imam Syafii sendiri berpendapat bahwa di dalam syariat
kedudukan sunnah adalah seperti al-Qur’an. Apa yang ditetapkan oleh
sunnah adalah seperti apa yang ditetapkan oleh al-Quran, dan apa yang
diharamkan oleh Sunnah sama seperti yang diharamkan oleh al-Quran.
Sebabnya adalah karena keduanya berasal dari Allah swt.*’

Adapun hadits menurut fugaha’ Imamiyah secara khusus,
berdasarkan dalil kuat bagi mereka, bahwa perkataan imam yang
ma’shum dari ahl al-bait sama seperti perkataan Nabi saw dan sebagai
hujjah bagi manusia yang wajib diikuti, dalam hal ini hadis mencakup
ucapan setiap imam yang ma’shum, perbuatan atau ketetapannya. Jadi
hadis dalam istilah mereka adalah ucapan, perbuatan atau ketetapan imam
yang ma’shum.*’

Hal ini memberikan pengertian, bahwa para imam dari ahl al-bait
bukan sebagai para periwayat dan penyampai hadis dari Nabi saw agar
ucapan mereka menjadi hujjahkarena mereka siqah dalam riwayat, tapi
mereka diangkat Allah melalui Nabi Muhammad saw untuk
menyampaikan  hukum-hukum aktual, sehingga mereka tidak
mengkhabarkan kecuali hukum-hukum aktual dari sisi Allah sebagaimana
aslinya.

Atas dasar ini, maka penjelasan mereka tentang hukum bukan
sebagai bentuk riwayat dan pengkhabaran hadis, juga tidak termasuk
ijtihad dalam pendapat dan istinbath dari sumber-sumber syari’at. Karena
perkataan mereka adalah hadis, dan bukan berita tentang hadits. Jadi

hadits-hadits mereka adalah apa yang diriwayatkan oleh Ali, Hasan, dan

¥ “Dan tidaklah patut bagi laki-laki yang mukmin dan tidak (pula) bagi perempuan yang

mukmin, apabila Allah dan rasul-Nya Telah menetapkan suatu ketetapan, akan ada bagi mereka
pilihan (vang lain) tentang urusan mereka. dan barangsiapa mendurhakai Allah dan rasul-Nya
Maka sungguhlah dia Telah sesat, sesat yang nyata.” Yazid Bin Abdul Qadir Jawas, Prinsip-
prinsip Aqidah Ahlus Sunnah Wal Jamaah, (Bogor: Pustaka At-Taqwa, 2008), 58

¥ Ibid hlm. 59
0 Ali Ahmad as-Salus,op. cit, hlm. 123

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 65



Husein, dan imam-imam mereka yang dua belas. Mereka menolak hadits-
hadits dari Abu Bakar, Umar, dan Usman, terutama hadits yang
diriwayatkan oleh sahabat dari Bani Umayah.*!

Rahasia di balik itu semua adalah karena para imam dari kalangan
Ahl al-Bait tidaklah sama dengan para perawi dan ahli hadits yang
meriwayatkan dari Nabi hingga perkataan mereka baru dapat dijadikan
hujjah jika mereka ‘tsiqah’ dalam periwayatannya. Mereka adalah orang-
orang yang ditunjuk oleh Allah Ta’ala melalui lisan Nabi-Nya untuk
menyampaikan hukum-hukum yang bersifat realita. Maka mereka tidak
mungkin menetapkan hukum, kecuali jika hukum-hukum realita itu
memang berasal dari Allah Ta’ala apa adanya. Dan itu semua (diperoleh)
melalui jalur ilham —seperti Nabi melalui jalur wahyu-, atau melalui
periwayatan (imam) ma’shum sebelumnya.

Dari keterangan di atas dapat diketahui, bahwa mereka kaum syiah
menjadikan seorang imam sebagai orang yang ma’shum seperti Nabi
Muhammad saw., yang diutus Allah, dan sunnah adalah perkataan orang
ma’shum, perbuatan atau ketetapannya, baik Nabi Muhammad saw atau
salah satu imam Syi’ah. Mereka menjadikan imam seperti Nabi
Muhammad dalam menjelaskan Al-Qur’an, dengan membatasi
kemutlakannya dan mengkhususkan keumumannya. Mereka juga
berpandangan bahwa para periwayat mereka melarang mengamalkan
zhahir al-Qur’an karena mereka tidak berpedoman dalam syari’at kecuali
dari para imam mereka. Dan bahwa imam adalah sebagai sumber syari’at
secara mandiri. Mereka mengatakan bahwa imam mempunyai ilham yang
sebanding dengan wahyu bagi Rasulullah saw.

Walaupun kaum syiah mengatakan bahwa mereka berpegang pada
al-Quran dan sunnah, tetapi yang dikatakan hadits oleh mereka hanyalah
hadits-hadits yang diriwayatkan oleh para imam mereka saja. Sedangkan

hadits-hadits yang tidak diriwayatkan oleh para imam selain yang mereka

*'KH. Sirajuddin Abbas, I'tigad Ahlussunnah Wal-Jama’ah, (Jakarta: Pustaka Tarbiyah,
1994),hIm. 139

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 66



akui semuanya tidak diterima. Hal ini tentu bertentangan dengan
pemaknaan mereka terhadap sahabat. Walaupun dalam memaknai sahabat
mereka terlihat objektif,* namun dalam penerimaan hadits mereka tetap
hanya menerima hadits dari para imam mereka saja dan menolak hadits
dari para sahabat yang bukan dari golongan mereka.

Berdasarkan ini, maka penjelasan mereka terhadap hukum bukan
termasuk dalam kategori periwayatan al-Sunnah atau ijtihad dalam
menggali sumber-sumber tasyri’, akan tetapi karena merekalah sumber
hukum (tasyri’) itu sendiri. Penjelasan ini menunjukkan bahwa perkataan
para imam yang ma’shum, baik yang diperoleh melalui jalur ilham atau
jalur lainnya (dikenal dengan istilah ilmu hadits), maupun yang
diriwayatkan dan diwariskan dari imam ma’shum sebelumnya dari
Rasulullah (ilmu mustauda’), termasuk dalam bagian al-Sunnah yang
kedudukannya sederajat dengan al-Sunnah yang berasal dari Rasulullah
saw.

Status sunnah sebagai sumber hukum bagi pentasyri’an tidak
diperdebatkan lagi oleh kedua kelompok tersebut. Imam Syaukani
mengatakan bahwa ketetapan status hadits sebagai hujjah dan
kemandiriannya dalam merealisasikan hukum syariat tidak ditentang oleh
seorangpun selain oleh orang yang mempunyai pemahaman dangkal
terhadap Islam.  Hanya saja masing-masing kelompok memiliki
perbedaan dalam menentukan dan menerima hadits berdasarkan
perawinya. Jika kaum sunni menerima hadits dari semua sahabat, namun
bagi kaum syiah hadits yang mereka diterima hanyalah yang datang dari

para sahabat yang termasuk dalam golongan ahlul bait bagi mereka.

“Husein al-Habsyi mengkategorikan pendapat mengenai sahabat menjadi tiga yakni
pertama, seluruh sahabat adalah jujur, semua tindakan yang mereka lakukan adalah hasil ijtihad
mereka semata. Inilah pendapat sebagian besar ahlus sunnah. Kedua, para sahabat adalah seperti
layaknya manusia biasa, di antara mereka ada yang jujur dan begitu pula sebaliknya. Standar nilai
baik dan buruk mereka tergantung pada perbuatan mereka sehari-hari. Inilah pendapat syiah
imamiah. Ketiga, seluruh sahabat dikategorikan sebagai orang-orang kafir. Ini pendapat sebagian
golongan. Lihat Husein al-Habsyi hlm. 55

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 67



Pada kenyataannya terdapat juga sebagian kecil umat Islam yang
mengingkari kehujjahan hadits, dan mereka lah yang disebut dengan
munkir al-sunnah.*’ Perbedaan pendapat ulama ahli hadits dan perorangan
atau kelompok yang mengingingkari hadits sebagai sumber hukum adalah
dikarenakan terjadinya perbedaan cara pandang mereka terhadap suatu
ayat atau suatu hadits.

Orang-orang yang ingkar terhadap sunnah sebagai dasar hukum
kedua melakukan penolakan lewat kritik yang pedas, seperti Kassim
Ahmad dari Malaysia telah menuduh bahwa ulama ahli hadits
menggunakan hadits sebagai sumber hukum yang kedua merupakan

penyelewengan hakikat ajaran Nabi Muhammad saw. Sendiri.**

C. KESIMPULAN

Dalam mengklasifikasin hadits, nampak bahwa di kalangan mazhab
Syi’ah terdapat perbedaan dengan kalangan Sunni. Dalam pandangan sunni
dari segi kualitasnya, hadits terbagi menjadi shahih, hasan, dan dha’if.
Sedangkan secara umum dalam pandangan Syi’ah, hadits terbagi menjadi
empat yaitu hadits sahih, hadits hasan, hadits muwassaq, dan hadits dha’if.
Istilah hadis muwassaq digunakan atas periwayat yang rusak kaidahnya.
Demikian juga dengan istilah-istilah lain diselaraskan dengan keyakinan
mereka, seperti dalam memaknai hadis shahih, yaitu hadis yang memiliki
standar periwayatan yang baik dari imam-imam di kalangan mereka yang
ma’shum.

Kedua kelompok sepakat bahwa hadits merupakan sumber hukum
kedua setelah al-Quran. Hanya saja masing-masing berbeda dalam menerima

hadits yang dapat dijadikan hujjah atau sumber hukum. Hal ini bersumber

* Ada sebagian kecil umat Islam yang tidak mempercayai dan menolak hadits sebagai
sumber ajaran Islam. Mereka inilah yang dinamakan Munkir al-Sunnah. Lihat Mustafa al-Siba’i,
Sunah danPeranannya dalam Penetapan Hukum Islam,; Sebuah Pembelaan Kaum Sunni, Terj.
Nurcholis Madjid (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1991), hlm. 122. Muhammad Mustafa Azami, Hadis
Nabawi dan Sejarah Kodifikasinya, Terj. Mustafa Ya’'qub (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1999), him.
46-50

* Ahmad Sutarmadi, Al-Imam Al-Tirmizi, Peranannya Dalam Pengembangan Hadits dan
Figh, (Jakarta: Logos, 1998), him. 9

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 68



pada perbedaan mengenai ke-’adalah-an sahabat. Kaum sunni berpandangan
bahwa semua sahabat adalah adil. Sehingga hadits yang diriwayatkan daoat
diterima dan dijadikan hujjah oleh ummat Islam.

Sedangkan kaum Syiah (Syiah Imamiah) berpandangan bahwa
persahabatan dengan Nabi tidak dapat menjamin seseorang menjadi baik dan
dan jujur. Sehingga memerlukan penelitian yang mendalam terhadap keadaan
sahabat tersebut. Namun sebagian besar golongan Syiah, di antaranya
golongan Ja’fariyah tidak menerima hadits selain dari para imam mereka.
Mereka menganggap bahwa para sahabat adalah orang-orang yang fasik,

(terutama yang dianggap menentang Ali) bahkan sebagian mengkafirkan.

DAFTAR RUJUKAN

Abbas, KH. Siradjuddin. 1994, [I'tigad Ahlussunnah Wal-Jama’ah, (Jakarta:
Pustaka Tarbiyah.

al-Habsyi, Husein. 1994, Sunnah-Syiah Dalam Ukhuwah Islamiyah, Malang: Al-
Kautsar.

Ali Ahmad as-Salus, 1997, Ensiklopedi Sunnah-Syi’ah; Studi Perbandingan
Hadis & Fiqgih, Jakarta: Pustaka al-Kausar.

Al-Qaththan, Manna’. 2009, Studi Ilmu Hadits, Jakarta: Pustaka al-Kautsar.

Al-Siba’i, Mustafa. 1991, Sunah dan Peranannya dalam Penetapan Hukum
Islam; Sebuah Pembelaan Kaum Sunni, Terj. Nurcholis Madjid Jakarta:
Pustaka Firdaus.

Amin, Kamarudin. 2009, Menguji Kembali Keakuratan Metode Kritik Hadlts,
Jakarta: Penerbit Hikmabh.

Azami, Muhammad Mustafa. 1999, Hadis Nabawi dan Sejarah Kodifikasinya,
Terj. Mustafa Ya’qub, Jakarta: Pustaka Firdaus.

Jawas, Yazid Bin Abdul Qadir. 2008, Prinsip-prinsip Aqidah Ahlus Sunnah Wal
Jamaah, Bogor: Pustaka At-Taqwa.

Qhardawi, Yusuf. 1995, Studi Kritis As-Sunnah, Bandung: Trigenda Karya.

Shihab, Quraisy. 2007, Sunnah-Syiah Bergandengan Tangan, Mungkinkah?
Kajian Atas Konsep, Ajaran dan Pemikiran, Jakarta: Lentera Hati.

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 69



Sumbulah, Umi. 2010, Kajian Kritis Ilmu Hadits, Malang: UIN Maliki Press.

Suryadilaga, M. Alfatih. 2009,Konsep llmu Dalam Kitab Hadits, Studi Atas Kitab al-Kafi
Karya al-Kulaini,Jogjakarta: Teras.

Sutarmadi, Ahmad. 1998, Al-Imam  Al-Tirmizi, Peranannya Dalam
Pengembangan Hadits dan Figh, Jakarta: Logos.

Volume VIII, Nomor 1 Juni 2016 70



