Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

Konflik Dalam Yurisprudensi Islam

Hermansyah'!

ABSTRAK

Sejak masa pembentukan hukum Islam, terdapat perbedaan
pendapat tentang apakah hukum Islam hanya bersumber dari
wahyu atau akal juga berperan dalam memahami hukum Islam.
Perbedaan pendapat yang terjadi kemudian -di era sekarang
ini- tentang apakah hukum Islam sebagai hukum Islam bersifat
sacral dan tidak dapat diubah, ataukah dapat berubah sesuai
dengan perubahaan permasalahan, waktu dan tempat serta
perkembangan zaman.

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa figh juga telah
dipandang sebagai ekspresi kesatuan hukum Islam yang
universal daripada sebagai ekspresi keragaman partikular. Figh
telah mewakili hukum dalam bentuk cita-cita daripada sebagai
respon atau refleksi kenyataan yang ada secara realis. Figh juga
telah memilih stabilitas daripada perubahan. Semua itu, telah
mengakibatkan kemandekan pemikiran figh di dunia Islam
selama ini.

Kata Kunci: Hukum Islam, Figh, Konflik

Pendahuluan

Pada umumnya masyarakat Islam, khususnya masyarakat
Islam Indonesia, memandang figh identik dengan hukum Islam,
dan hukum Islam dipandang identik dengan aturan Tuhan.
Sebagai akibatnya figh cenderung dianggap sebagai aturan Tuhan
itu sendiri. Dengan cara pandang itu, maka kitab-kitab figh
dipandang sebagai kumpulan hukum Tuhan, dan karena hukum

L 1Al Qomarul Huda Bagu
2, Atho’ Mudzhar. Figh dan Reaktualisasi Ajaran Islam. 1990.

Artikel pada http://media.isnet.org/Islam/paramadina/konteks/index.html

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

Tuhan adalah hukum yang paling benar dan tidak bisa dirubah
maka kitab-kitab figh bukan saja dipandang sebagai produk
keagamaan, tapi sebagai buku agama itu sendiri. Akibatnya,
selama berabad-abad figh menduduki tempat yang amat
terpandang sebagai bagian dari agama itu sendiri, dan bukan
bagian dari produk pemikiran keagamaan.?

Akibat lebih lanjut dari kedudukan figh yang diidentikkan
dengan agama itu, maka orang yang menguasai figh yang biasanya
disebut fugaha, juga mempunyai kedudukan tinggi, bukan saja
sebagai orang yang memaklumi produk pemikiran keagamaan tapi
sebagai penjaga hukum agama itu sendiri. Secara sosiologis
kedudukan demikian itu memberi hak-hak istimewa dan peranan
tertentu kepada fugaha pada lapisan sosial tertentu, yang pada
gilirannya akan mempengarahi cara pandang dan cara piker
fugaha itu sendiri. Ketika seorang faqih dari suatu masa
menuliskan tintanya menjadi kitab figh, maka sebenarnya itu tidak
terlepas dari cara pandang dan cara pikirnya yang sebagian atau
seluruhuya diwarnai oleh kedudukan sosialnya tadi.®

Hal ini yang dikemudian hari dapat menyebabkan konflik
dasar antara wahyu Tuhan atau akal manusia (pemikiran fugaha).
Di sini, sebenarnya terjadi siklus yang menarik diamati yakni
bahwa untuk menjaga dan memeliharanya, figh memerlukan
penjaga yang disebut fagih atau fugaha, dan untuk memelihara
status diri mereka, maka para fugaha memerlukan kehidupan figh
yang tinggi. Kadang-kadang figh yang dipeliharanya itu adalah
produk para pendahulunya, tapi kadang-kadang juga produksinya
sendiri. Ironisnya, produk-produk pemikiran figh itu dianggap
sebagai identik dengan hukum Tuhan itu sendiri, sebagaimana
telah disebutkan di muka. Demikian kesalahpahaman yang terjadi
di kalangan sementara orang Islam, tidak terkecuali di Indonesia

diakses pada 12 November 2017

% 1bid

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat



http://media.isnet.org/islam/paramadina/konteks/index.html

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

dalam memandang figh.

Sejak masa pembentukan hukum Islam, terdapat
perbedaan pendapat tentang apakah hukum Islam hanya
bersumber dari wahyu atau akal juga berperan dalam memahami
hukum Islam. Perdebatan ini dapat dilihat dalam beberapa kitab
ushul Figh, antara Asy'ariyah, Mu'tazilah dan Maturidiyah.
Kelompok Asy'ariyah memandang bahwa hukum Islam hanya
diketahui dari wahyu Tuhan, sedangkan Mu'tazilah memandang
bahwa hukum Islam dapat diketahui dengan akal manusia,
adapaun Maturidiyah sebagai tindakan kompromi antara
keduanya yaitu bahwa hukum Islam berasal dari wahyu Tuhan
dan dapat diketahui dengan akal manusia. Perbedaan pendapat
seperti ini juga terjadi dalam pandangan para ahl al-hadist dan
ahl ar-ra'yi, sejak masa awal pembentukan hukum Islam yang
berlanjut kepada terbentuknya mazhab Maliki dan Hanafi.
Perdebatan dua aliran ini dikompromikan oleh Syafi'i dengan
metode analogi (Qiyas).*

Perbedaan pendapat yang terjadi kemudian -di era
sekarang ini- tentang apakah hukum Islam sebagai hukum Islam
bersifat sacral dan tidak dapat diubah, ataukah dapat berubah
sesuai dengan perubahaan permasalahan, waktu dan tempat serta
perkembangan zaman. Konflik Dalam Yurisprudensi Islam
adalah merupakan buah karya Noel J Coulson (selanjutnya kita
sebut Coulson) seorang pengajar hukum-hukum ketimuran di
Universitas London. Coulson mengetengahkan penyelidikan
mengenai hakikat hukum Islam dengan cara menguji enam sifat
yang berlawanan yakni wahyu dan akal, kesatuan dan keragaman,
otoritas dan kebebasan, idealism dan realisme hukum dan
moralitas, serta stabilitas dan perubahan, disamping itu, Coulson
juga mencoba menguraikan tentang sejarah perkembangan

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

hukum Islam yang diperankan oleh para hakim dan mufti.®

Disisi lain ada fenomena yang menarik dan dapat dengan
mudah terlihat dalam studi hukum Islam yakni adanya beberapa
konsep yang berpasangan, misalnya konsep tentang zahir dan
batin, muhkamat dan mutasyabihat, gat’iy dan zanni, akal dan
wahyu, serta idealis dan realis dan sebagainya. Persoalannya yang
mungkin timbul adalah bagaimana memahami dan mendudukkan
konsep-konsep tersebut secara proporsional. Karena tidak dapat
dipungkiri akan adanya pihak yang melihat secara dikotomis
fenomena konsep yang berpasang-pasangan tersebut. Apakah kita
dapat berkata bahwa tidak ada dikotomi di antara konsep-konsep
yang berpasangan itu hal inilah yang diamati oleh Coulson, yang
pada mulanya merupakan bahan-bahan kuliah berserinya di
Chicago University, Amerika Serikat.

Coulson terlebih dahulu berbicara tentang konflik dan
ketegangan yurisprudensi Barat yang pada pokoknya merupakan
produk dari berbagai macam filsafat hidup dan ideologi politik
yang telah menemukan polanya dalam peradaban Barat, dan
berbeda pandang tentang nilai-nilai tertinggi dan tujuan hidup
manusia. Namun, pertanyaan fundamental tentang hukum Islam,
lanjut Coulson, dijawab untuk yurisprudensi Islam, dalam arti
yang tidak ada kompromi dan secara prinsip tidak mengenal
konflik dasar, menurut keyakinan agama itu sendiri. Hukum
adalah sistem tentang perintah-perintah Tuhan yang ditentukan
secara ketuhanan. Menolak prinsip ini pada dasarnya berarti
meninggalkan keimanan dalam Islam.®

Selanjutnya, Coulson memberi pengertian yurisprudensi
Islam sebagai keseluruhan proses aktivitas intelektual yang
memastikan dan menemukan istilah kehendak Tuhan dan
mentransformasikannya ke dalam suatu sistem hak dan kewajiban

4 Sri Wahyuni Penerapan Syariat Islam di Indonesia (Problem dan 4.Fuaz Zein, Pengantar Penerjemah dalam Noel J Coulson. Konflik
Strategi) 2009 Artikel pada sriwahyuni.blogspot.com. diakses pada 12 Dalam Yurisprudensi Islam (Yogyakarta: Navila, 2001), hal.v-vi
November 2017 6. Noel J Coulson. Konflik Dalam Yurisprudensi Islam. Terj. Fuad
(‘Yogyakarta: Navila, 2001), hal. 1-2

httDS://iournaI.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

yang secara hukum dapat dilaksanakan. Dan di dalam inilah
terdapat istilah-istilah referensi yang ketat dan menimbulkan
konflik dan ketegangan.” Oleh Coulson, konflik itu dikatakan
bermula dari konflik antara wahyu dan akal, kemudian merembet
kepada persoalan kestuan dan keragaman, otoritas dan
kebebasan, idealisme dan realisme, hukum dan moralitas, serta
stabilitas dan perubahan.®

Akan tetapi, di tempat lain, Coulson mengatakan bahwa
memang hubungan masing-masing kutub tersebut tampak
berbeda, dan bahkan bertentangan. Namun jika dicermati akan
dapat dipahami bahwa masing-masing secara simbolis saling
berhubungan dan bersifat komplementer, dan bukan saling
bertentangan.® Bertolak dari pandangan Coulson tersebut, maka
bagaimana sebenarnya pilihan konflik yang dapat mempengaruhi
pandangan seseorang tentang figh, berikut akan di uraikan di
bawah ini.

Noel James Coulson menggambarkan bahwa adanya
konflik dalam yurisprudensi Islam berawal dari adanya
pertanyaan-pertanyaan menyangkut siapa yang memiliki otoritas
untuk menetapkan kebenaran dalam Nash (Al Qur’an dan As
Sunnah) dalam yusrisprudensi Islam? Apa arti yang tepat
berkenaan dengan norma-norma perilaku sosial yang terkandung
didalamnya? Dengan wewenang macam apa arti yang tepat itu
diungkapkan dan ditentukan dalam bentuk peraturan-peraturan
yang sah yang harus dipatuhi oleh pengadilan dan penanganan
hukum yang bisa diberikan? ltulah pertanyaan-pertanyaan yang
oleh Coulson harus dijawab oleh para ahli hukum Islam
(fugaha).t?

Selanjutnya Coulson menyatakan bahwa secara singkat
yurisprudensi dalam Islam merupakan proses aktivitas intelektual

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

menyeluruh yang memastikan dan mengungkapkan batasan-
batasan kehendak Tuhan dan mentransformasikan ke dalam
system hak-hak dan kewajiban yang dapat diselenggarakan
menurut hukum. Dalam istilah seperti itulah yang menurut
Coulson konflik-konflik muncul dalam pemikiran hukum Islam.

Pembahasan
Hasil Kajian Terdahulu

Dalam sejarah pertumbuhan hukum Islam kita
mengetahui, terdapat dua aliran besar di kalangan para pendiri
madzhab, dalam hal porsi penggunaan akal, dalam mencoba
memahami dan menjabarkan ajaran Islam tentang hukum.
Kelompok pertama adalah mereka yang mengutamakan
penggunaan hadits dalam memahami ayat-ayat al-Qur'an dan
kelompok kedua, adalah mereka yang mengutamakan penggunaan
akal. Kelompok pertama kemudian dikenal dengan ahl al-hadith
dan kelompok kedua disebut ahl al-ra'yi. Kelompok pertama
terutama berkembang di Madinah, dan dipelopori Imam Malik bin
Anas dan kelompok kedua berkembang di Kufah dan Baghdad,
dipelopori Imam Abu Hanifah. Kedua aliran ini telah
menghasilkan kitab-kitab figh yang berbeda. Kitab-kitab figh hasil
kelompok pertama lebih memberi tempat kepada hadits-hadits
meskipun lemah, sedangkan kelompok kedua menghasilkan kitab-
kitab figh yang bersifat rasional. Imam Syafi'i sebenarnya telah
berusaha menjembatani kedua kelompok itu, tapi tidak
sepenuhnya berhasil, karena beliau sendiri pada akhirnya lebih
memihak pada kelompok pertama.*!

Tesis Imam asy-Syafi’i mengungkapkan bahwa perlunya
akal manusia untuk menetapkan aturan hukum terhadap situasi
yang secara nyata atau secara khusus tidak diatur oleh wahyu

" Muhammad Muslehuddin, Philosofy of Islamic Law and the Indonesia (Jakarta: PT. Rajagrafindo Persada, 2006), hal. 233
Orientalist A Comparative Study Of Islamic Legal System (Lahore: Ashraq ® lbid. hal. 166
Mirza, Mg. Director, Islamic Publication Ltd. t.th.) h. 192 10 Ibid, 3
8 Imam Syaukani, Rekonstruksi Epistemologi Hukum Islam 1 1bid Atho’ Mudzhar. Figh dan Reakeualisasi Ajaran Islam..., 19

httDS://iournaI.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat n https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

Tuhan. Tetapi akal Manusia yang demikian ini tidak dapat
digolongkan sebagai ra’yu. Sebab akal di sini tidak bisa dipakai
sebagai sumber hukum terlepas dari kehendak Tuhan dalam
mencapai tujuan apapun yang diinginkan para ahli hukum. Fungsi
akal adalah mengatur kasus-kasus yang baru dengan cara
memberlakukan kasus baru tersebut diatas prinsip wahyu Tuhan
yang telah mengatur kasus yang sama atau pararel. Proses ini
dikenal dengan giyas (anologi). Oleh karena proses anologi harus
menemukan tempat bertolaknya dalam perwujudan kehendak
tuhan yang telah diterima, akal manusia terbatas dalam
pelaksanaan dan pengembangan hukum Tuhan dan tidak dapat
menjalankan sendiri terlepas dari wahyu.?

Penelitian lain, dilakukan oleh Muhammad Amziyan.?
Amziyan melakukan kritik yang ekstensif terhadap ligika
positivism dan mengajukan sejumlah prinsip dan criteria untuk
membangun suatu meodologi Islami. Dengan fokus pada
persoalan metode ini, Amziyan menguraikan sejumlah criteria
dengan tujuan utama memasukkan wahyu sebagai suatu sumber
intrinsik penalaran ilmiah. Disamping itu, Amziyan juga
menekankan perlunya mentrandensikan difinisi ilmu positifistik
untuk tujuan menggabungkan wahyu kedalam wilayah ilmu. Hal
ini menurut Amziyan meski dilakukan secara komprehensif
dimana baik nilai-nilai  maupun konsep-konsep Qur’ani
digunakan untuk mengarahkan penelitian ilmiah.

Bagi Amziyan, wahyu dapat member kontribusi pada
pengembangan teori-teori social dengan tiga cara yang berbeda
yakni: pertama, wahyu dapat memberikan informasi yang akurat
tentang watak kehidupan social yang mula-mula. Kedua, wahyu
dapat meluruskan persoalan metafisika pengetahuan social
tentang penciptaan dan evolusi manusia. Dan akhirnya wahyu

2 Noel J Coulson. Konflik Dalam Yurisprudensi Islam....7-8

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

dapat membantu untuk memformulasikan dan menemukan
hukum-hukum sosial.** Lebih dari sekedar merumuskan metode
yang memungkinkan membawa statemen-statemen al-Qur’ani ke
dalam proposisi social secara akurat, Amziyan juga
membandingikan apa yang ia sebut dengan “gradasi sosial”
(tadaruj ijtima’i) ilmu social islami dengan ilmu social kapitalis
dan marxis.

Konflik Dalam Yurisprudensi Islam
Coulson melihat adanya beberapa konflik dasar dalam
hukum Islam yaitu:
Konflik antara Wahyu dan Akal
Pertama konflik antara wahyu dan akal. Sebenarnya
persoalan pokok dan amat sentral dalam pembahasan hukum
Islam bertumpu pada konflik antara wahyu dan akal, dari
konflik inilah kemudian muncul masalah-masalah lain.®
Dalam sejarah pertumbuhan hukum Islam kita
mengetahui, terdapat dua aliran besar di kalangan para pendiri
madzhab, dalam hal porsi penggunaan akal, dalam mencoba
memahami dan menjabarkan ajaran Islam tentang hukum.
Kelompok pertama adalah mereka yang mengutamakan
penggunaan hadits dalam memahami ayat-ayat Qur'an dan
kelompok kedua, adalah mereka yang mengutamakan
penggunaan akal. Kelompok pertama kemudian dikenal
dengan ahl al-hadith dan kelompok kedua disebut ahl al-ra'yi.
Kelompok pertama terutama berkembang di Madinah, dan
dipelopori Imam Malik bin Anas dan kelompok kedua
berkembang di Kufah dan Baghdad, dipelopori Imam Abu
Hanifah. Kedua aliran ini telah menghasilkan kitab-kitab figh
yang berbeda. Kitab-kitab figh hasil kelompok pertama lebih

14 1bid.

13 Louay Safi, Ancangan Metodologi Alternatif: Sebuah Refleksi 15 Akh Minhaji, Kata Pengantar Noel James Coulson Dalam
Perbandingan Metode Penelitian Islam dan Barat. (Yogyakarta: Tiara Perspektif Orientalisme Hukum Islam, pada Noel J Coulson. Konflik Dalam
Wacana, 2001), 28 Yurisprudensi Islam. Terj. Fuad (Yogyakarta: Navila, 2001), xiii

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat nl https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

member tempat kepada hadits-hadits meskipun lemah,
sedangkan kelompok kedua menghasilkan Kitab-kitab figh
yang bersifat rasional. Imam Syafi'i sebenarnya telah berusaha
menjembatani kedua kelompok itu, tapi tidak sepenuhnya
berhasil, karena beliau sendiri pada akhirnya lebih memihak
pada kelompok pertama.*®

Ciri dari 150 tahun Islam yang pertama, ialah adanya
kebebasan pemikiran hukum dalam upaya memecahkan
berbagai masalah yang secara khusus tidak diatur oleh wahyu
Tuhan. Norma hukum semacam ini seperti yang ditetapkan al-
Qur’an dan as-Sunnah pada dasarnya dipandang tidak lebih
sebagai modifikasi ad hoc dari adat yang ada. Hukum adat
yang berlaku masih merupakan norma tingkah laku yang
diterima kecuali kalau digantikan secara khusus oleh
ketentuan-ketentuan wahyu Tuhan. Dan kalau keadaan baru
menimbulkan problem baru, hal ini diserahkan kepada ahli
hukum (fagih) berdasarkan pertimbangan yang dipandang
sesuai. Dalam proses mengungkapkan pendapatnya yang
dikenal dengan ra’yu, setiap orang bebas memperhitungkan
faktor-faktor yang ia anggap relevan. Tetapi sikap pragmatis
ini segera menjadi persoalan setelah munculnya upaya
sistematisasi pemikiran teologi dan filsafat.’

Menurut Coulson, hukum Islam yang dilukiskan
sebagai hukum Tuhan sekaligus hukum yang dilahirkan oleh
para fugaha memberi peluang munculnya konflik dasar antara
wahyu Tuhan dan pemikiran manusia (fugaha). Dalam Bab ini
Coulson ingin  membahas peran masing-masing Yyang
dimainkan oleh dua elemen yang berbeda ini dalam
pembentukan hukum Islam. Yang menjadi kajiannya adalah
hukum-hukum Islam yang telah dirumuskan dalam masa
kalsik atau tradisional pada abad pertengahan.'® Coulson

18 |bid Atho’ Mudzhar. Figh dan Reaktualisasi Ajaran Islam..., 54
7 1bid, 5-6
18 Noel J Coulson. Konflik....., 4

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat n

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

menilai Al-Qur’an dan as-Sunnah secara bersama-sama tidak
meliputi pengertian sebagai kitab undang-undang yang
komprehensif. Materi hukum yang dikandungnya adalah
sebuah koleksi dan putusan-putusan yang berangsur-angsur
terhadap persoalan-persoalan khusus yang tersebar luas dalam
berbagai topik yang berbeda, jauh dari penggambaran sebuah
substansi kesatuan kumpulan tulisan hukum, ia hampir-hampir
tidak nampak sebagai satu sistem hukum yang sederhana
sekalipun.t®

Dalam kajiannya Coulson memaparkan adanya
pertentangan antara dua kelompok yakni kelompok ahlu al-
hadis dan ahlu ar-ra’yi. Kelompok ahlu al-hadis percaya
bahwa setiap hukum harus berasal dari Al-Qur’an dan hadits.
Sedangakan ahlu ar-ra’yi adalah sekelompok orang yang
berpandanagn bahwa penggunaan akal bebas untuk
menguraikan hukum adalah sah dan perlu. Ketegangan antara
dua kelompok ini muncul sejak lahirnya yurispendensi Islam
khusunya menyangkut tentang antara unsur wahyu Tuhan dan
unsur manusia didalam penetapan hukum.2°

Imam Asy-Syafi’i menjadi penengah dalam konflik dua
kelompok ini. la membuat rumusan kompromi didalam konflik
ini pada awal tahun-tahun awal abad kesembilan. Imam Asy-
Syafi’i berdiri kokoh dibelakang prinsip Ketuhanan yang
mengilhami Sunah Nabi, disisi yang lain ia mengakui perlunya
akal manusia untuk menetapkan aturan hukum terhadap situasi
yang secara nyata atau secara khusus tidak diatur oleh wahyu
Tuhan. Namun al-imam menegaskan bahwa akal manusia tidak
dapat digolongkan sebagai ra’yu. Sebab akal manusia tidak
dipakai sebagai sumber hukum. Oleh karena itu menurutnya
peran akal manusia harus ditempatkan dibawah prinsip-prinsip
yang telah ditetapkan oleh wahyu Tuhan. Proses ini dikenal

10

19 1bid.
20 1bid. 6-7

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

sebagai giyas (analogi).?

Tesis Asy-Syafi’i menjadi dasar penjelasan terperinci
dari teori hukum Islam klasik. Sejak abad ke 10 dan seterusnya
telah dicapai satu konsensus (kesepakatan) bahwa norma
hukum harus diambil dari Al-Qur’an, as-Sunnah atau
kesimpulan melalui proses giyas. Perlu diingat bahwa teori
hukum klasik mengakui dalam beberapa kasus, penerapan
analogi yang kaku mungkin dapat membawa ketidak adilan;
dan dalam keadaan demikian maka dibolehkan memakai
bentuk pemikiran yang lebih liberal. Walaupun praktek ra ‘yu
sebagaimana dipraktekkan orang-orang sebelum asy-Syafi’i,
namun hal itu diberi istilah yang lebih canggih dan disebut
dengan istihsan (mencari penyelesaian yang lebih adil) atau
istislah (mencari penyelsaian yang terbaik untuk kepentingan
umum).?

Untuk menjelaskan interaksi unsur wahyu Tuhan dan
akal manusia, dan cara kerja berbagai prinsip hukum serta
metode pemikiran, Coulson mengambil dua contoh kasus
tentang llmu waris. Mengapa llmu waris yang dipilih oleh
Coulson, alasannya adalah: Pertama, tidak ada topik dalam
hukum Islam yang berciri individu yang lebih tegas dalam
topik tentang pewarisan. Ketelitian di dalam penentuan
prioritas para ahli yang sah, penetapan jumlah hak mereka,
pada umumnya dipandang oleh para Ulama sebagai puncak
prestasi pemikiran hukum dan masterpiece dar keseluruhan
sistem hukum. Bahkan menurut Nabi, hukum waris
merupakan “’setengah dari ilmu pengetahuan manusia.”Kedua,
hukum warisan merupakan bagian integral dan vital dari
hukum keluarga dan dalam beberapa hal dapat dikatakan
sebagai titik pusatnya, karena system peioritas dan nilai
kuantitatif telah ditetapkan hak dari masing-masing sanak
family berasal dari posisi dimana sanak family itu menempati

21 1bid
22 1bid. 8-9

https://iournal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

dalam skema pertalian dan tanggung jawab kelurga.?® Kasus
pertama Coulson mengambil contoh kasus harta milik Saad.

Saad adalah sahabat dekat dan pembela Nabi yang
menemui ajalnya pada salah satu peperangan dalam ranka
berjuang menegakkan agama Allah. Istri Saad mengadu kepada
Rasulullah bahwa dia dan 2 orang anak perempuannya,
ditinggal tanpa harta sedikitpun, karena seluruh harta milik
Saad telah diambil oleh saudara laki-laki Saad yang menuntut
harta waris sesuai hukum adat suku sebagai orang terdekat
menurut  keturunan garis laki-laki. Kemudian Rasul
memutusakan bahwa istri almarhum Saad semestinya
mendapat bagian dari harta tersebut seperti yang telah
ditentukan Al-Qur’an yakni 1/8 ; dua orang anak perempuan
masing-masing 1/3 jadi keduanya secara bersama-sama
mendapat 2/3 dari harta; sedangkan saudara laki-laki Saad
mendapatkan sisa (asabah), dalam kasus ini jumlah bagiannya
menjadi 5/24 dari harta. 24

Kasus kedua adalah kasus Rasulullah wafat yang pada
waktu itu dihadap oleh khalifah Umar, kemudian dikenal
dengan sebutan al-himariyyah. Menghadapi tugas pembagian
harta peninggalan antara suami almarhumabh, ibu, saudara laki-
laki seibu dan saudara laki-laki kandung, pertama-tama Umar
menetapkan bahwa kaidah pembagian seperti yang diucapkan
Nabi seharusnya diterapkan secara sistematik, para ahli waris
menurut al-Qur’an mengambil bagian mereka dan kemudian
keturunan dari garis laki-laki mengambil sisa. Hasilnya sangat
disayangkan sepanjang menyangkut saudara laki-laki kandung,
karena disini tidak ada ahli waris yang unggul untuk
mengeluarkan saudara lakilaki seibu, yang sebagai ahli waris
menurut al-Qur’an berhak atas bagian 1/3, suami mendapat
bagian % dan bagian ibu 1/6, maka habislah semua harta
peninggalan, sehingga tidak ada sisa untuk saudara laki-laki

12

2% |bid. 10-11
2% 1bid. 13

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

kandung. Hukum waris yang ditawarkan oleh al-Qur’an secara
total mengalahkan hukum adat atau tradisi yang seharusnya
saudara laki-laki memiliki keutamaan dalam perspektifhya.
Dalam kasus ini saudara laki-laki kandung mengajukan
gugatan banding kepada Umar. Mereka berpendapat bahwa
mereka tidak mencari keuntungan dari pertalian garis laki-laki
melalui ayah yang memiliki hak pertama berhadapan dengan
sauadar seibu, setidak-tidaknya mereka tidak dirugikan dan
jatuh lebih buruk dari pada saudara seibu. Mereka berpendapat
suadara almarhumah, sauadar laki-laki seibu dan mereka
sendiri (saudara lakilaki kandung) semuanya mempunyai ibu
yang sama, semua ini menjadi dasar tuntutan mereka. Intinya
mereka menuntut kesamaan/keadilan dengan saudara laki-laki
seibu.®

Umar menerima keabsahan argumen ini, merevisi
keputusan aslinya, dan memerintahkan atas 1/3 sisa harta
waris setelah tuntutan suami dan ibu dipenuhi, sisa harta
tersebut semestinya di bagi sama kepada saudara laki-laki
seibu dan sudara laki-laki kandung. Masalah ini disebut
dengan masalah “himariyyah” berasal dari cara saudara laki-
laki kandung mengungkapkan argumentasinya bahwa mereka
diijinkan untuk melepaskan ikatan keturunan laki-laki dan
mengabaikan ayah mereka, mewarisi karena hubungan
matrilineal .26

Umar menerima keabsahan argumen ini, merevisi
keputusan aslinya, dan memerintahkan atas 1/3 sisa harta
waris setelah tuntutan suami dan ibu dipenuhi, sisa harta
tersebut semestinya di bagi sama kepada saudara laki-laki
seibu dan sudara laki-laki kandung. Masalah ini disebut
dengan masalah ”himariyyah” berasal dari cara saudara laki-
laki kandung mengungkapkan argumentasinya bahwa mereka

%5 |bid. 8-20
%6 |bid. untuk keterangan lebih jauh menyangkut kasus ini, lihat juga

Muhammad Baltaji, Metodologi ljtihat Umar bin Khattab (Jakarta: Khalifa,

https://iournal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

diijinkan untuk melepaskan ikatan keturunan laki-laki dan
mengabaikan ayah mereka, mewarisi karena hubungan
matrilineal.

Keputusan Umar dalam masalah himariyyah
merupakan keputusan kontroversial, dan menjadi perdebatan
yurispendensi di kemudian hari menyangkut masalah yang
melibatkan seluruh pertanyaan tentang peran akal manusia di
dalam menjelaskan hukum Islam. Satu sisi mempertahankan
bahwa keputusan Umar pada contoh kasus di atas,
pengeyampingan saudara laki-laki kandung dari pewarisan
merupakan keputusan yang lebih sistematik dan benar dalam
prinsip. Bagi mereka akal manusia terbatas hanya melalui
analogi terhadap peraturan kasus-kasus baru dengan aturan-
aturan yang sudah tetap yang bersumber dari Allah. Disisi lain,
akal manusia diberi kebebasan lebih luas. Dalam kasus-kasus
khusus analogi yang kaku dapat mendatangkan ketidakadilan,
maka akan diperbolehkan memecahkan masalah dengan
pertimbangan-pertimbangan yang wajar, cara ini dinamai
“Istihsan” atau pilihan yang pantas.?’

Coulson juga menilai kasus-kasus di atas merupakan
perkembangan hukum Islam melalui spekulasi yuridis. Dalam
menciptakan struktur hukum secara lengkap, hubungan wahyu
Tuhan dan akal manusia terjalin begitu dekat dan hampir tak
dapat dipisahkan. Dalam kenyataannya, pemikiran para fugaha
melakukan  pemikiran yang cukup bervariasi. Ini
mengabadikan norma-norma hukum adat yang sudah ada
dengan merumuskan proposisi bahwa wahyu Tuhan secara
diam-diam mengesahkan hukum adat jika wahyu tidak secara
jelas menolaknya. Analogi digunakan untuk memperluas
putusan-putusan wahyu Tuhan yang spesifik, sedangkan
Ihtihsan mengesahkan penyimpangan kaidah dari analogi

2003, 337-341

14

27 1bid. 21

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

untuk mencapai suatu pemecahan yang dianggap lebih tepat.

Menurut Coulson, dalam konflik ini, sebenarnya
berkenaan dengan bidang wewenang dan peran akal,
sebagimana yang sudah ada dalam yurisprudensi tradisional
yang hanya berkenaan dengan cara, karena dengannya tujuan
ini dapat dicapai. Dari sudut ini hukum Islam adalah hukum
Tuhan, dan sekaligus hukum buatan manusia. Lebih jauh
menurut Coulson, dalam pemikiran yurisprudensi Islam dua
deskripsi tersebut adalah saling melengkapi dan tidak saling
kontradiksi.

Menyangkut konflik antara wahyu dan akal ini,
Atho’?® menyatakan -sebagimana digambarkan di atas bahwa
memang sejak awal pertumbuhannya telah ada pihak-pihak
yang berpendirian, aturan yang disebut hukum Islam itu tidak
boleh terkena intervensi akal manusia karena hukum Islam itu
adalah kebenarannya mutlak yang hanya diatur dengan
wahyu. Meskipun pandangan ini bersifat utopis karena
kenyataan, jumlah ayat al-Qur'an mengenai hukum itu
hanya sedikit sekali (kurang lebih 276-500 ayat), dan
karenanya tidak meliput semua aspek kehidupan manusia,
apalagi aspek-aspek kehidupan yang merupakan produk
perkembangan zaman modern, tapi pandangan ini telah
mempunyai pengaruh dalam memberikan label bahwa produk
pemikiran figh itupun merupakan upaya menafsirkan
kehendak Tuhan yang bersifat abadi dalam bidang hukum.
Inilah yang menyebabkan lahirnya pandangan yang telah
membiarkan figh sebagai kumpulan aturan yang tidak
mempunyai batasan masa lalu dan cenderung mengekalkan
produk pemikiran manusia yang semestinya temporal dan
liable terhadap perubahan. Kesalahan dalam melakukan
pilihan antara wahyu dan akal, atau lebih tepatnya kesalahan
dalam memberikan porsi peranan wahyu dan akal ternyata
telah membawa pada kejumudan figh itu sendiri yang justru

28 Atho’ Mudzhar. Figh dan Reaktualisasi Ajaran Islam..., 45

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

meliputi sebagian terbesar dari aturan hukum Islam yang ada.
Satu kitab figh dapat ditulis dalam berpuluh-puluh jilid,
sementara wahyu yang mendasarinya hanya beberapa ratus
ayat saja. Tentu saja selebihnya adalah produk penafsiran dan
pemikiran manusia. Tapi karena hukum Islam dipandang
identik dengan figh, maka kitab figh yang berpuluh-puluh jilid
itupun menjadi tabu mendapatkan revisi. Jadi, kesalahan
dalam melakukan pilihan yang tepat antara porsi peranan
wahyu dan akal telah mempunyai dampak yang serius
dalam sejarah perkembangan -atau lebih tepatnya ketidak-
berkembangan figh.

Konflik antara Kesatuan dan Keragaman

Kedua, konflik antara kesatuan dan keragaman, yaitu
bahwa hukum syari‘ah diyakini sebagai hukum yang tunggal
dan aturan tingkah laku yang seragam yang ditentukan oleh
Allah bagi seluruh makhluk-Nya di bumi. Akan tetapi dalam
kenyataannya, hukum syari'ah yang tunggai tersebut dapat
dipahami secara beragam. Konflik tersebut dapat
dikompromikan dengan konsep ijma' (consensus). Konsep ini
merupakan prinsip persetujuan secara bulat dari para fugaha
yang berwenang mengeluarkan pendapat, memiliki otoritas
yang mengikat dan absolut.

Sabda Nabi yang berbunyi ‘“Perbedaan pendapat di
kalangan umatku adalah rahmat dari Allah” dipandang oleh
Noel J. Coulson dapat menjelaskan sekaligus menjustifikasi
yurisprudensi Islam, terutama menyangkut adanya pandangan
yang sangat bervariasi dalam ajaran figh yang dirumuskan oleh
para fugaha. Maka Coulson juga menjelaskan, dalam batas-
batas tertentu konflik antara kesatuan dan keragaman dalam
doktrin hukum Islam adalah alami dan merupakan konsekuensi
logis dari dua elemen pokok dari hukum Islam yaitu antara
wahyu Tuhan yang menunjukkan faktor pasti dan konstan, dan

I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

akal manusia yang menunjukkan faktor berubah-ubah,
termasuk di dalamnya adanya konflik antara sesuatu yang
ideal dengan keadaan yang sebenarnya.?®

Menurut Coulson pula di dalam yurisprudensi Islam,
setidak-tidaknya dalam ajaran klasik, diyakini bahwa hukum
syari’ah itu ada sebagai pemahaman tunggal dan aturan
tingkah laku yang seragam yang ditentukan oleh Allah bagi
seluruh makhluk-Nya di atas bumi. Oleh karena usaha akal
manusia dalam rangka memahami dan menggambarkan
hukum ideal ini bersifat relatif, konsekuensinya menurut Noel
adalah beragamnya hasil pemikiran yuridis tentang isi syari’ah
telah diterima sebagai satu kenyataan.°

Salah satu contoh yang diberikan oleh Coulson yaitu
dalam teori politik Islam yang meletakkan ide masyarakat
Islam sedunia atau umat di bawah satu penguasa tunggal atau
khalifah, sementara dalam realitas sejarah masyarakat Islam
telah terbagi-bagi secara politis ke dalam berbagai negara
yang independen. Maka berdasarkan pemikiran hukum yang
demikian fenomena adanya kesatuan dan keragaman dalam
doktrin hukum benar-benar merupakan bagian yang tak
terpisahkan dari yurisprudensi Islam. Dalam pepatah Arab
klasik dikatakan “Barang siapa yang tidak mengetahui
perbedaan berarti belum pernah merasakan harumnya figh.”.
31

Selanjutnya Coulson menjustifikasi yurispendensi
Islam bahwa adanya pandangan yang sangat bervariasi dalam
ajaran figh yang dirumuskan oleh para fugaha. Dengan
mengambil contoh perbedaan mazhab dalam mazhab Hanafi,
Maliki, Syafi'i dan Hanbali yang masing-masing mazhab ini
mempunyai keadaan asal yang khas. Coulson menilai ada
fenomenan perbedaan antara mazhab Hanafi dan Maliki
dengan mazhab Syafi'i dan Hanbali. Mazhab Hanafi dan

29 Noel J Coulson. Konflik....., 25
30 |bid. 24

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

Maliki bercirikan pemakaian bebas akal manusia untuk
mengatur kasus-kasus yang secara khusus tidak ditentukan
dengan Al-Qur'an atau keputusan Nabi. Sedangkan mazhab
Hanafi dan Maliki merefleksikan tradisi dan lingkungan sosial
yang khusus dari dua lokasi yang berbeda. Berbeda dengan
maszhab Syafi'i dan Hanbali, mereka berdua berdiri kokoh
dibelakang prinsip akan pentingnya Sunnah Nabi yang
menurut mereka telah dikalahkan oleh bentuk-bentuk
penggunaan akal oleh mazhab-mazhab sebelumnya. Namun
Noel menjelaskan bahwa sejak abad ke-9, keempat mazhab
tersebut mendukung satu teori umum yang secara prinsip sama
menyangkut sumber hukum. Dengan adanya tujuan umum
yang sama dikalangan mereka, menjadikan persaingan awal
diantara mereka lambat laun semakin memudar. Perbedaan
local geografis atau prinsip yuridis menghilang dan mazhab-
mazhab tersebut saling menganggap kumpulan doktrin mereka
sama-sama sah untuk menetapkan hukum Tuhan dan sama-
sama versi yang sah dari syari‘ah Islam.3?

Coulson menilai bahwa kondisi yang membuat
harmonis diantara mazhab-mazhab tersebut adalah doktrin
konsensus atau ijma. Doktrin Ijma ini mewakili criteria pokok
otoritas hukum dalam Islam dan menopang seluruh struktur
teori hukum. Ini adalah prinsip bahwa persetujuan secara bulat
dari para fugaha yang berwenang mengeluarkan pendapat
memiliki otoritas yang mengikat dan absolut. Seluruh proses
Yurispendensi Islam, dari definisi tentang sumber hukum,
hingga cara-cara penetapan hukum yang didasarkan yang
didasarkan pada sumber hukum tersebut merupakan usaha
pemikiran manusia. Yang demikian itu telah menjadi ijma, dan
ijma itu sendiri yang memberikan otoritas terhadap proses yang
demikian. Sebab, pada akhirnya ijma itulah yang menjamin
keontetikan al-Qur'an dan as-Sunnah sebagai materi dari

%1 1bid
32 |bid. 27-28

I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

wahyu Tuhan.®

Menyangkut konflik antara hukum Islam sebagai
kesatuan dan hukum Islam sebagai keragaman ini, Atho’
menyatakan bahwa Hukum Islam sebagai kesatuan artinya,
karena hukum Islam itu adalah hukum Tuhan maka
semestinya hukum Islam itu hanya ada satu macam saja untuk
seluruh umat manusia, untuk seluruh umat Islam di dunia.4
Tapi pada kenyataan kita melihat, figh yang dipandang identik
dengan hukum Islam itu bermacam-macam. Kita mengetahui
terdapat berbagai madzhab dalam figh. Sekarang kita -seperti
yang diungkapkan Coulson di atas- melihat madzhab-
madzhab itu sebagai aliran-aliran dalam hukum Islam, yang
sebelumnya lebih merupakan ekspresi lokal.*®> Demikianlah
perkembangan hukum Islam. Orang harus melakukan pilihan
antara pandangan yang mengatakan hukum Islam itu
universal, dengan pandangan yang mengatakan hukum Islam
itu partikular. Kita mengetahui dalam sejarah, bahwa
pandangan pertama telah mendominasi benak kaum Muslim
selama berabad-abad, dan sebagai hasilnya figh selalu resisten
terhadap perubahan.

Selanjutnya Atho’ menambahkan bahwa, bagi kita
kaum Muslim Indonesia, hukum Islam yang dianggap
universal itu sebenarnya adalah produk fugaha dari suatu
lingkungan kultur tertentu, dan dari suatu masa tertentu di
masa silam. Kitab-kitab figh yang kita pelajari sekarang di
Indonesia ini, dan sebagian diterjemahkan atau disadur dalam
bahasa Indonesia, adalah kitab-kitab figh yang ditulis lima
atau enam abad yang lalu, dan merupakan ekspresi dari kultur
tertentu di sekitar Timur Tengah. Jadi, selain sudah tua, kitab-
kitab figh yang kita pelajari itu mengandung ekspresi lokal di
Timur Tengah sana. Artinya kitab-kitab figh itu

33 1bid
34 Atho’ Mudzhar. Figh dan Reaktualisasi Ajaran Islam, 45
35 Noel J Coulson. Konflik....., 27

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

partikularistik. Tapi justru kitab-kitab yang dipandang sebagai
hukum Islam itu di Indonesia dipandang universal tadi.
Begitulah, mengidentikkan figh dengan hukum Islam yang
universal, telah mengakibatkan mandeknya perkembangan
figh, seperti yang kita saksikan selama ini.3¢

Konflik antara Otoritas dan Kebebasan

Ketiga, konflik antara otoritas dan kebebasan, yaitu
tentang apakah seorang hakim memiliki kebebasan dalam
menentukan hukum atau harus mengikuti otoritas hukum yang
telah diakui. Upaya untuk memahami hukum Tuhan dari
sumbernya disebut ijtihad. Pada awalnya, para ulama memiliki
kebebasan penuh untuk berijtihad, namun kemudian terjadi
pembatasan-pembatasan ruang ijtihad ini.

Noel J. Coulson dalam dalam hal ini mencoba
mempertanyakan “Otoritas apa sehingga doktrin yang
dihasilkan mampu menguasai praktek baik bagi ahli hukum
yang tugasnya menjelaskan hukum secara rinci maupun bagi
hakim yang tugasnya mengaplikasikan hukum?” Coulson juga
mempertanyakan dalam interpretasi teks wahyu Tuhan yang
telah diterima umum atau dalam peraturan menyangkut kasus
yang baru, apakah seorang hakim atau ahli hukum memiliki
kebebasan personal untuk memutuskan, atau diwajibkan
mengikuti otoritas yang diakui?®” Menurut Coulson pada
dasarnya sifat hukum syariah itu sementara dan spekulatif dan
karena keterkaitan di dalamnya hati nurani keagamaan yang
total, konflik ide-ide kebebasan individu dan otoritas yang
mengikat dalam konteks ini sangat akut.®®

Untuk menanggapi pertanyaan Coulson di atas ada
baiknya kita menengok kembali kepada sejarah perjalanan
produk pemikiran hukum Islam, menurut Atho Mudzhar

% Ibid Atho’ Mudzhar. Figh dan Reaktualisasi Ajaran Islam..., 47
3" Noel J Coulson. Konflik...., 50
38 Ibid

I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

sedikitnya ada empat macam produk pemikiran hukum Islam,
yaitu: Kitab-kitab figh, fatwa-fatwa ulama, keputusan-
keputusan pengadilan agama, dan peraturan perundangan di
negeri-negeri Muslim. Masing-masing produk pemikiran
hukum itu mempunyai ciri khasnya tersendiri, karena itu
memerlukan perhatian tersendiri pula.®®

Produk pemikiran hukum Islam yang berupa
keputusan-keputusan pengadilan agama oleh seorang Qadi
atau hakim pada dasarnya melahirkan putusan-putusan secara
Islami untuk kondisi-kondisi yang berbeda berdasarkan
sumber-sumber (seperti al-Qur’an, as-Sunnah dan segala
sesuatu yang berasal dari keduanya). Adapun putusan-putusan
tersebut  sifatnya  mengikat  kepada  pihak-pihak
yangberperkara, dan sampai tingkat tertentu juga bersifat
dinamis karena merupakan usaha memberi jawaban atau
menyelesaikan masalah yang diajukan ke pengadilan pada
suatu titik waktu tertentu. Selanjutnya dalam peradilan Hukum
Islam, hanya ada satu hakim yang bertanggung jawab terhadap
berbagai kasus pengadilan. Dia memiliki otoritas untuk
menjatuhkan keputusan berdasarkan al-Qur'an dan as-
Sunnah. Keputusan-keputusan lain mungkin hanya bersifat
menyarankan atau membantu jika diperlukan (yang dilakukan
oleh hakim ketua).*°

Berbeda halnya dengan produk pemikiran hukum
Islam yang berupa kitab-kitab figih pada saat di tulis
pengarangnya, dimana kitab-kitab itu tidak dimaksudkan
untuk diberlakukan secara umum di suatu negeri, meskipun
dalam sejarah Kkita mengetahui, beberapa buku figh tertentu
telah diperlakukan sebagai kitab undang-undang. Kitab-kitab
figh ketika ditulis juga tidak dimaksudkan, untuk digunakan
pada masa atau periode tertentu. Dengan tidak adanya masa
laku ini, maka kitab-kitab figh cenderung dianggap harus

39 Atho’ Mudzhar. Figh dan Reaktualisasi Ajaran Islam. .., 48
40 1bid

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

berlaku untuk semua masa, yang oleh sebagian orang lalu
dianggap sebagai jumud atau beku dan tidak berkembang.
Selain itu Kitab-kitab figh juga mempunyai karakteristik lain.
Kalau fatwa dan keputusan pengadilan agama sifatnya
kasuistik -yaitu membahas masalah tertentu-maka kitab-kitab
figh sifatnya menyeluruh dan meliputisemua aspek bahasan
hukum Islam. Sebagai salah satu akibat dari sifatnya yang
menyeluruh ini, maka perbaikan atau revisi terhadap sebagian
isi kitab figh dianggap dapat,atau akan mengganggu keutuhan
isi keseluruhannya. Karena itu kitab-kitab figh cenderung
menjadi resisten terhadap perubahan.*!

Oleh karena sifatnya yang berbeda antara produk
pemikiran hukum Islam dan keputusan-keputusan pengadilan
agama ada baiknya salah satu produk pemikiran hukum Islam
tersebut tidak mendominasi produk pemikiran hukum Islam
lainnya namun saling melengkapi dan memperkuat. Bisa saja
kitab-kitab figih yang ditulis oleh para fugaha dapat dijadikan
rujukan dalam menetapkan putusan pengadilan apabila
dipandang hasil putusan tersebut adil bagi pihak-pihak yang
berperkara. Namun ketika Kkitab-kitab figih tidak dapat
menjawab permasalahan yang ada, sesuai dengan sifat
peradilan Islam, maka hakim boleh melakukan ijtihad yang
tentu saja tidak boleh menyimpang dari Al-Qur’an dan As-
Sunnah.

Konflik antara Idealisme dan Realisme

Keempat, konflik antara idealisme dan realisme. Pada
periode awal pembentukannya, hukum Islam merupakan
keputusan-keputusan yang aktual yang merupakan jawaban
dari permasalahan yang muncul saat itu, seperti kasus
Himariyah pada masa Khalifah Umar bin Khattab. Begitu juga
pada awal pembentukan mazhab, konsep hukum Islam yang
ada sangat berkaitan dengan praktek hukum di masyarakat.

1 1bid

I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

Akan tetapi dengan adanya perdebatan yurisprudensi yang
mengahsilakan teori sumber hukum, muncul ide bahwa
syari‘ah sebagai sistem perintah Tuhan yang komprehensif dan
ditentukan sebelumnya, sebuah sistem hukum yang
mempunyai eksistensi terlepas dari masyarakat, tidak timbul
dari masyarakat, tetapi ditetapkan dari atas untuk masyarakat.
Dengan demikian hukum menjadi jauh dari praktik, dan
hukum menjadi idealis.

Dari sini Coulson selanjutnya lebih menaruh perhatian
menyangkut praktek hukum dalam Islam, administrasi hukum
melalui pengadilan resmi negara Islam. Pada masa pertama
periode pertumbuhan hukum, menurut Coulson doktrin dan
praktek saling berhubungan sangat dekat. Hukum timbul dari
keputusan-keputusan pengadilan yang bersifat aktual pada
masa Nabi, masa para penggantinya seperti khalifah Umar
serta dari para gadi masa pertama. Sebagai contoh doktrin
Imam Malik dalam karyanya “al-Muwatta” mengenai hukum
Islam, sangat kuat bersandar kepada pengakuan praktek
hukum aktual, atau amal masyarakat Madinah. Demikian juga,
ulama Hanafi seperti Abu Yusuf berhubungan sangat dekat
dengan praktek hukum melalui jabatannya sebagai Hakim
Agung pada masa pemerintahan Khalifah Harun ar-Rasyid.*?

Adanya penemuan hukum murni berupa munculnya
ide tentang syari’ah sebagai sistem perintah Tuhan yang
komprehensif dan ditentukan sebelumnya, yaitu sebuah sistem
hukum yang mempunyai eksistensi terlepas dari masyarakat,
tidak timbul dari masyarakat tetapi ditetapkan dari atas untuk
masyarakat. Selanjutnya hukum syari’ah murni secara abstrak
menyerahkan persoalan-persoalan duniawi dan
pelaksanaannya dari doktrin yang ada kepada para pejabat
negara. Idealisme para ahli hukum abad pertengahan ini yang

42 Noel J Coulson. Konflik...., 3-74
43 |bid
44 1bid. 77

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

mengadopsi peran penasehat spiritual yang menekankan hati
nurani dari pada terhadap penyelenggara perkara prakteknya,
telah menciptakan perselisihan yang nyata antara doktrin
hukum dan praktek hukum serta pemisahan yang jelas antara
peran fagih dan peran hakim. Sehingga menurut Coulson hal
tersebut menimbulkan ketegangan yang signifikan antara ideal
hukum dan realitas sosial.*

Untuk memperkuat pendapatnya, Coulson memberikan
beberapa contoh seperti dalam kasus perbuatan zina, pihak
yang melaporkan atau penuduh harus dapat mendatangkan
empat orang saksi dengan syarat: Laki-laki; Dewasa; Muslim;
dan melihat perbuatan itu dengan mata kepalanya sendiri. Jika
penuduh tidak dapat mendatangkan empat saksi yang
memenuhi persyaratan tersebut, maka tertuduh dapat
membebaskan dirinya dengan sumpah bahwa dirinya tidak
bersalah. Namun, apakah mungkin perbuatan zina itu
disaksikan oleh empat orang saksi yang memenuhi syarat? Hal
ini sangat tidak realistis. Dan kenyataannya, banyak pihak yang
benar-benar melakukan kesalahan, akan tetapi belum
ditetapkan kepastiannya karena belum dapat dibuktikan,
menolak  melakukan  sumpah  pengingkaran  ketika
ditawarkan.*4

Adapun dalam kasus pembunuhan, dimana pihak
penuduh harus dapat mendatangkan 2 orang saksi yang
mempunyai kualitas integritas moral tinggi atau biasa disebut
‘adalah ™ juga disyaratkan bahwa mereka mendengar suara
perlawanan dan melihat terdakwa memegang senjata dengan
tangan berlumuran darah serta jasad si korban yang tergeletak.
Dalam hal ini doktrin syari’ah melarang hakim menarik
kesimpulan dari fakta ini bahwa terdakwa adalah seorang
pembunuh, karena bukti ini merupakan ‘kecurigaan’. Hal ini

4 Adalah didefinisikan sebagai tidak pernah melakukan kesalahan

atau pelanggaran serius melawan hukum atau melakukan kesalahan yang tidak
melawan hukum namun dilakukan secara terus-menerus. 76

I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

akan dapat dipastikan jika didukung dengan sumpah dari 50
orang sebagai penguat yang dilakukan oleh keluarga korban.
Begitu pula sebaliknya, terdakwa dapat terbebas dengan
meminta 50 sumpah bebas dari kesalahan, yang diucapkan
oleh keluarga korban. Tetapi bukti itu tidak pernah
meyakinkan.*6

Sistem prosedur dan bukti ini, menurut Coulson
adalah suatu cara yang dengan sengaja membatasi keleluasaan
hakim dalam hal pencarian fakta. Tidak ada tes kredibilitas
saksi terhadap fakta-fakta yang akan ia berikan kesaksiannya,
baik melalui pemeriksaan silang*’ ataupun dengan cara yang
lainnya. Menurutnya, sistem itu sengaja dibuat oleh para ahli
hukum yang merumuskannya guna membebaskan hakim dari
tanggung jawab langsung terhadap kegagalan penerapan
hukum Tuhan. Kesalahan dalam memberikan keputusan
terhadap suatu perkara, merupakan hal yang sangat ditakutkan
dan menjadi alasan utama para ulama untuk menolak jabatan
sebagai hakim.*®

Peraturan-peraturan syari’ah tentang pembuktian ini
secara jelas mencerminkan idealisme para ahli hukum.
Tanggung jawab untuk memberikan bukti dibebankan kepada
penggugat guna menetapkan tuntutannya dan hakim
memperoleh tingkat kepastian yang tinggi. Disamping itu, ada
prinsip bahwa lebih baik salah membebaskan orang-orang
yang bersalah daripada kesalahan menghukum orang-orang
yang tidak bersalah. Disinilahidealisme doktrin terlihat sangat
jelas, dalam kasus-kasus kesaksian yang bertentangan, jika
gadi atau hakim merasa tidak dapat memberikan keputusan
yang benar berdasar bukti-bukti yang ada, ia diperbolehkan
untuk tidak memberikan keputusan.*®

46 Ibid. 77
47 Pemeriksaan yang dilakukan untuk mengetahui kebenaran

pemeriksaan yang telah dilakukan sebelumnya.

48 |bid. 77-78
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

Selama periode akhir abad ke-19 dikotomi dalam
praktek hukum Islam menjadi semakin jelas. Doktrin syari’ah
secara substantif telah kehilangan hubungan dengan watak
masyarakat, sebagai contoh di Timur Tengah. Hukuman-
hukuman berat seperti rajam karena berzina atau hukuman
potong tangan karena mencuri atau gishas karena penganiayaan
atau pembunuhan dianggap sebagai barang kuno. Menurut
Coulson, disini hukum menggambarkan gagasan suku terhadap
peradilan pribadi. Sekarang struktur suku dari masyarakat
muslim tradisional sebagian besar sudah hancur, karena itu
hukum-hukum tersebut tidak lagi dipraktekkan.*®

Undang-undang kriminal yang baru diundangkan
secara resmi di sebagian besar negara-negara Timur Tengah
sangat dipengaruhi oleh negara-negara Eropa, seperti di Mesir
dan Afrika Barat, undang-undangnya merupakan inspirasi
Perancis; Sudan mengadopsi hukum Inggris, sedangkan
undang-undang Libia didasarkan pada hukum Itali. Jadi hukum
syari’ah yang ditinggalkan pada umumnya di bidang
perdagangan, perdata umum dan pidana. Hukum dan
administrasi dalam bidang-bidang tersebut saat ini sangat
sekuler.%!

Adapun untuk hukum keluarga, tetap dalam yurisdiksi
pengadilan syari’ah. Namun telah melalui modifikasi dengan
berbagai cara demi memenuhi tuntutan zaman dan perubahan
nilai-nilai  masyarakat kontemporer. Sebagai  contoh,
perkawinan dan perceraian dalam hukum syari’ah tradisional
tidak memerlukan pembuktian yang berbentuk dokumenter
apapun.Namun sekarang harus melalui sistem registrasi secara
resmi. Begitu pula dalam menentukan status anak, dalam figih
Hanafi tradisional, kehamilan seorang wanita dapat

49 1bid 79
%0 1bid. 88
51 1bid. 89-90

I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

berlangsung selama 2 tahun. Sedang menurut madzhab-
madzhab yang lain, masa kehamilan dapat berlangsung lebih
lama yaitu sampai 5 tahun. Tetapi sekarang dengan kemajuan
dalam bidang medis ditetapkan bahwa masa kehamilan
maksimal 1 tahun. Maka pada tahun 1929 Mesir
mengundangkan bahwa pengadilan tidak akan mendengarkan
tuntutan legitimasi apapun atas nama anak yang dilahirkan
lebih dari 1 tahun setelah berakhirnya perkawinan orang
tuanya.%?

Ketegangan antara idealisme dan realisme dalam
hukum Islam secara sederhana dapat diungkapkan dengan
perbedaan antara doktrin hukum dan praktek hukum.
Idealisme doktrin dalam prakteknya terpaksa harus tunduk
kepada kepentingan negara dan masyarakat, baik secara
substansi maupun prosedur.

Keadaan inilah yang menurut Atho’ yang telah
dibuktikan sejarah, bahwa figh pada umumnya dirumuskan
para teoritisi dibelakang meja daripada praktisi di lapangan.
Sebagai  akibatnya, figh yang dihasilkan lebih
mengekspresikan hal-hal yang ideal daripada real, lebih
menekankan segala sesuatunya pada hal-hal yang maksimal
daripada minimal. Akibat lain dari konflik antara idealisme
dan realisme itu, ialah: figh semakin hari semakin jauh dari
kenyataan masyarakat.

Konflik antara Hukum dan Moralitas

Kelima, konflik antara hukum dan moralitas. Problem
ini muncul sebagai hasil persinggungan dengan sistem hukum
barat, yang memisahkan antara hukum dan moralitas. Dalam
Al Qur’an sebagai sumber hukum Islam, tidak ada perbedaan
yang jelas antara moratitas dan peraturan hukum. Al Qur’an
menetapkan tentang baik dan buruk, pantas dan tidak pantas,
disamping menetapkan peraturan hukum yang disertai dengan

52 1bid. 91-93
%3 1bid. 95-96

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

sanksi-sanksi.

Dalam pembahasan ini, Coulson ingin membahas
problem hukum dan moralitas saat ini yang menjadi subyek
perdebatan yang hangat dikalangan umat Islam. Dalam Islam
moralitas menjadi perhatian yang sangat penting. Misalnya,
dalam ukum Islam memasukkan prinsip pelaksanaan moralitas
seksual yang keras, hal ini menjelaskan tentang tentang
hukuman yang ditetapkan bagi pelanggaran zina. Sedangkan
menurut hukum di Inggris, hubungan sekssarual diluar
pernikahan bukan merupakan pelanggaran hukum terkecuali
diperburuk oleh keadaan antara keduanya, seorang gadis muda
usia, ada hubungan darah dengan orang yang berzina, atau
tingkah laku yang tidak alami seperti sodomi.53

Di lain pihak hukum Islam menganggap hubungan
seksual diluar nikah adalah bentuk kejahatan dan kemaksiatan,
kecuali hal itu antara suami dan istri atau pada masa lalu antara
seorang majikan dengan budaknya. Pada saat yang sama
pertanggungjawaban dari person-person itu terhadap perbuatan
zina, dalam prakteknya, untuk mendapatkan hukuman tidak
dapat dipisahkan dari peraturan-peraturan yang berhubungan
dengan bukti pelanggaran. Hal itu harus ditetapkan melalui 4
orang saksi, Muslim dewasa, melihat dengan mata kepala
sendiri, mempunyai integritas karakter yang bisa dipercaya.>*

Menurut Coulson, di dalam kitab-kitab doktrin syariah
juga menentukan ukuran-ukuran moralitas yang lain. Semisal
kewajiban puasa dalam bulan Ramadhan, menahan diri
berhubungan suami-istri saat sedang berpuasa -suatu peraturan
yang mempunyai implikasi-implikasi hukum tertentu.
Tuntutan seorang istri terhadap maharnya, umpamanya, atau
status legitimasi anaknya dapat bergantung kepada apakah
hukum menduga sudah digauli atau belum dalam
perkawinannya. Tetapi akibat-akibat hukum ini bersifat

54 1bid

I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

insidental, peraturan itu pada dasarnya adalah moral karena
penyimpangan perbuatannya tidak menyebabkan adanya
hukuman.®

Betapapun, seorang yang betul-betul melanggar
kewajiban puasa Ramadhan ini, atau dengan cara lain apapun,
harus bertobat atas dosanya, baik dengan membayar puasa
pada hari lain atau dengan memberikan sedekah. Atau
hukuman rajam bagi pezina juga sangat sulit untuk diterapkan
karena harus menghadirkan 4 saksi, Muslim dewasa, dan
melihat dengan mata kepalanya sendiri terkecuali ia
memberikan pengakuan sendiri terhadap perbuatannya maka
baru bisa dieksekusi hukuman rajam. Itupun dengan keadaan
negara tersebut menerapkan hukum Islam  dalam
pemerintahannya.

Pelanggaran terhadap etika agama Islam merupakan
pelanggaran tehadap hukum Tuhan sebagaimana pelanggaran-
pelanggaran lain yang karenanya pengadilan dapat
memutuskan hukuman. Dalam terminologi syariah Islam
adalah sebagai undang-undang hukum dan undang-undang
moral. Ini merupakan susunan komprehensif dari tingkah laku
manusia yang berasal dari otoritas tertinggi dari kehendak
Allah, sehingga garis pemisah antara hukum dan moral sama
sekali tidak begitu jelas tergambar seperti halnya dalam
masyarakat Barat pada umumnya.5®

Sebenarnya Coulson dalam hal ini ingin menyatakan
bahwa sebarapa jauh Yurispendensi Islam, baik dahulu
maupun sekarang dalam membedakan antara tingkah laku
yang diinginkan secara etik dan yang dapat dilaksanakan
menurut hukum? Atau seberapa jauh ia menuntut bahwa hal
itu merupakan kewajiban pengadilan untuk memaksa
seseorang berkelakuan secara ideal?.%’

% 1bid. 97
% 1bid. 98
5 1bid. 99

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

Dalam sumber material hukum primer syariah, Al-
Qur’an tidak ada perbedaan yang jelas dan konsisten antara
moral dan peraturan hukum. Seperti rumusan etika hukum
Islam, Al-Qur’an menetapkan masalah-masalah pokok -untuk
membedakan yang banar dan yang salah; baik buruk, pantas
dan tidak pantas. Biasanya hal itu tidak diteruskan kepada
tingkat sekunder menyangkut norma-norma tingkah laku
dengan konsekuensi hukum. Dalam beberapa kasus, memang
benar, sanksi-sanksi hukum yang tepat dijatuhkan karena suatu
perbuatan atau kelalaian -seperti hukuman rajam (cambuk)
bagi orang yang menuduh orang berzina tapi tidak terbukti,
atau hukum potong tangan bagi orang yang mencuri. Tetapi
pada umumnya ajaran-ajaran al-Qur;an  semata-mata
menunjukkan standar tingkah laku tersebut yang dapat diterima
oleh Allah dan menyatakan akibat-akibatnya berkenaan dengan
yang disukai Allah dan yang tidak disukai.5®

Menurut Coulson perbedaan antara peraturan yang
dapat dilaksanakan menurut hukum dan peraturan yang
diinginkan secara moral adalah tentu saja bukan perbedaan
antara peraturan yang tidak dipatuhi. Nilai dan standar yang
sebenarnya yang dengan itu masyarakat hidup tidak selalu dan
tidak semata-mata yang dapat dilaksanakan oleh pengadilan.
Sering ada kekuatan yang lebih kuat untuk memaksa ketaatan
standar tingkah laku daripada paksaan hukum.%

Oleh karena itu, dalam pandangan masyarakat Islam
hukum dan moralitas keagamaan sering digabungkan secara
rancu dalam filsafat kehidupan umum; sebetulnya ada paksaan
untuk mematuhi moral seperti halnya kewajiban melaksanakan
hukum. Tetapi pada prinsipnya di sini Coulson hanya
memperhatikan perkara yang lebih sempit dari peran yang
dimainkan oleh pengadilan syari’ah dalam pelaksanaan norma

%8 1bid
% 1bid. 104

I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

tingkah laku Islami. Dan bagi pengadilan-pengadilan itu ada
perbedaan nyata antara peraturan yang dijalankan menurut
hukum dan yang diinginkan menurut moral.5°

Praktek hukum di dunia Islam dewasa ini telah
menimbulkan dikotomi yang lebih jelas sampai sekarang ini
antara lapangan hukum dan moralitas keagamaan.
Sekuliarisasi hukum pidana dan hukum perniagaan, dengan
mengadopsi Undang-undang Barat dan sistem pengadilan-
pengadilan sekuler untuk diterapkan sebagai pengganti hukum
syari’ah yang sebelumnya dikelola oleh pengadilan qadi, telah
mengandung arti, umpamanya minum alkohol dan hubungan
seks diluar nikah tidak lagi digolongkan sebagai pelanggaran
kriminal, dan larangan riba atau mengambil bunga atas
pinjaman, menurut hukum perdata telah dicabut. Meskipun
dalam banyak hal, norma-norma tersebut masih tetap
mempunyai pengaruh yang jelas dalam masyrakat Muslim.®t

Namun di lain pihak, perkembangan belakangan ini
dilapangan hukum keluarga di Timur Tengah telah
menghasilkan sintesis yang semakin mendekatkan hukum dan
moralitas, dalam pengertian bahwa norma-norma tingkah laku
yang dianggap oleh otoritas tradisional hanya membebani
kewajiban moral kepada hati nurani individu sekarang telah
diubah ke dalam syarat-syarat hukum positif.
Konflik antara Stabilitas dan Perubahan

Keenam, konflik antara stabilitas dan perubahan.
Hukum Islam sebagai wahyu Tuhan, kesatuan dokrtin yang
berasal dari konsensus universal, sifat orotiter dalam bentuk
doktrin taglid dan idealisme, yang melihat dokrin hukum
Islam sebagai suatu yang selalu benar, akan menghasilkan
pemikiran bahwa hukum Islam merupakan hukum yang stabil,
tetap, kaku dan tidak dapat dirubah. Di sisi lain, akal manusia
dalam hukum, keragaman doktrin yang dihasilkan, kebebasan

% 1bid. 105
%1 |bid. 113-114

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

dalam memahai hukum Islam, menghasilkan pemikiran bahwa
hukum Islam bersifat dimanis, dapat dirubah dan variatif.

Sebenarnya konflik pasangan ini tidak sepenuhnya
berdiri sendiri, melainkan akibat lanjutan dari konflik-konflik
yang telah diuraikan sebelumnya. Karena hukum Islam harus
hanya ada satu, maka secara konseptual hukum Islam tidak
menerima adanya variasi. Dari dimensi waktu, ini berarti
hukum Islam itu harus stabil, statis, dan tidak boleh mengalami
perubahan. Sebagai akibatnya kitab-kitab figh menjadi beku,
dan resisten terhadap perubahan.

Disini Coulson menyatakan bahwa tujuan yang hendak
ia utarakan dalam merumuskan konflik ini yakni untuk
mempertimbangkan pengertian secara umum fenomena
perubahan yang terjadi dalam system hukum Islam dan
pentingnya memandang masalah ini dalam perkembangan
pemikiran yurisprudensi.®? Selanjutnya coulson menyatakan
bahwa perubahan-perubahan terbaru menyangkut substansi
dan bentuk hukum syariah merupakan manifestasi eksternal
dari perubahan mendasar menyangkut esensi filsafat hukum
Islam.53

Perubahan dalam hukum meski diterima sebagai
sesuatu yang logis dan diperlukan sekali, juga tidak semata-
mata sebagai penyimpangan kebutuhan dari patokan ideal yang
tidak dapat berubah. Dari sini timbul gerakan pembaharuan
yang menyikapi peran dan sifat hukum Islam. Sikap
yurisprudensi klasik dan tradisional menurut Coulson, terhadap
masalah ini, terletak pada dua dalil yang fundamental dan tidak
dapat dibantah yakni wahyu Tuhan yang menetapkan peraturan
dan patokan yang berlaku dalam semua kondisi, dan waktu.
Yang kedua, wahyu Tuhan ini menjawab secara langsung atau
tidak langsung setiap masalah hukum. Pendeknya perintah

62 1bid.. 120
63 1bid. 125

I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

Tuhan mengandung kebenaran komprehensif dan abadi.®*

Tegasnya menurut Coulson, bahwa perbedaan yang
esensial antara filsafat hukum tradisional dan modern adalah
bahwa praktek sosial atau institusi sosial dapat memperoleh
jastifikasinya pada pandangan tradisional dengan dukungan
positif wahyu Tuhan, namun dalam pandangan modern,
dengan tidak adanya aturan negatif dari tuhan. Hukum dapat
ditegakkan dan dihasilkan secara sah oleh kebutuhan sosial,
dengan prasayarat tidak melanggar batas-batas yang
ditetapkan oleh perintah Tuhan.6®

Menurut Atho’ baru pada abad ke-19 terdengar suara-
suara untuk melakukan perubahan terhadap figh yang ada.
Beberapa negeri Muslim setelah pertemuan yang pahit dengan
peradaban Barat, mulai mencoba melakukan revisi terhadap
figh, dengan mengintrodusir dan memperbaharui peraturan

%4 Ibid. 126

8 |bid. 133

% Atho’ Mudzhar. Figh dan Reaktualisasi Ajaran Islam..., 50

7 Fazlur Rahman. 1995. Islam dan Modernitas: Sebuah
Transfornrasi Intelektual, Terj. Ahsin Muhammad, Cet 2, (Bandung:
Pustaka, 1995), 7. Teori double movement yang dirumuskan Fazlur Rahman
menyangkut dua langkah dalam menafsirkan Al-Qur'an, yaitu pertama,
memahami arti dan makna dari suatu pernyataan dengan mengakaji situasi
historis dimana pernyataan Al Qur'an itu turun, baik situasi spesifik
maupun situasi makro dalam masyarakat. Kedua, mengeneralisasi jawaban-
jawaban spesifik sebagai pernyatan yang memiliki tujuan-tujuan moral-
sosial umum.

68 Mahmoud Muhammed Taha membangi ayat A1 Qur'an menjadi
ayat-ayat Makiyah yang mengandung nilai-nilai universal (the second
massage) dan ayat-ayat Madaniyah berupa hukum-hukum Islam praktis (the
first massage). Dalam konsep pemalikan Nasakh-nya, ayat-ayat Makkah
menasakh ayat-ayat Madinah. Lihat, Mahmoud Muhammed Taha. Arus Balik
Syariah Terj. Khoiron Nahdiyyin (Yogyakarta: LkiS, 2003)

69 Syahrur merumuskan metode penafsiran nash dengan
menggunakan teori-teori matematika (grafik fungsi). Selanjutnya Syahrur
membagi hudud/ limit menjadi 1) Al-had al- adna yaitu limit atau batas

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

perundangan, khususnya dalam hal hukum keluarga. Hal ini
terjadi di Tunisia, Mesir, Siria, dan Irak. Bahkan Saudi Arabia
pun dalam banyak hal telah mulai melakukan suplemen
terhadap hukum-hukum figh Hambali yang umumnya terlalu
literalis.®®

Bahkan Dalam perkembangan ushul figh kontemporer
dibahas tentang metode pemahaman hukum Islam yang baru
seperti metode penafsiran double movement yang dikemukakan
oleh Fazlur Rahman,’” metode pembalikan naskh yang
dikemukakn oleh Mahmoud Muhammad Thaha,’8 metode
hudud/ teori limit yang dikemukakan oleh Muhammad
Syahrur®® dan masih banyak lagi. Metode lainnya yang
memadukan nash secara normatif dan relitas masyarakat yang
secara empiris terus mengalami perubahan juga telah
dikembangkan oleh Louay Sofi.”

terendah, contohnya ayat tentang larangan perkawinan (An-Nisa' 23), 2} Al-had
Al-a'la, dengan contoh ayat potong tangan bagi pencuri (Al-Maidah 38), 3}Al-
had al-adna wa al-had al a'la ma'an dengan contoh ayat waris bagi anak laki-
laki dan perempuan (An-Nisa' 11, 12, 13), dimana bagian dua adalah batas
tertinggi untuk bagian anak laki-laki dan satu adalah batas terendah untuk bagian
anak perempuan, 4} Al-had al-a'la wa al had at-adna bertemu di satu titik,
dengan contoh ayat tentanghukuman jilid/ cambuk bagi pezina (An-Nur 2), 5)
Al-had al-a'la menjadi garis ynag tegak lurus, dengan contoh ayat tentang
larangan untuk mendekati zina (Al-lIsra’ 32) dan perbuatan yang keji (Al-An‘am
151), dan 6} Al-had al-a'la melengkung tidak dapat melebihi suatu titik,
sedangkan al-had al-adna dapat menyentuh garis, dengan contoh riba dan
shadaqah, dimana riba tidan boleh dan digambarkan dengan batas tertinggi
sedangkan shadagah dianjurkan dan digambarkan dengan batas terendah. Lihat
Muhammad Syahrur, Prinsip dan Dasar Hermeneutika Hukum Islam
Kontemporer. Terj. Sahiron Samsuddin dan Burhanudin Dzikri (Yogyakarta:
eLSAQ Press, 2007)

0 Louay Safi telah merumuskan kerangka dan langkah-langkah
metodologis untuk mengintegrasikan normativitas (wahyu) dan rasionalitas
(empiris), yaitu sebagai berikut: Pertama, Prosedur inferensi tekstual dilakukan
dengan: a) mengidentifikasi teks (nash) yang relevan dengan persoalan, b)
memahami dan menafsirkan makna teks., ¢) menjelaskan ta'lil teks, d}

I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

Konflik-konflik dasar dalam hukum Islam tersebut
menjadi suatu pemahaman yang parsial di kalangan umat
Islam. Sehingga menghasilkan dua meanstrem pemikiran
tentang konflik hukum Islam tersebut. Problem mendasar
tentang hukum Islam tersebut akan mengakibatkan problem
pada tingkat selanjutnya dalam rangka merumuskan hukum
Islam.

Dalam diskursus pengembangan hukum islam di
indonesia, setidaknya telah muncul dua cara berfikir yang
antagonostik. Pertama, pemikiran hukum islam liberal,
kemunculannya didasari oleh argumen bahwa pemikiran
hukum islam yang ada selama ini dianggap tidak mampu
menjawab persoalan umat kontemporer. Kedua, pemikiran
hukum islam konservatif tekstual yang berorientasi pada masa
lalu dan pemahaman normatif. Pemikiran ini didasari asumsi
bahwa hukum islam yang telah ada sudah sangat lengkap dan
dapat menjawab semua persoalan umat.’

Meski bersifat antagonistik, dua corak berfikir tersebut
memiliki kesamaan tujuan yakni bagaimana agar hukum islam
dapat menjawab semua permasalahan umat islam
kontemporer di indonesia. Karena itulah telah banyak usaha
untuk menjembatani kedua corak pemikiran tersebut.

Dalam konteks keindonesiaan, terdapat beberapa teori
yang digunakan untuk menjelaskan perkembangan hukum
Islam di Indonesia, yakni:’? pertama, Teori Kredo. Teori ini

membangun suatu aturan atau konsep umum yang diderivasi dari teks. Kedua,
prosedur inferensi historis yaitu dengan a) menganalisis aksi individu yang
termasuk dalam fenomena sosial yang dibahas, b} mengklasifikasi berbagai
bentuk aksi berdasarkan kesamaan atau perbedaan komponenenya (tujuan,
motif, dan aturannya), ¢) mengidentifikasi aturan-aturan universal yang
membangun interaksi antara berbagai kelompok aksi tersebut, d} sistematisasi
aturan-aturan universal tersebut. Ketiga, Prosedur inferensi teks dan inferensi
historis tersebut kemudian dipadukan dengan langkah-langkahnya secara
simultan, sehingga menghasilkan sistematisasi aturan yang diperoleh dari teks
dan aksi. Louay Safi, Ancangan Metodologi Alternatif: Sebuah Refleksi

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

berpandangan bahwa pelaksanaan hukum Islam adalah
kewajiban bagi mereka yang telah mengucapkan dua kalimat
syahadat karena pelaksanaan hukum Islam adalah konsekuensi
logis dari kredonya. Teori ini dirumuskan dari al-Qur’an surah
al-Fatihah: 5, al-Bagarah: 179, Ali-Imran: 7, an-Nisa’: 13-14-
49-63 dan 105. Al-Maidah: 44, 45, 47, 48, 49 dan an-Nur:
51,52. Kedua, Teori Receptio in Complexio dari Van den Berg.
Teori ini berpandangan bahwa bagi orang Islam berlaku hukum
Islam sebab dia telah memeluk agama Islam. Menurut teori ini
hukum mengikuti agama yang dianut seseorang. Para raja dan
sultan di kerajaan nusantara yang sudah memeluk agama Islam
kemudian menerapkan hukum Islam sebagai bagian dari
hukum Kkerajaan/negara. Meskipun saat itu sudah berlaku
hukum adat. Para sultan dan raja kemudian menyatukan adat
dan agama sebagai saudara dalam keluarga kerajaan. Misalnya
di kerajaan Bone dan Gowa. Pada abad 19 mulai muncul
kecurigaan dari pejabat Kolonial Belanda. Mereka bahkan
berpesan agar berhati-hati kepada Islam. Mereka kemudian
mengeluarkan peraturan untuk mengawasi Islam.”

Ketiga, Teori Receptie dari Cornelis Van Vollen. Teori
ini berpandangan bahwa hukum Islam berada dibawah hukum
adat. Perkara-perkara perdata antara sesama Islam diselesaikan
oleh hakim agama Islam apabila keadaan tersebut diterima oleh
hukum adat. Sebagai legitimasi Kolonial Belanda kemudian
membentuk lembaga/organ yang disebut sebagai hukum adat

Perbandingan Metode Penelitian Islam dan Barat. terj. (Yogyakarta : Tiara
Wacana, 2001)

™ Lihat Amir Mu’allim. Metode ljtihad Hukum Islam di Indonesia:
Upaya Mempertemukan Pesan-Pesan Teks Dengan Realitas Sosial.
Disampaikan pada Pidato Pengukuhan dalam Jabatan Guru Besar Bidang IImu
Figih Universitas Islam Indonesia pada 17 Juli 2006, 1

72 ihat Imam Syaukani. Rekonstruksi ...., 67-89

3 Lihat Hermansyah, Dakwah Menuju Islam Kaafah. (Yogyakarta:
Star Book Media, 2009)

I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

Indonesia. Teori ini kemudian dikembangkan oleh Snhouck
Hurgronje ketika itu sebagai penasehat pemerintah Hindia
Belanda. Keempat, Teori Receptio Exit dari Hazairin. Teori
ini berpandangan bahwa pasca kekalahan Belanda dan sekutu
oleh Jepang mestinya teori receptio in complexio dan teori
Receptie harus dikeluarkan oleh pemerintah Indonesia
merdeka karena kedua teori tersebut merupakan warisan
kolonial yang merugikan. Menurut Hazairin kedua teori itu
bertentangan dengan UUD 45 dan Al Qur’an dan Hadis. Oleh
karena kedua teori itu harus exit (keluar) dari tata hukum
Indonesia merdeka.

Kelima, Teori Receptio a Contrario dari Sajuti Thalib
Teori ini berpandangan bahwa hukum adat berlaku bagi orang
Islam kalau hukum adat itu tidak bertentangan dengan agama
dan hukum Islam. Keenam, Teori Eksistensi dari Ichtijanto.
Teori ini berpandangan bahwa hukum Islam telah eksis dalam
hukum nasional dalam arti : (a) eksis sebagai bagian integral
dari hukum nasional. (b) Eksis dalam arti kemandiriannya
yang diakui sebagai hukum nasional (c) eksis dalam arti
norma hukum sebagai filter hukum nasional (d) eksis dalam
arti sebagai unsur utama dalam hukum nasional. Keenam,
Teori Interdependensi dari A. Qodry Azizi dan Imam
Syaukani. Teori ini berpandangan bahwa sistem hukum tidak
bisa berdiri sendiri tidak terkecuali hukum Islam. Sistem
hukum Islam berinteraksi dengan sistem-sistem sosial lainnya.
Azizi mencontohkan interaksi antara hukum Islam dengan
hukum Barat.

Ketujuh, Teori Sinkretisme dari Hooker. Teori ini
merupakan hasil penelitian Hooker di beberapa daerah di
Indoensia. Fakta membuktikan bahwa tidak ada satupun
sistem hukum baik itu hukum adat maupun hukum Islam yang
saling menyisihkan. Keduanya berlaku dan memiliki daya ikat
sederajat yang pada akhirnya membentuk suatu pola khas

"4 Lihat Nurcholish Madjid. Islam Doktrin dan Peradaban (Jakarta:
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

dalam kesadaran hukum masyarakat.

Berdasarkan teori di atas dapat kita ambil suatu
kesimpulan bahwa faktor yang menyebabkan hukum Islam
(syariat) Islam terhambat sebelum indonesia merdeka adalah
faktor psykis dan politis dari pemerintah Hindia Belanda.
Faktor psykis ini berupa ketakutan akan pengaruh dari syariat
Islam, begitu juga ketakutan karena secara politis syaraiat
Islam baik secara psykis dan politis menimbulkan kesadaran
kolektif dan kesadaran akan ketinggian syariat Islam bagi para
pemeluknya. Keadaran inilah yang jika kita mengikuti teori
fakta sosial Emil Durkheim akan memunculkan solidaritas
sosial yang mengikat anggota masyarakat yang menganut nilai
syariat itu. Secara kultur dan psykis syariat Islam akan
membentuk solidaritas sosial. Solidaritas sosial yang diikat
oleh spirit syariah inilah yang sesungguhnya ditakuti oleh
pemerintah Hindia Belanda. Karena solidaritas yang semacam
ini yang dapat memunculkan spirit baru Islam Indonesia, yakni
semangat dalam upaya jihad fi sabilillah. Ketakutan ini pula
yang melanda pemerintah Indonesia merdeka. Sehingga tidak
salah jika Kkita katakan pemerintah Indonesia ini sakit
(Indonesian phobia). Ketularan penyakit penjajah kolonial.

Fakta politik membuktikan para Pendiri Negara
menjelang kemerdekaan bangsa Indonesia justru tidak
menggunakan Piagam Jakarta sebagai teks deklarasi, padahal
sejak lama Piagam Jakarta dihajatkan sebagai dasar
proklamasi.”* Tidak selesai sampai disitu, pemerintah
kemudian menghapus tujuh kata dalam piagam Jakarta yang
berhubungan dengan para pemeluk agar melaksanankan
syariatnya. Fakta ini sebagai bukti bahwa kesadaran dan cara
berpikir kolonial Belanda masih tumbuh dan berkembang di
sistem politik dan hukum ke-Indoensiaan kita. Ketakutan ini
semakin membesar dan berkembang biak di Indonesia dalam
bentuk faham sekulerisme. Antara agama dan politik di pisah

Paramadina, 1992)
I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

sebagaimana dahulu Kolonial Belanda memisah antara agama
dan adat lalu menempatkan adat di atas agama. Dengan
demikian sekulerisme sesungguhnya bentuk modern dari teori
Receptie a Complexio dan teori Receptie.

Dalam paradigma usul figh klasik menurut Hasbi As-
Shiddigiey terdapat lima prinsip yang
memungkinkan Hukum Islam bisa berkembang
mengikuti masa: 1) Prinsip [jma’; 2) Prinsip Qiyas; 3) Prinsip
Maslahah Mursalah; 4) Prinsip memelihara Urf’; dan 5)
berubahnya hukum dengan berubahnya masa. Kelima
prinsip ini dengan jelas memperlihatkan betapa pleksibelnya
hukum Islam.”™

“Menjawab tantangan modernitas” adalah sebuah
jargon yang tersirat dan disepakati dibalik beraneka ragamnya
produk pemikiran muslim pada umumnya dan dibidang
hokum pada khususnya pada dasawarsa terakhir setelah kaum
muslimin teperangkap dalam kejumudan dan taglid yang
cukup lama pasca imam-imam mazhab.

Pembaharuan Hukum islam selalu seiring dengan
perkembangan dan pembaharuan pemikiran di dunia muslim
kontemporer Dalam buku Pemikiran Islam Kontemporer
sebuah ontologi esai kajian tokoh disana bisa didapati yang
menurut  Mulyadi Kartanegara menurut wilayah
kajiannya hal ini dapat dibagi ke dalam dua bagian besar yang
pertama yaitu berkenaan dengan teks suci dan yang kedua
membahas topik-topik yang lebih berkaitan dengan filsafat
atau pemikiran. Dan banyak lagi sebenarnya tokoh serta
pemikirannya yang tidak direkam dalam Antology tersebut
Fazlur Rahman misalnya yang menawarkan istilah ideal
moral dan legal spesifik dalam pemaknaan teks dan
pembagian awal tradisi Islam; Muhammad Arkoun
menawarkan pemahaman ulang tentang tradisi Islam dan

5 Taupiq Adnan Amal. Islam dan Tantangan Modernitas, Studi

Atas Pemikiran Hukum Fazlur Rahman, (Bandung: Mizan, 1989), 33-35

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

ia juga mempertanyakan keabsahan pengekalan teori-teori
figh yang telah disusun beberapa abad lampau yang sudah
tidak relevan dengan masa sekarang.’®

Dari sekian banyak pola pemikiran Islam yang bercorak
pembaharuan tentu juga berimplikasi pada aspek hokum islam
baik secara metodologis maupun wacana. Oleh karena itu metode
pembaharuan hokum islam bukanlah sebuah metode yang terlepas
dari pembaharuan pemikiran hal ini perlu pelacakan yang
cermat karena tidak semua tokoh mempunyai perhatian yang
khusus terhadap hokum Islam. Hal ini terlebih lagi jika di tarik ke
dalam wilayah hokum keluarga muslim khususnya, sehingga
dibutuhkan upaya penyesuaian bahkan modifikasi terhadap teori-
teori pemikiran yang ditawarkan para tokoh yang berkaitan
dengan hokum Islam.

Mensitir kerangka teorinya Wael B. Hallag dalam
sejarah perkembanagan metode figh (ushul figh) Amin
Abdullah menguraikan paradigma metodik usul figh
kedalam pradigma figh literalistik, utilitarianistik dan
liberalistik -penomenologik.

Dinamakan paradigma literalistic karena dominannya
pembahasan tentang teks. Ar -Risalah karya As-yafii dianggap
buku rintisan pertama tentang usul figh, penulisannya bercorak
teologis deduktif yang kemudian diikuti oleh para ahli ushul
mazhab mutakallimun (Syafiiyah, Malikiyah, Hanabilah dan
Mu 'tazilah). Setelah lebih kurang lima abad (dari abad ke2H-
7H) baru mengalami perbaikan dengan munculnya asy-
Syatibi yang menambahkan teori magqasyid syari’ah yang
mengacu pada maksud Allah yang paling mendasar sebagai
pembuat hukum.

Enam abad kemudian sumbangan asy-Syatibi
direvitalisasikan oleh para pembaharu usul figh di dunia
modern, seperti Muhammad Abduh (w. 1905), Rasyid Ridho

6 Lihat Khudori Sholeh (Ed), Pemikiran Islam Kontemporer

(‘Yogyakarta: Jendela, 2003)
I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

(w. 1935), Abdul Wahab Khallaf (w.1956), Allal alFasi (w.
1973) dan Hasan Turabi. Karena tidak menawarkan teori baru
kecuali merevitalisasi prinsip maslahah yang ditawarkan
asy-Syatibi melalui teori magashid-nya itu Weil B. Hallag
mengkategorikan para pembaharu di bidang ushul dalam
kelompok ini sebagai para pembaharu  penganut
utilitarianisme.

Sementara itu pertanyaan tentang bagaimanakah teks
suci dapat dipahami dan kemudian dijalankan dalam konteks
dunia modern yang sudah barang tentu tidak lagi sama
dengan konteks zaman nabi. Pernyataan semacam itu
menurut sebagian pakar seperti Muhammad Igbal, Mahmud
Muhammad Taha, Abdullah Ahmed An-Naim, Muhammad
Said Ashmawi, Fazlur Rahman dan Muhammad Syahrur.
Sama sekali tidak dapat diselesaikan dengan berpijak pada
prinsip maslahah klasik di atas. Mereka beranggapan prinsip
maslahah tidak lagi memadai untuk membuat hukum Islam
tetap relevan di dunia modern. Weil B. Hallag menamakan
kelompok ini dengan aliran liberalisme keagamaan karena
cenderung berdiri pada paradigma yang terlepas dari pada
paradigma klasik.””

Dilain pihak, tidak dijadikannya wahyu sebagai
sumber pengetahuan dalam tradisi ilmiah Barat terutama
dalam hal pertentangan wahyu dengan akal. Dimana
pengetahuan wahyu disingkirkan dari wilayah ilmu
karena wahyu disamakan dengan keyakinan mistik,
sementara ilmu didasarkan pada rasionalitas.”® Tetapi

" lebih lanjut dia berkomentar kelompok ini lebih menjanjikan
dan lebih persuasif. Kelompok ini dalam rangka membangun
metodologinya yang ingin menghubungkan antara teks suci dan realitas
modern lebih berpijak pada upaya melewati makna eksplisit teks untuk
menangkap jiwa dan maksud luas dari teks. Amin Abdullah, Paradigma
Alternatif Pengembangan Ushul Figh dan Dampaknya pada Figh
Kontemporer, dalam Mazhab Jogja: Menggagas Paradigma Ushul Figh

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

upaya pemisahan ini merupakan pendapat yang keliru dan
tidak dapat dipertahankan. Dalam konteks ilmu sosial
misalnya, pengaruh prinsip-prinsip transendental yang
terpancar dari wahyu tidak terbatas pada tataran dasar
konseptual dan landasan motivasional ilmu-ilmu sosial, tetapi
meluas sampai pada pembentukan teoritis dari ilmu itu,
misalnya gagasan tentang persamaan manusia yang menjadi
teori poilitik modern. Sementara konsep persamaan manusia
dapat digali dari wahyu. Oleh karenanya untuk menghindari
bahkan membuang jauh sikap apologis, hukum Islam harus
mampu mencakup dua hal yaitu secara deduktif dari nash dan
induktif (empiris) sebagai hasil penelitian atau kajian yang
nyata. Karena selama ini hukum Islam terutama masalah sosial
belum dengan jelas dikembangkan secara metodologis.
Konsekuensinya, bukan hanya dianggap normatif, namun juga
dianggap bahwa hukum Islam selama ini lebih bersifat
menghakimi atau bersifat memutus terhadap kasus yang ada,
tidak dikembangkan secara keilmuan.” Begitu juga misalnya
sebagaimana yang dijelaskan oleh Syamsul Anwar bahwa
gagasan pemaduan wahyu dan akal dalam teori hukum Islam
yang merupakan cikal bakal landasan epistimologis bagi
pengembangan metode penemuan hukum Islam (syar’i) secara
khusus, dan metode penelitian hukum Islam secara umum
sudah dimunculkan oleh Imam al-Ghazali, namun tidak
didukung oleh pengembangan analisis empiris lebih lanjut
sebagai wujud dari pemaduan wahyu dan akal tersebut.2°

Inilah kemudian diperlukannya pengembangan penelitian

Kontemporer, (Yogyakarta: Ar-Ruz, 2002), 118-123.

8 Louay Safi, Ancangan ....207

™ Lihat A. Qodri Azizy, Ekletisisme Hukum Nasional:Kompetisi Hukum
Islam dan Hukum Umum (Y ogyakarta: Gama Media, 2002), 45-46.

8 Lihat Syamsul Anwar, Teori Hukum Islam Al-Ghazali dan
Pengembangan Metode Penemuan Hukum Syair’ah, dalam M. Amin
Abdullah (dkk), Tafsir Baru Studi Islam dalam Era Multikurtur (Yogyakarta

I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

hukum Islam yang tidak hanya bersumber dari teks-teks saja
(bersifat sui-generis), tetapi juga mampu memadukannya
dengan pengalaman dalam kehidupan manusia dan pri laku
masyarakat melalui penelitian sui generis-empiris. Pemaduan
ini dibangun secara dialektis, yaitu teks-teks dapat menjadi
sumber dalam memberikan arahan tingkah laku dalam
kehidupan, sebaliknya pengalaman yang muncul dalam
masyarakat dapat memberikan gagasan bagaimana teks-teks
nash itu dipahami dan ditafsirkan 2

Apa yang coba diupayakan oleh Louay Safi dalam
Towards A Unified Approach to Shari’ah and Sosial Inference
dan tokoh lain adalah dalam kerangka tersebut di atas. Dalam
usulannya, Safi terlebih dahulu menjelaskan bagaimana setiap
pengetahuan tidak bisa lepas dari pra-anggapan tertentu atau
tidak bebas nilai (value free); bagaimana wahyu juga
mengandung suatu “rasionalitas” tertentu dan; bagaimana
realitas wahyu dan realitas empiris sama-sama bisa menjadi
sumber pengetahuan. Menurutnya, ilmu dan aktifitas ilmiah
adalah akibat dari ontologi tertentu yang mengaitkan upaya
ilmiah  dengan individu dan lingkungannya dan
melengkapinya dengan dasar motivasional. Sebaliknya,
aktivitas ilmiah mengandaikan sejumlah pernyataan tentang
sifat eksisten, suatu kebenaran yang harus diakui sebelum
terlibat dalam berbagai studi empiris. Oleh sebab itu,
memisahkan kebenaran keagamaan (metafisika, wahyu) dari
wilayah ilmiah -terutama wilayah ilmu-ilmu sosial- adalah
pendapat yang tidak dapat dibenarkan.

Perlu digasrisbawahi bahwa “ilmu sosial” yang
dimaksudkan oleh Safi dalam a univied approach to shari’ah
and sosial inference, menurut penulis, adalah ilmu sosial
kemanusiaan (humaniora) secara umum. Oleh sebab itu, ia
tidak hanya terbatas pada ilmu sosiologi saja, tetapi mencakup
pula ilmu sejarah, antropologi, politik dan sebagainya dengan

: Kurnia Kalam Semesta, 2002), 198.
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

karakternya yang “historis”, empiris dan tedas makna. Ini
tampak ketika Safi memaparkan kekhasan “ilmu sosial”
dihadapan metode-metode kealaman (naturalistic methods).
Penolakan wahyu dalam analasis ilmiah karena itu menjadi
tidak relevan terutama dalam bidang ilmu-ilmu sosial
humaniora. Sebagai konsekuensinya, maka sumber-sumber
pengetahuan juga harus digali baik dari wahyu maupun dari
realitas empiris-historis. Meski demikian, pemaduan ini
(univied model), disadari oleh Safi, tidak dimaksudkan untuk
mengharmonisasikan (mencampuradukkan) secara eklekstis
antara dua tradisi (keilmuan Islam dan Barat), akan tetapi
mengintegrasikan pengetahuan yang diperoleh oleh dari wahyu
dengan pengetahuan yang diperoleh dari pengalaman manusia.

Lebih jauh bagaimana upaya merumuskan kerangka
dasar dan bagaimana langkah-langkah metodologis dari upaya
mengintegrasikan normativitas (wahyu) dan rasionalitas
(empirisitas) itu menjadi mungkin dilakukan? Bagi Safi, hal ini
mungkin dilakukan dengan terlebih dahulu membuat inferensi
tekstual dan historis-empiris untuk kemudian dibuatkan
analisisnya yang bersifat “terpadu” antara keduanya. Kedua
inferensi tersebut dilakukan dengan suatu prosedur inferensi
yang khas, sebagaimana dijelaskan Safi.

Pendekatan metodologis yang digagas Louay Safi,
sesungguhnya hanya menyajikan suatu model penelitian ilmiah
(sosial) alternatif yang dekat dengan aspirasi Islam. Namun
demikian, ancangan metodologi alternatif tersebut barangkali
bisa dijadikan inspirasi bagi pengembangan studi hukum Islam
yang mencoba mengapresiasi dan memasukkan data-data
sosial empiris dalam analisisnya, meskipun disadari, bahwa
Safi sendiri tidak memaksudkan kajiannya ini sebagai suatu
pengembangan metode yang khusus di dalam hukum Islam.

Apabila dibawa ke dalam metode hukum Islam, maka
integrasi ini berjalan di atas peta yang berbeda. Jika proses

8 1bid.

I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

integrasi wahyu dan rakyu (empirisitas) dalam ilmu-ilmu
sosial modern bergerak untuk memasukkan wahyu —yang
sekian lama telah disingkirkan-- ke dalam analisis sosial-
historis (empiris), maka hal itu terjadi pada arah yang
sebaliknya dalam metode penemuan hukum Islam, yaitu
membawa data-data dan fenomena sosial-historis (empiris)
masuk ke dalam analisis hukum Islam (tekstual-wahyu).8? Hal
ini diakibatkan oleh karena dimensi sosial empiris-lah yang
telah disingkirkan dalam metode penemuan hukum Islam
selama ini.

Pada tingkat metode keilmuan yang lebih operasional,
proses tersebut mengandaikan adanya pendekatan “induksi
sosial” dalam hukum Islam yang dilakukan secara simultan
dengan pendekatan deduktif. Artinya, metode penemuan
hukum Islam —mengikuti inferensi terpadu a la Louay Safi--
mesti memasukkan data realitas empirik dalam proses analisis
dan penyimpulan hukumnya (Istinbath al-Ahkam), bukan
semata-mata diderivasi dari teks. Cara induksi ini menurut
Qodri Azizy, lebih hidup dan leluasa, tetapi perlu pembatasan
sejauh mana seseorang dapat berinduksi dalam berhukum.8?

Kesulitan yang masih ditemukan dalam memasukkan
realitas empiris itu adalah melalui jalan manakah realitas dan
data-data sosial empirik itu dapat ditarik dan disertakan dalam
analisis teori dan metode penemuan hukum Islam (Ushul al-
Figh)? Dalam banyak hal pendekatan induksi sosial itu sendiri
tampaknya lebih relevan bergerak untuk mengidentifikasi dan

82 Syamsul Anwar, Teori ... 205.

8 Menurut Qodri, setidaknya diberi batasan bahwa dalam proses
induksi itu dalil (teks) diposisikan sebagai inspirasi proposisi atau landasan
(starting point) analisis, terutama dari sisi epistemologi, sekaligus sebagai
alat kontrol terhadap proses dan esensi/hasil yang ditemukan. Tetapi,
pembatasan itu harus tetap memberi kebebasan berpikir. Lihat A. Qodri
Azizy, Eklektisisme... 47. Bandingkan dengan Noeng Muhadjir, Wahyu
dalam Paradigma Penelitian Ilmiah Pluralisme Metodologik: Metodologi

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

mengungkapkan causa efisien maupun causa finalis ( ‘i/lah dan
atau hikmah) dari objek-objek hukum dengan memanfaatkan
baik ilmu-ilmu sosial maupun kealaman.® Ketika kasus hukum
telah disebut dalam teks tanpa disertai illat dan hikmabh, analisis
empiris bertujuan untuk menjelaskan atau mengungkapkan
‘illat dan hikmahnya guna memantapkan penerimaan terhadap
hukum tersebut, atau juga mungkin untuk merubahnya. Bagi
kasus hukum baru yang belum ada dalam teks, analisis empiris
bertujuan untuk membangun fondasi hukum kasus tersebut.
Dalam teori hukum Islam hal ini disebut ta /il al-Ahkam atau
kausasi hukum. Menurut penulis hal ini sesuai dengan inferensi
historis Louay Safi, bahwa analisis aksi —pada langkah pertama
inferensi hitorisnya-- berupaya membongkar tujuan, motif dan
aturan. Metode ini paralel dengan analisis za 'lil dalam prosedur
inferensi tekstual.®® Di sinilah kemudian dimensi sosial empiris
dapat dimasukkan dalam setiap analisis hukum Islam.

Pada situasi ketika antara keduanya berhadapan secara
kontradiktif, maka realitas empiris (misalnya institusi adat
dsb.) harus direkonstruksi —sistem aturan dan tujuannya—
sedemikian rupa dengan tetap memberinya hak hidup. Ini
didasarkan kepada kesimpulan inferensi terpadu Safi, bahwa
suatu aksi kolektif (fenomena sosial empiris) maupun wacana
(wahyu) memiliki sistem aturan dan tujuan hingga
memungkinkan dilakukannya penyatuan, memperbandingan
atau mempertentangkan

Berdasarkan hal itu maka pola hubungan yang

Kualitatif, dalam Taufik Abdullah dan Rusli Karim (ed.), Metodologi
Penelitian Agama Sebuah Pengantar, (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1989), 61-

62.

84 Syamsul Anwar. Teori ... 207.
8 Ibid.
8 Lihat kembali pembahasan bagian C, tentang prosedur inferensi

tekstual dan historis Louay Safi.

I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

terbangun bersifat bukan hirarkis, tetapi alternatif-saling
mendukung antara realitas empiris dan wahyu dalam metode
hukum Islam. Realitas empiris dan wahyu harus berfungsi
komplementer dan berhubungan dialektis selamanya, baik
ketika realitas sosial itu tidak terdapat dalam teks wahyu
maupun Ketika ia berseberangan dengan teks wahyu.

Pendekatan

Secara umum pendekatan dan metode yang digunakan
Coulson sama dengan yang digunakan sarjana Barat lainnya
dalam bidang kelslaman,®” yakni tergolong Revisionis® atau
bahkan Double Revisionis dan bukan Tradisionalis. Dengan
pendekatan dan metode ini, maka karya-karya sejarah
menyangkut Islam, dikaji ulang dan dicoba ditafsirkan kembali
melalui data sejarah yang ada dengan menggunakan pendekatan
yang lazim diperguruan tingggi Barat.2® Namun demikian
disadari bahwa dengan pendekatan dan metode yang sama tidak
selalu sampai pada kesimpulan yang sama pula.®

Untuk memahami lebih jauh beberapa pendekatan dan
metodologi yang lazim digunakan para orientalis dalam mengkaji
Islam, berikut ini akan diutarakan beberapa pendekatan yakni:®!

87 Akh Minhaji, Kata Pengantar ..., Viii

8 pendekatan ini berasumsi dunia abstrak tidak lepas hubunganyya
dengan dunia praktik. Atau dengan kata lain, nilai adalah sama dengan
tindakan. Merupakan pola pikir yang saya sebut 'jungkir balik'. Dari kejadian
yang kasuistik sifatnya, serta merta di tarik ke dunia nilai yang universal.
Karena itu, terkesan tidak runtut. keuntungannya hanya dalam dunia polemik
'murahan’, karena memberi peluang yang besar untuk 'hit and run’ dari isu
sentral.

8 Menurut Syamsuddin Arif. Pendekatan yang digunakan oleh
orientalis dalam studi ketimuran diantaranya pendekatan sejarah atau biasa
disebut historical approuch atau historical criticsm. Maksud pendekatan ini
adalah mengkaji sejarah secara kritis. Mereka mengatakan bahwa suatu
dokumen harus dipelajari sebagaimana memperlakukan mayat. Yang
dimaksud dokumen di sini adalah sesuatu yang tertulis, bukan yang

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

Pertama, pendekatan filologis atau penelitian naskah. Tradisi
memburu dokumen atau manuskrip kuno hasil tulisan tangan
(bukan cetakan mesin) yang telah dimulai sejak zaman Renaissans
Eropa sekitar abad ketigabelas Masehi. Orientalis yang menempuh
jalan ini mengidentifikasi diri mereka sebagai ahli peradaban
purba (classicist). Caranya bisa bermacam-macam: mulai dari
teroka perpustakaan dan toko buku bekas hingga pergi menjelajahi
kampung-kampung di pedalaman. Itulah yang dilakukan Edward
Pococke di Syria, William Jones di India, Paul Kraus di Mesir,
Hellmut Ritter di Turki, Henry Corbin di Iran, Hans Daiber di
Yaman dan lain-lain.

Manuskrip yang telah diperoleh kemudian dipelajari,
disunting (di-edit), diterjemahkan dan diterbitkan lengkap dengan
catatan kritis berkenaan bahasa maupun isinya. Contohnya ialah
karya orientalis Italia Eugenio Griffini yang menerbitkan ‘edisi
kritis” kumpulan fatwa seorang Imam Syi’ah dengan judul Corpus
iuris di Zaid ibn Ali (VIII sec. Cr.) cetakan Milan, 1919. Atau
Joseph Schacht yang mengedit kitab Ikhtilaf al-Fugaha karya
Imam at-Tabari (dicetak di Leiden tahun 1933); dan yang terbaru
oleh Eric Chaumont juga edisi dan terjemah karya klasik Abu
Ishaq as-Syirazi, kitab al-Luma’ fi ushul al-figh. Le Livre des Rais

diucapkan. Karena itu tradisi dokumen ini tidak berhubungan dengan tradisi
oral atau lisan. Fokus kajiannya hanya pada teks. Lihat Syamsuddin Arif.
Metodologi ~ Orientalis  Penuh  Problem. 2009. Diakses melalui
www.inpasonline.com/index.php?option=com_content&view akses pada 12
November 2017

% Kritik misalnya datang dari Muhammad Salim el-Awa, yang
menegaskan bahwa ternyata Coulson tidak lepas dari kesalahan-kesalahan
yang dialami para Orientalis yang sangat dipengaruhi oleh kerangka berfikir,
pendekatan maupun metode yang berkembang dalam tradisi pemikiran Barat.
Ibid. hal. x-xi.

91 Lihat Syamsuddin Arif. Studi Figih dan Syariat Islam: Kritik
Pandangan Orientalis. 2009 dalam
www.inpasonline.com/index.php?option=com_content&view akses pada 12
November 2017

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat



http://www.inpasonline.com/index.php?option=com_content&view
http://www.inpasonline.com/index.php?option=com_content&view

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

illuminant les fondaments de la compréhension de la Loi. Traité
de théorie Iégale musulmane (Berkeley, 1999).%2

Terkait erat dengan metode tersebut di atas adalah
pendekatan historis atau kesejarahan. Dengan ini orientalis
berupaya meletakkan teks dalam konteks. Pemahaman terhadap
sejarah pemikiran, politik, sosial dan ekonomi dalam
hubungannya dengan pengarang dan isi naskah yang sedang
dibahas menjadi suatu keniscayaan. Pendekatan historis
memadukan beberapa pendekatan sekaligus, yaitu kritik naskah
(textual criticism), kritik nara sumber karya tulis (literary atau
source criticism), kritik ragam atau corak tulisan (form), kritik
penyuntingan (redaction), dan kritik periwayatan
(tradition/transmission criticism). Penerapan metode-metode ini
dicontohkan dengan sempurna oleh Miklos Muranyi dalam
bukunya: Ein altes Fragment medinensischer Jurisprudenz aus
Qairawan, aus dem Kitab al-Hagg des Abd al-Aziz b. Abd Allah
b. AbD Salama al-Magissun (st. 164/780-81) cetakan Stuttgart,
1985; artikel Harald Motzki, “Der Figh des Zuhri: die
Quellenproblematik,” dalam jurnal Der Islam no.68 (1991), him.
1-44; dan Andreas Gorke dalam disertasinya, Das Kitab al-
Amwal des Abu Ubaid al-Qasim b. Sallam: Entstehung und
Werkiberlieferung (Univ. Hamburg, 2000).%3

Ketiga ialah pendekatan empiris. Pola penelitian sosiologi
anthropologi ini sebenarnya telah lama dilakukan oleh ahli
ketimuran Eropa di wilayah jajahan mereka masing-masing.
Caranya dengan terjun langsung ke daerah yang hendak
diselidiki, seperti dikerjakan Snouck Hurgronje selama beberapa
bulan di Mekkah, Edward Lane di Mesir, atau Clifford Geertz
antara tahun 1952-1955 di Jawa Timur. Inilah yang diistilahkan
dengan perspective ethnograpique alias Ethnologie di Jerman dan
Volkenkunde di Belanda. Tetapi di Amerika dan Australia
khususnya penelitian lapangan ini merupakan reaksi terhadap

%2 1bid
% 1bid

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

orientalisme Kklasik yang dilihat terlalu mementingkan segi sejarah
dan dokumen-dokumen atau teks saja, tanpa memperhatikan
praktik masyarakat yang bersangkutan dalam kehidupan nyata.
Berkenaan dengan Syari’at Islam, riset data lapangan ini dapat kita
temukan, misalnya, dalam karya Daniel S. Lev, Islamic Courts in
Indonesia (Berkeley, 1972), Henry Toledano, Ann E. Mayer,
Property, Social Structure, and Law in the Modern Middle East,
Anna Wiirth, As-Sari’a fi Bab al-Yaman: Recht, Richter und
Rechtspraxis an der familienrechtlichen Kammer des Gerichts
Siid-Sanaa, (Republik Jemen) 1983-1995 (Berlin, 2000).%*

Dari uraian di atas tampak bahwa Coulson
memperlihatkan bahwa di dalam menciptakan struktur hukum
secara lengkap hubungan wahyu Tuhan dan akal manusia terjalin
begitu dekat dan hampir tidak dapat dipisahkan. Dalam
kenyataannya, pemikiran para fugaha melahirkan pemikiran yang
cukup bervariasi. Ini mengabdikan norma-norma hukum adat yang
sudah ada dengan merumuskan proporsi bahwa wahyu Tuhan
secara diam-diam mengesahkan hukum adat jika wahyu tidak
secara jelas menolaknya; analogi dipakai untuk memperluas
putusan-putusan wahyu Tuhan vyang spesifik, sedangkan
“istihsan” mengesahkan penyimpangan kaidah dari analogi untuk
mencapai suatu pemecahan yang dianggap lebih tepat.

Tetapi bentuk apapun yang diambil, spekulasi yuridis pada
masa Klasik tidak dianggap sebagai suatu proses yang independen
yang menciptakan lapangan hukum buatan manusia disamping
peraturan-peraturan Tuhan, ia sama sekali tunduk kepada
kehendak Tuhan, dan dalam beberapa hal yang berfungsi mencari
pemahaman dan pelaksanaan maksud-maksud Allah bagi
masyarakat muslim. Konflik seperti ini berkenaan dengan bidang
wewenang dan peran akal sebagaimana sudah dalam yurisprudensi
tradisional yang hanya berkenaan dengan cara, karena dengan
tujuan ini dapat dicapai. Dari sudut ini hukum Islam adalah hukum

% 1bid

I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

Tuhan dan sekaligus hukum buatan manusia. Dalam pemikiran
yurisprudensi Islam dua deskripsi tersebut adalah saling
melengkapi dan tidak saling kontradiksi.

Disamping itu, dari analisiasnya Coulson telah berhasil
memberi gambaran menyangkut persoalan-persoalan pokok yang
dihadapi umat Islam dalam bidang hukum Islam. Demikian
kesalahpahaman yang terjadi di kalangan sementara orang Islam
terhadap hukum Islam, tidak terkecuali di Indonesia, dalam
memandang figh. Kekeliruan ini rasanya perlu diperbarui dan
dibetulkan, dan untuk itu terlebih dahulu perlu dipahami faktor-
faktor apa sebenarnya mengakibatkan kekeliruan tersebut. Dalam
konteks inilah karya Coulson ini layak untuk diberi tempat.

Namun demikian, apa yang diuraikan Coulson bukannya
sepi dari kritik, kritik atas apa yang diutarakan Coulson misalnya
datang dari Muhammad Salim el-Awa, yang menegaskan bahwa
ternyata Coulson tidak lepas dari kesalahan-kesalahan yang
dialami para Orientalis yang sangat dipengaruhi oleh kerangka
berfikir, pendekatan maupun metode yang berkembang dalam
tradisi pemikiran Barat. Hal ini misalnya terlihat ketikan Coulson
meyakini adanya pemisahan antara moral dengan hukum atau
antara etika dengan hukum, padahal dalam Islam kedua hal
tersebut tidak dapat dipisahkan. Contoh lain terlihat ketika
Coulson mengadopsi teori backward projection dalam kaitannya
dengan orisinilitas hadis. Walaupun mengakui akan adanya hadis
Nabi, seperti yang terlihat di atas, Coulson tidak jarang
menggunakan teori tersebut untuk menolak adanya hadis-hadis
tertentu yang tampak tidak bisa mendukung tesis yang dibangun
dalam menghadapi satu kasus hukum.®

Kritik metodologis dalam karya Coulson ini juga datang
dari Muhammad Abd. Rauf, yang menegaskan bahwa
berdasarkan data sejarah, agak susah bahkan tidak mungkin bagi
seseorang untuk mempelajari agama orang lain (outsider), karena

% 1bid. xi
% 1bid

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

itu patut dipertanyakan keabsahan orientalis (non-Muslim) untuk
mengkaji secara obyektif agama Islam, pandangan ini juga beredar
luas dikalangan umat Islam di Indonesia.®® Mendukung Abd Rauf
ini Fazlur rahman mengamini kebenaran kritik tersebut yakni
dengan menambahkan bahwa orientalis tidak mungkin memasuki
kajian Islam pada wilayah mormatif, lebih-lebih yang bernuansa
esoteric%’

Kritik berikutnya menyangkut pendapat Coulson yang
menyatakan bahwa Syariat Islam itu tak lebih dari sekadar
wacana, karena tak pernah dilaksanakan dalam kenyataannya.
Menurut Coulson, alasan utama mengapa banyak ahli figh
menolak jabatan hakim (gadi) di pengadilan tinggi ialah karena
mereka tahu betul bahwasanya Syari’at itu hanyalah adicita
agama, penting dipelajari namun sekadar untuk diketahui dan
bukan untuk diterapkan sebagai sebuah sistem undang-undang.
Pandangan keliru ini jelas sekali mengesampingkan fakta sejarah
Umat Islam, seolah-olah kaum Muslimin tidak pernah dan tidak
mau mengamalkan Syari’at agamanya. Walaupun benar tidak
selamanya dan tidak sepenuhnya hukum-hukum Syari’ah
diberlakukan, hal itu tidak berarti ia merupakan idealisme belaka.
Semua ulama dan kaum Muslimin dari dahulu hingga sekarang
sepakat hukum Allah wajib ditegakkan di muka bumi dan
mengabaikannya adalah dosa. Peliknya, teori yang pertama kali
dilontarkan oleh Ignaz Goldziher dan diamini oleh Joseph Schacht
ini justru disebarkan di Indonesia dalam bentuk dikotomi ‘Islam
normatif’ dan ‘Islam historis’

Disamping beberapa kritik di atas, disini dapat disebut
juga beberapa kelemahan studi orientalis terhadap Islam yang
mereka akui yakni bahwa Para orientalis (non-Muslim) itu pada
akhirnya banyak yang mengakui bahwa keterbatasan mereka
dalam memahani materi-materi kelslaman lebih menonjol
ketimbang kelebihan metodologi yang mereka miliki. Bahkan, ada

7 1bid. xii

I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

di antara mereka yang berterus terang bahwa Arablah
(muslimlah) yang seharusnya memegang pekerjaan ini.
Keterbatasan dalam  menguasai bahasa Arab sangat
mempengaruhi pemahaman mereka tentang Islam.%

Penutup

Dari kajian yang dilakukan Coulson ini setidaknya
terdapat beberapa hal yang dapat disimpulkan yakni bahwa
kemandekan pemikiran figh di dunia Islam selama ini adalah
karena kekeliruan dalam menetapkan pilihan dari pasangan-
pasangan konflik tersebut di atas, atau sekurang-kurangnya
kekeliruan dalam menentukan bobot masing-masing pasangan
konflik itu. Figh juga telah dipandang sebagai ekspresi kesatuan
hukum Islam yang universal daripada sebagai ekspresi
keragaman partikular. Figh telah mewakili hukum dalam bentuk
cita-cita daripada sebagai respon atau refleksi kenyataan yang ada
secara realis. Figh juga telah memilih stabilitas daripada
perubahan. Semua itu, telah mengakibatkan kemandekan
pemikiran figh di dunia Islam selama ini.

Karenanya dibutuhkan upaya-upaya guna mereaktualisasi
syariah Islam, khususnya dalam bidang figih dengan kembali
mengkaji konflik-konflik yang terjadi diseputar penetapan
hukum fikih tersebut disamping itu, figh juga harus dilihat
sebagai mata rantai perubahan yang tak henti-hentinya tanpa
harus dipersoalkan keabsahannya karena pada akhirnya figh itu
hanya menyangkut soal cabang dari agama.

Dalam hal ini Atho’®® menyajikan beberapa prasyarat
untuk hal ini, yakni adanya tingkat pendidikan dan tingkat
keterbukaan yang tinggi dari masyarakat Muslim. Kedua, adanya
keberanian di kalangan umat Islam untuk mengambil pilihan-
pilihan yang tidak konvensional dari pasangan-pasangan pilihan

% Hal ini misalnya diungkapkan oleh Syaikh Musthafa as-Siba’l

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

tersebut di atas. Dan ketiga, memahami faktor-faktor sosiokultural
dan politik yang melatarbelakangi lahirnya suatu produk
demikiran fighiyah tertentu, agar dapat memahami partikularisme
dari produk pemikiran hukum itu. Dengan demikian, jika di tempat
lain atau pada waktu lain ditemukan unsur-unsur partikularisme
yang berbeda, maka produk pemikiran hukum itu dengan
sendirinya harus dirubah. Dengan demikian dinamika hukum
Islam dapat terus dijaga dan dikembangkan

Daftar Pustaka
A. Qodri Azizy, 2002. Ekletisisme Hukum Nasional: Kompetisi
Hukum Islam dan Hukum Umum. Yogyakarta: Gama Media.

Akh Minhaji, Kata Pengantar Noel James Coulson Dalam Perspektif
Orientalisme Hukum Islam. Pada Noel J. Coulson. 2001. Konflik
Dalam Yurisprudensi Islam. (Terj. Fuad). Yogyakarta: Navila

Amir Mu’allim. Metode Ijtihad Hukum Islam di Indonesia: Upaya
Mempertemukan Pesan-Pesan Teks Dengan Realitas Sosial.
Disampaikan pada Pidato Pengukuhan dalam Jabatan Guru
Besar Bidang IImu Figih Universitas Islam Indonesia pada 17
Juli 2006

Fuaz Zein, 2001. Pengantar Penerjemah dalam Noel J Coulson Konflik
Dalam Yurisprudensi Islam Yogyakarta: Navila

Hermansyah, 2009. Dakwah Menuju Islam Kaafah. Yogyakarta: Star
Book Media.

Imam Syaukani, 2006. Rekonstruksi Epistemologi Hukum Islam
Indonesia. Jakarta: PT. Rajagrafindo Persada.

Khudori Sholeh (Ed), 2003. Pemikiran Islam Kontemporer.

pada 12 November 2017

setelah ia meninjau langsung pusat orientalisme di sekitar Eropa dan 9 Atho’ Mudzhar. Figh dan Reaktualisasi Ajaran Islam...60
berdialog langsung dengan para orientalis. Lihat www.allslamu.com diakses

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat



http://www.alislamu.com/

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

Yogyakarta: Jendela.

Louay Safi, 2001. Ancangan Metodologi Alternatif: Sebuah Refleksi
Perbandingan Metode Penelitian Islam dan Barat. Yogyakarta:
Tiara Wacana

Mahmoud Muhammed Taha. 2003. Arus Balik Syariah Terj. Khoiron
Nahdiyyin. Yogyakarta: LKiS

Muhammad Baltaji. 2003 Metodologi ljtihat Umar bin Khattab.
Jakarta: Khalifa

Muhammad Muslehuddin, t.th. Philosofy of Islamic Law and the
Orientalist
A Comparative Study Of Islamic Legal System. Lahore: Ashrag
Mirza, Mg. Director, Islamic Publication Ltd.

Muhammad Syahrur, 2007. Prinsip dan Dasar Hermeneutika Hukum
Islam Kontemporer. Terj. Sahiron Samsuddin dan Burhanudin
Dzikri. Yogyakarta: eLSAQ Press

Noel J Coulson. 2001. Konflik Dalam Yurisprudensi Islam. Terj. Fuad.
Yogyakarta: Navila

Noeng Muhadjir, Wahyu dalam Paradigma Penelitian lImiah
Pluralisme Metodologik: Metodologi Kualitatif, dalam Taufik
Abdullah dan Rusli Karim (ed.), 1989. Metodologi Penelitian
Agama Sebuah Pengantar, Yogyakarta: Tiara Wacana

Nurcholish Madjid. 1992. Islam Doktrin dan Peradaban. Jakarta:
Paramadina.

Syamsul Anwar, Teori Hukum Islam Al-Ghazali dan Pengembangan
Metode Penemuan Hukum Syair’ah, dalam M. Amin Abdullah
(dkk.), 2002. Tafsir Baru Studi Islam dalam Era Multikurtur.
Yogyakarta: Kurnia Kalam Semesta.

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

Taupiq Adnan Amal, 1989. Islam dan Tantangan Modernitas, Studi
Atas Pemikiran Hukum Fazlur Rahman. Bandung: Mizan.

Internet

www.allslamu.com diakses pada 12 November 2017

www.inpasonline.com/index.php?option=com_content&view akses
pada 12 November 2017

Atho’ Mudzhar. Figh dan Reaktualisasi Ajaran Islam. 1990. Artikel
pada
http://media.isnet.org/Islam/paramadina/konteks/index.html
diakses pada 12 November 2017

Sri Wahyuni Penerapan Syariat Islam di Indonesia (Problem dan
Strategi) 2017 Artikel pada http://Sriwahyuni.blogspot.com.
Diakses pada 12 November 2017

I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat



http://www.alislamu.com/
http://www.inpasonline.com/index.php?option=com_content&view
http://media.isnet.org/Islam/paramadina/konteks/index.html
http://sriwahyuni.blogspot.com/

