
Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 2 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 
    

Konflik Dalam Yurisprudensi Islam 

 

 
Hermansyah1 

 
ABSTRAK 

Sejak masa pembentukan hukum Islam, terdapat perbedaan 

pendapat tentang apakah hukum Islam hanya bersumber dari 

wahyu atau akal juga berperan dalam memahami hukum Islam. 

Perbedaan pendapat yang terjadi kemudian -di era sekarang 

ini- tentang apakah hukum Islam sebagai hukum Islam bersifat 

sacral dan tidak dapat diubah, ataukah dapat berubah sesuai 

dengan perubahaan permasalahan, waktu dan tempat serta 

perkembangan zaman. 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa fiqh juga telah 

dipandang sebagai ekspresi kesatuan hukum Islam yang 

universal daripada sebagai ekspresi keragaman partikular. Fiqh 

telah mewakili hukum dalam bentuk cita-cita daripada sebagai 

respon atau refleksi kenyataan yang ada secara realis. Fiqh juga 

telah memilih stabilitas daripada perubahan. Semua itu, telah 

mengakibatkan kemandekan pemikiran fiqh di dunia Islam 

selama ini. 

Kata Kunci: Hukum Islam, Fiqh, Konflik 

 

Pendahuluan 

Pada umumnya masyarakat Islam, khususnya masyarakat 

Islam Indonesia, memandang fiqh identik dengan hukum Islam, 

dan hukum Islam dipandang identik dengan aturan Tuhan. 

Sebagai akibatnya fiqh cenderung dianggap sebagai aturan Tuhan 

itu sendiri. Dengan cara pandang itu, maka kitab-kitab fiqh 

dipandang sebagai kumpulan hukum Tuhan, dan karena hukum 

 
1 IAI Qomarul Huda Bagu 
2. Atho’ Mudzhar. Fiqh dan Reaktualisasi Ajaran Islam. 1990. 

Artikel pada http://media.isnet.org/Islam/paramadina/konteks/index.html 

Tuhan adalah hukum yang paling benar dan tidak bisa dirubah 

maka kitab-kitab fiqh bukan saja dipandang sebagai produk 

keagamaan, tapi sebagai buku agama itu sendiri. Akibatnya, 

selama berabad-abad fiqh menduduki tempat yang amat 

terpandang sebagai bagian dari agama itu sendiri, dan bukan 

bagian dari produk pemikiran keagamaan.2  

Akibat lebih lanjut dari kedudukan fiqh yang diidentikkan 

dengan agama itu, maka orang yang menguasai fiqh yang biasanya 

disebut fugaha, juga mempunyai kedudukan tinggi, bukan saja 

sebagai orang yang memaklumi produk pemikiran keagamaan tapi 

sebagai penjaga hukum agama itu sendiri. Secara sosiologis 

kedudukan demikian itu memberi hak-hak istimewa dan peranan 

tertentu kepada fuqaha pada lapisan sosial tertentu, yang pada 

gilirannya akan mempengarahi cara pandang dan cara piker 

fuqaha itu sendiri. Ketika seorang faqih dari suatu masa 

menuliskan tintanya menjadi kitab fiqh, maka sebenarnya itu tidak 

terlepas dari cara pandang dan cara pikirnya yang sebagian atau 

seluruhuya diwarnai oleh kedudukan sosialnya tadi.3 

Hal ini yang dikemudian hari dapat menyebabkan konflik 

dasar antara wahyu Tuhan atau akal manusia (pemikiran fuqaha). 

Di sini, sebenarnya terjadi siklus yang menarik diamati yakni 

bahwa untuk menjaga dan memeliharanya, fiqh memerlukan 

penjaga yang disebut faqih atau fuqaha, dan untuk memelihara 

status diri mereka, maka para fuqaha memerlukan kehidupan fiqh 

yang tinggi. Kadang-kadang fiqh yang dipeliharanya itu adalah 

produk para pendahulunya, tapi kadang-kadang juga produksinya 

sendiri. Ironisnya, produk-produk pemikiran fiqh itu dianggap 

sebagai identik dengan hukum Tuhan itu sendiri, sebagaimana 

telah disebutkan di muka. Demikian kesalahpahaman yang terjadi 

di   kalangan sementara orang Islam, tidak terkecuali di Indonesia 

diakses pada 12 November 2017 
3 Ibid  

http://media.isnet.org/islam/paramadina/konteks/index.html


Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

dalam memandang fiqh. 

Sejak masa pembentukan hukum Islam, terdapat 

perbedaan pendapat tentang apakah hukum Islam hanya 

bersumber dari wahyu atau akal juga berperan dalam memahami 

hukum Islam. Perdebatan ini dapat dilihat dalam beberapa kitab 

ushul Fiqh, antara Asy'ariyah, Mu'tazilah dan Maturidiyah. 

Kelompok Asy'ariyah memandang bahwa hukum Islam hanya 

diketahui dari wahyu Tuhan, sedangkan Mu'tazilah memandang 

bahwa hukum Islam dapat diketahui dengan akal manusia, 

adapaun Maturidiyah sebagai tindakan kompromi antara 

keduanya yaitu bahwa hukum Islam berasal dari wahyu Tuhan 

dan dapat diketahui dengan akal manusia. Perbedaan pendapat 

seperti ini juga terjadi dalam pandangan para ahl al-hadist dan 

ahl ar-ra'yi, sejak masa awal pembentukan hukum Islam yang 

berlanjut kepada terbentuknya mazhab Maliki dan Hanafi. 

Perdebatan dua aliran ini dikompromikan oleh Syafi'i dengan 

metode analogi (Qiyas).4 

Perbedaan pendapat yang terjadi kemudian -di era 

sekarang ini- tentang apakah hukum Islam sebagai hukum Islam 

bersifat sacral dan tidak dapat diubah, ataukah dapat berubah 

sesuai dengan perubahaan permasalahan, waktu dan tempat serta 

perkembangan zaman. Konflik Dalam Yurisprudensi Islam 

adalah merupakan buah karya Noel J Coulson (selanjutnya kita 

sebut Coulson) seorang pengajar hukum-hukum ketimuran di 

Universitas London. Coulson mengetengahkan penyelidikan 

mengenai hakikat hukum Islam dengan cara menguji enam sifat 

yang berlawanan yakni wahyu dan akal, kesatuan dan keragaman, 

otoritas dan kebebasan, idealism dan realisme hukum dan 

moralitas, serta stabilitas dan perubahan, disamping itu, Coulson 

juga mencoba menguraikan tentang sejarah perkembangan 

 
4 Sri Wahyuni Penerapan Syariat Islam di Indonesia (Problem dan 

Strategi) 2009 Artikel pada sriwahyuni.blogspot.com. diakses pada 12 

November 2017 

hukum Islam yang diperankan oleh para hakim dan mufti.5 

Disisi lain ada fenomena yang menarik dan dapat dengan 

mudah terlihat dalam studi hukum Islam yakni adanya beberapa 

konsep yang berpasangan, misalnya konsep tentang zahir dan 

batin, muhkamat dan mutasyabihat, qat’iy dan zanni, akal dan 

wahyu, serta idealis dan realis dan sebagainya. Persoalannya yang 

mungkin timbul adalah bagaimana memahami dan mendudukkan 

konsep-konsep tersebut secara proporsional. Karena tidak dapat 

dipungkiri akan adanya pihak yang melihat secara dikotomis 

fenomena konsep yang berpasang-pasangan tersebut. Apakah kita 

dapat berkata bahwa tidak ada dikotomi di antara konsep-konsep 

yang berpasangan itu hal inilah yang diamati oleh Coulson, yang 

pada mulanya merupakan bahan-bahan kuliah berserinya di 

Chicago University, Amerika Serikat. 

Coulson terlebih dahulu berbicara tentang konflik dan 

ketegangan yurisprudensi Barat yang pada pokoknya merupakan 

produk dari berbagai macam filsafat hidup dan ideologi politik 

yang telah menemukan polanya dalam peradaban Barat, dan 

berbeda pandang tentang nilai-nilai tertinggi dan tujuan hidup 

manusia. Namun, pertanyaan fundamental tentang hukum Islam, 

lanjut Coulson, dijawab untuk yurisprudensi Islam, dalam arti 

yang tidak ada kompromi dan secara prinsip tidak mengenal 

konflik dasar, menurut keyakinan agama itu sendiri. Hukum 

adalah sistem tentang perintah-perintah Tuhan yang ditentukan 

secara ketuhanan. Menolak prinsip ini pada dasarnya berarti 

meninggalkan keimanan dalam Islam.6 

Selanjutnya, Coulson memberi pengertian yurisprudensi 

Islam sebagai keseluruhan proses aktivitas intelektual yang 

memastikan dan menemukan istilah kehendak Tuhan dan 

mentransformasikannya ke dalam suatu sistem hak dan kewajiban 

4. Fuaz Zein, Pengantar Penerjemah dalam Noel J Coulson. Konflik 

Dalam Yurisprudensi Islam (Yogyakarta: Navila, 2001), hal.v-vi 
6. Noel J Coulson. Konflik Dalam Yurisprudensi Islam. Terj. Fuad 

(Yogyakarta: Navila, 2001), hal. 1-2 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

yang secara hukum dapat dilaksanakan. Dan di dalam inilah 

terdapat istilah-istilah referensi yang ketat dan menimbulkan 

konflik dan ketegangan.7 Oleh Coulson, konflik itu dikatakan 

bermula dari konflik antara wahyu dan akal, kemudian merembet 

kepada persoalan kestuan dan keragaman, otoritas dan 

kebebasan, idealisme dan realisme, hukum dan moralitas, serta 

stabilitas dan perubahan.8 

Akan tetapi, di tempat lain, Coulson mengatakan bahwa 

memang hubungan masing-masing kutub tersebut tampak 

berbeda, dan bahkan bertentangan. Namun jika dicermati akan 

dapat dipahami bahwa masing-masing secara simbolis saling 

berhubungan dan bersifat komplementer, dan bukan saling 

bertentangan.9 Bertolak dari pandangan Coulson tersebut, maka 

bagaimana sebenarnya pilihan konflik yang dapat mempengaruhi 

pandangan seseorang tentang fiqh, berikut akan di uraikan di 

bawah ini.  

Noel James Coulson menggambarkan bahwa adanya 

konflik dalam yurisprudensi Islam berawal dari adanya 

pertanyaan-pertanyaan menyangkut siapa yang memiliki otoritas 

untuk menetapkan kebenaran dalam Nash (Al Qur’an dan As 

Sunnah) dalam yusrisprudensi Islam? Apa arti yang tepat 

berkenaan dengan norma-norma perilaku sosial yang terkandung 

didalamnya? Dengan wewenang macam apa arti yang tepat itu 

diungkapkan dan ditentukan dalam bentuk peraturan-peraturan 

yang sah yang harus dipatuhi oleh pengadilan dan penanganan 

hukum yang bisa diberikan? Itulah pertanyaan-pertanyaan yang 

oleh Coulson harus dijawab oleh para ahli hukum Islam 

(fuqaha).10 

Selanjutnya Coulson menyatakan bahwa secara singkat 

yurisprudensi dalam Islam merupakan proses aktivitas intelektual 

 
7 Muhammad Muslehuddin, Philosofy of Islamic Law and the 

Orientalist A Comparative Study Of Islamic Legal System (Lahore: Ashraq 

Mirza, Mg. Director, Islamic Publication Ltd. t.th.) h. 192 
8 Imam Syaukani, Rekonstruksi Epistemologi Hukum Islam 

menyeluruh yang memastikan dan mengungkapkan batasan-

batasan kehendak Tuhan dan mentransformasikan ke dalam 

system hak-hak dan kewajiban yang dapat diselenggarakan 

menurut hukum. Dalam istilah seperti itulah yang menurut 

Coulson konflik-konflik muncul dalam pemikiran hukum Islam. 

 

Pembahasan 

Hasil Kajian Terdahulu 

Dalam sejarah pertumbuhan hukum Islam kita 

mengetahui, terdapat dua aliran besar di kalangan para pendiri 

madzhab, dalam hal porsi penggunaan akal, dalam mencoba 

memahami dan menjabarkan ajaran Islam tentang hukum. 

Kelompok pertama adalah mereka yang mengutamakan 

penggunaan hadits dalam memahami ayat-ayat al-Qur'an dan 

kelompok kedua, adalah mereka yang mengutamakan penggunaan 

akal. Kelompok pertama kemudian dikenal dengan ahl al-hadith 

dan kelompok kedua disebut ahl al-ra'yi. Kelompok pertama 

terutama berkembang di Madinah, dan dipelopori Imam Malik bin 

Anas dan kelompok kedua berkembang di Kufah dan Baghdad, 

dipelopori Imam Abu Hanifah. Kedua aliran ini telah 

menghasilkan kitab-kitab fiqh yang berbeda. Kitab-kitab fiqh hasil 

kelompok pertama lebih memberi tempat kepada hadits-hadits 

meskipun lemah, sedangkan kelompok kedua menghasilkan kitab-

kitab fiqh yang bersifat rasional. Imam Syafi'i sebenarnya telah 

berusaha menjembatani kedua kelompok itu, tapi tidak 

sepenuhnya berhasil, karena beliau sendiri pada akhirnya lebih 

memihak pada kelompok pertama.11 

Tesis Imam asy-Syafi’i mengungkapkan bahwa perlunya 

akal manusia untuk menetapkan aturan hukum terhadap situasi 

yang secara nyata atau secara khusus tidak diatur oleh wahyu 

Indonesia (Jakarta: PT. Rajagrafindo Persada, 2006), hal. 233 
9 Ibid. hal. 166 
10 Ibid, 3 
11 Ibid Atho’ Mudzhar. Fiqh dan Reaktualisasi Ajaran Islam…, 19 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

Tuhan. Tetapi akal Manusia yang demikian ini tidak dapat 

digolongkan sebagai ra’yu. Sebab akal di sini tidak bisa dipakai 

sebagai sumber hukum terlepas dari kehendak Tuhan dalam 

mencapai tujuan apapun yang diinginkan para ahli hukum. Fungsi 

akal adalah mengatur kasus-kasus yang baru dengan cara 

memberlakukan kasus baru tersebut diatas prinsip wahyu Tuhan 

yang telah mengatur kasus yang sama atau pararel. Proses ini 

dikenal dengan qiyas (anologi). Oleh karena proses anologi harus 

menemukan tempat bertolaknya dalam perwujudan kehendak 

tuhan yang telah diterima, akal manusia terbatas dalam 

pelaksanaan dan pengembangan hukum Tuhan dan tidak dapat 

menjalankan sendiri terlepas dari wahyu.12 

Penelitian lain, dilakukan oleh Muhammad Amziyan.13 

Amziyan melakukan kritik yang ekstensif terhadap ligika 

positivism dan mengajukan sejumlah prinsip dan criteria untuk 

membangun suatu meodologi Islami. Dengan fokus pada 

persoalan metode ini, Amziyan menguraikan sejumlah criteria 

dengan tujuan utama memasukkan wahyu sebagai suatu sumber 

intrinsik penalaran ilmiah. Disamping itu, Amziyan juga 

menekankan perlunya mentrandensikan difinisi ilmu positifistik 

untuk tujuan menggabungkan wahyu kedalam wilayah ilmu. Hal 

ini menurut Amziyan meski dilakukan secara komprehensif 

dimana baik nilai-nilai maupun konsep-konsep Qur’ani 

digunakan untuk mengarahkan penelitian ilmiah. 

Bagi Amziyan, wahyu dapat member kontribusi pada 

pengembangan teori-teori social dengan tiga cara yang berbeda 

yakni: pertama, wahyu dapat memberikan informasi yang akurat 

tentang watak kehidupan social yang mula-mula. Kedua, wahyu 

dapat meluruskan persoalan metafisika pengetahuan social 

tentang penciptaan dan evolusi manusia. Dan akhirnya wahyu 

 
12 Noel J Coulson. Konflik Dalam Yurisprudensi Islam....7-8 
13 Louay Safi, Ancangan Metodologi Alternatif: Sebuah Refleksi 

Perbandingan Metode Penelitian Islam dan Barat. (Yogyakarta: Tiara 

Wacana, 2001), 28 

dapat membantu untuk memformulasikan dan menemukan 

hukum-hukum sosial.14 Lebih dari sekedar merumuskan metode 

yang memungkinkan membawa statemen-statemen al-Qur’ani ke 

dalam proposisi social secara akurat, Amziyan juga 

membandingikan apa yang ia sebut dengan “gradasi sosial” 

(tadaruj ijtima’i) ilmu social islami dengan ilmu social kapitalis 

dan marxis. 

 

Konflik Dalam Yurisprudensi Islam 

Coulson melihat adanya beberapa konflik dasar dalam 

hukum Islam yaitu: 

Konflik antara Wahyu dan Akal 

Pertama konflik antara wahyu dan akal. Sebenarnya 

persoalan pokok dan amat sentral dalam pembahasan hukum 

Islam bertumpu pada konflik antara wahyu dan akal, dari 

konflik inilah kemudian muncul masalah-masalah lain.15  

Dalam sejarah pertumbuhan hukum Islam kita 

mengetahui, terdapat dua aliran besar di kalangan para pendiri 

madzhab, dalam hal porsi penggunaan akal, dalam mencoba 

memahami dan menjabarkan ajaran Islam tentang hukum. 

Kelompok pertama adalah mereka yang mengutamakan 

penggunaan hadits dalam memahami ayat-ayat Qur'an dan 

kelompok kedua, adalah mereka yang mengutamakan 

penggunaan akal. Kelompok pertama kemudian dikenal 

dengan ahl al-hadith dan kelompok kedua disebut ahl al-ra'yi. 

Kelompok pertama terutama berkembang di Madinah, dan 

dipelopori Imam Malik bin Anas dan kelompok kedua 

berkembang di Kufah dan Baghdad, dipelopori Imam Abu 

Hanifah. Kedua aliran ini telah menghasilkan kitab-kitab fiqh 

yang berbeda. Kitab-kitab fiqh hasil kelompok pertama lebih 

14 Ibid.  
15 Akh Minhaji, Kata Pengantar Noel James Coulson Dalam 

Perspektif Orientalisme Hukum Islam, pada Noel J Coulson. Konflik Dalam 

Yurisprudensi Islam. Terj. Fuad (Yogyakarta: Navila, 2001), xiii 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

member tempat kepada hadits-hadits meskipun lemah, 

sedangkan kelompok kedua menghasilkan kitab-kitab fiqh 

yang bersifat rasional. Imam Syafi'i sebenarnya telah berusaha 

menjembatani kedua kelompok itu, tapi tidak sepenuhnya 

berhasil, karena beliau sendiri pada akhirnya lebih memihak 

pada kelompok pertama.16 

Ciri dari 150 tahun Islam yang pertama, ialah adanya 

kebebasan pemikiran hukum dalam upaya memecahkan 

berbagai masalah yang secara khusus tidak diatur oleh wahyu 

Tuhan. Norma hukum semacam ini seperti yang ditetapkan al-

Qur’an dan as-Sunnah pada dasarnya dipandang tidak lebih 

sebagai modifikasi ad hoc dari adat yang ada. Hukum adat 

yang berlaku masih merupakan norma tingkah laku yang 

diterima kecuali kalau digantikan secara khusus oleh 

ketentuan-ketentuan wahyu Tuhan. Dan kalau keadaan baru 

menimbulkan problem baru, hal ini diserahkan kepada ahli 

hukum (faqih) berdasarkan pertimbangan yang dipandang 

sesuai. Dalam proses mengungkapkan pendapatnya yang 

dikenal dengan ra’yu, setiap orang bebas memperhitungkan 

faktor-faktor yang ia anggap relevan. Tetapi sikap pragmatis 

ini segera menjadi persoalan setelah munculnya upaya 

sistematisasi pemikiran teologi dan filsafat.17 

Menurut Coulson, hukum Islam yang dilukiskan 

sebagai hukum Tuhan sekaligus hukum yang dilahirkan oleh 

para fuqaha memberi peluang munculnya konflik dasar antara 

wahyu Tuhan dan pemikiran manusia (fuqaha). Dalam Bab ini 

Coulson ingin membahas peran masing-masing yang 

dimainkan oleh dua elemen yang berbeda ini dalam 

pembentukan hukum Islam. Yang menjadi kajiannya adalah 

hukum-hukum Islam yang telah dirumuskan dalam masa 

kalsik atau tradisional pada abad pertengahan.18 Coulson 

 
16 Ibid Atho’ Mudzhar. Fiqh dan Reaktualisasi Ajaran Islam…, 54 
17 Ibid, 5-6 
18 Noel J Coulson. Konflik....., 4 

menilai Al-Qur’an dan as-Sunnah secara bersama-sama tidak 

meliputi pengertian sebagai kitab undang-undang yang 

komprehensif. Materi hukum yang dikandungnya adalah 

sebuah koleksi dan putusan-putusan yang berangsur-angsur 

terhadap persoalan-persoalan khusus yang tersebar luas dalam 

berbagai topik yang berbeda, jauh dari penggambaran sebuah 

substansi kesatuan kumpulan tulisan hukum, ia hampir-hampir 

tidak nampak sebagai satu sistem hukum yang sederhana 

sekalipun.19 

Dalam kajiannya Coulson memaparkan adanya 

pertentangan antara dua kelompok yakni kelompok ahlu al-

hadis dan ahlu ar-ra’yi. Kelompok ahlu al-hadis percaya 

bahwa setiap hukum harus berasal dari Al-Qur’an dan hadits. 

Sedangakan ahlu ar-ra’yi adalah sekelompok orang yang 

berpandanagn bahwa penggunaan akal bebas untuk 

menguraikan hukum adalah sah dan perlu. Ketegangan antara 

dua kelompok ini muncul sejak lahirnya yurispendensi Islam 

khusunya menyangkut tentang antara unsur wahyu Tuhan dan 

unsur manusia didalam penetapan hukum.20 

Imam Asy-Syafi’i menjadi penengah dalam konflik dua 

kelompok ini. Ia membuat rumusan kompromi didalam konflik 

ini pada awal tahun-tahun awal abad kesembilan. Imam Asy-

Syafi’i berdiri kokoh dibelakang prinsip Ketuhanan yang 

mengilhami Sunah Nabi, disisi yang lain ia mengakui perlunya 

akal manusia untuk menetapkan aturan hukum terhadap situasi 

yang secara nyata atau secara khusus tidak diatur oleh wahyu 

Tuhan. Namun al-imam menegaskan bahwa akal manusia tidak 

dapat digolongkan sebagai ra’yu. Sebab akal manusia tidak 

dipakai sebagai sumber hukum. Oleh karena itu menurutnya 

peran akal manusia harus ditempatkan dibawah prinsip-prinsip 

yang telah ditetapkan oleh wahyu Tuhan. Proses ini dikenal 

19 Ibid.  
20 Ibid.  6-7 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

sebagai qiyas (analogi).21 

Tesis Asy-Syafi’i menjadi dasar penjelasan terperinci 

dari teori hukum Islam klasik. Sejak abad ke 10 dan seterusnya 

telah dicapai satu konsensus (kesepakatan) bahwa norma 

hukum harus diambil dari Al-Qur’an, as-Sunnah atau 

kesimpulan melalui proses qiyas. Perlu diingat bahwa teori 

hukum klasik mengakui dalam beberapa kasus, penerapan 

analogi yang kaku mungkin dapat membawa ketidak adilan; 

dan dalam keadaan demikian maka dibolehkan memakai 

bentuk pemikiran yang lebih liberal. Walaupun praktek ra’yu 

sebagaimana dipraktekkan orang-orang sebelum asy-Syafi’i, 

namun hal itu diberi istilah yang lebih canggih dan disebut 

dengan istihsan (mencari penyelesaian yang lebih adil) atau 

istislah (mencari penyelsaian yang terbaik untuk kepentingan 

umum).22 

Untuk menjelaskan interaksi unsur wahyu Tuhan dan 

akal manusia, dan cara kerja berbagai prinsip hukum serta 

metode pemikiran, Coulson mengambil dua contoh kasus 

tentang Ilmu waris. Mengapa Ilmu waris yang dipilih oleh 

Coulson, alasannya adalah: Pertama, tidak ada topik dalam 

hukum Islam yang berciri individu yang lebih tegas dalam 

topik tentang pewarisan. Ketelitian di dalam penentuan 

prioritas para ahli yang sah, penetapan jumlah hak mereka, 

pada umumnya dipandang oleh para Ulama sebagai puncak 

prestasi pemikiran hukum dan masterpiece dar keseluruhan 

sistem hukum. Bahkan menurut Nabi, hukum waris 

merupakan ”setengah dari ilmu pengetahuan manusia.”Kedua, 

hukum warisan merupakan bagian integral dan vital dari 

hukum keluarga dan dalam beberapa hal dapat dikatakan 

sebagai titik pusatnya, karena system peioritas dan nilai 

kuantitatif telah ditetapkan hak dari masing-masing sanak 

family berasal dari posisi dimana sanak family itu menempati 

 
21 Ibid  
22 Ibid. 8-9 

dalam skema pertalian dan tanggung jawab kelurga.23 Kasus 

pertama Coulson mengambil contoh kasus harta milik Saad. 

Saad adalah sahabat dekat dan pembela Nabi yang 

menemui ajalnya pada salah satu peperangan dalam ranka 

berjuang menegakkan agama Allah. Istri Saad mengadu kepada 

Rasulullah bahwa dia dan 2 orang anak perempuannya, 

ditinggal tanpa harta sedikitpun, karena seluruh harta milik 

Saad telah diambil oleh saudara laki-laki Saad yang menuntut 

harta waris sesuai hukum adat suku sebagai orang terdekat 

menurut keturunan garis laki-laki. Kemudian Rasul 

memutusakan bahwa istri almarhum Saad semestinya 

mendapat bagian dari harta tersebut seperti yang telah 

ditentukan Al-Qur’an yakni 1/8 ; dua orang anak perempuan 

masing-masing 1/3 jadi keduanya secara bersama-sama 

mendapat 2/3 dari harta; sedangkan saudara laki-laki Saad 

mendapatkan sisa (asabah), dalam kasus ini jumlah bagiannya 

menjadi 5/24 dari harta. 24 

Kasus kedua adalah kasus Rasulullah wafat yang pada 

waktu itu dihadap oleh khalifah Umar, kemudian dikenal 

dengan sebutan al-himariyyah. Menghadapi tugas pembagian 

harta peninggalan antara suami almarhumah, ibu, saudara laki-

laki seibu dan saudara laki-laki kandung, pertama-tama Umar 

menetapkan bahwa kaidah pembagian seperti yang diucapkan 

Nabi seharusnya diterapkan secara sistematik, para ahli waris 

menurut al-Qur’an mengambil bagian mereka dan kemudian 

keturunan dari garis laki-laki mengambil sisa. Hasilnya sangat 

disayangkan sepanjang menyangkut saudara laki-laki kandung, 

karena disini tidak ada ahli waris yang unggul untuk 

mengeluarkan saudara lakilaki seibu, yang sebagai ahli waris 

menurut al-Qur’an berhak atas bagian 1/3, suami mendapat 

bagian ½ dan bagian ibu 1/6, maka habislah semua harta 

peninggalan, sehingga tidak ada sisa untuk saudara laki-laki 

23 Ibid. 10-11 
24 Ibid. 13 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

kandung. Hukum waris yang ditawarkan oleh al-Qur’an secara 

total mengalahkan hukum adat atau tradisi yang seharusnya 

saudara laki-laki memiliki keutamaan dalam perspektifnya. 

Dalam kasus ini saudara laki-laki kandung mengajukan 

gugatan banding kepada Umar. Mereka berpendapat bahwa 

mereka tidak mencari keuntungan dari pertalian garis laki-laki 

melalui ayah yang memiliki hak pertama berhadapan dengan 

sauadar seibu, setidak-tidaknya mereka tidak dirugikan dan 

jatuh lebih buruk dari pada saudara seibu. Mereka berpendapat 

suadara almarhumah, sauadar laki-laki seibu dan mereka 

sendiri (saudara lakilaki kandung) semuanya mempunyai ibu 

yang sama, semua ini menjadi dasar tuntutan mereka. Intinya 

mereka menuntut kesamaan/keadilan dengan saudara laki-laki 

seibu.25 

Umar menerima keabsahan argumen ini, merevisi 

keputusan aslinya, dan memerintahkan atas 1/3 sisa harta 

waris setelah tuntutan suami dan ibu dipenuhi, sisa harta 

tersebut semestinya di bagi sama kepada saudara laki-laki 

seibu dan sudara laki-laki kandung. Masalah ini disebut 

dengan masalah ”himariyyah” berasal dari cara saudara laki-

laki kandung mengungkapkan argumentasinya bahwa mereka 

diijinkan untuk melepaskan ikatan keturunan laki-laki dan 

mengabaikan ayah mereka, mewarisi karena hubungan 

matrilineal.26 

Umar menerima keabsahan argumen ini, merevisi 

keputusan aslinya, dan memerintahkan atas 1/3 sisa harta 

waris setelah tuntutan suami dan ibu dipenuhi, sisa harta 

tersebut semestinya di bagi sama kepada saudara laki-laki 

seibu dan sudara laki-laki kandung. Masalah ini disebut 

dengan masalah ”himariyyah” berasal dari cara saudara laki-

laki kandung mengungkapkan argumentasinya bahwa mereka 

 
25 Ibid. 8-20 
26 Ibid. untuk keterangan lebih jauh menyangkut kasus ini, lihat juga 

Muhammad Baltaji, Metodologi Ijtihat Umar bin Khattab (Jakarta: Khalifa, 

diijinkan untuk melepaskan ikatan keturunan laki-laki dan 

mengabaikan ayah mereka, mewarisi karena hubungan 

matrilineal. 

Keputusan Umar dalam masalah himariyyah 

merupakan keputusan kontroversial, dan menjadi perdebatan 

yurispendensi di kemudian hari menyangkut masalah yang 

melibatkan seluruh pertanyaan tentang peran akal manusia di 

dalam menjelaskan hukum Islam. Satu sisi mempertahankan 

bahwa keputusan Umar pada contoh kasus di atas, 

pengeyampingan saudara laki-laki kandung dari pewarisan 

merupakan keputusan yang lebih sistematik dan benar dalam 

prinsip. Bagi mereka akal manusia terbatas hanya melalui 

analogi terhadap peraturan kasus-kasus baru dengan aturan-

aturan yang sudah tetap yang bersumber dari Allah. Disisi lain, 

akal manusia diberi kebebasan lebih luas. Dalam kasus-kasus 

khusus analogi yang kaku dapat mendatangkan ketidakadilan, 

maka akan diperbolehkan memecahkan masalah dengan 

pertimbangan-pertimbangan yang wajar, cara ini dinamai 

“Istihsan” atau pilihan yang pantas.27 

Coulson juga menilai kasus-kasus di atas merupakan 

perkembangan hukum Islam melalui spekulasi yuridis. Dalam 

menciptakan struktur hukum secara lengkap, hubungan wahyu 

Tuhan dan akal manusia terjalin begitu dekat dan hampir tak 

dapat dipisahkan. Dalam kenyataannya, pemikiran para fuqaha 

melakukan pemikiran yang cukup bervariasi. Ini 

mengabadikan norma-norma hukum adat yang sudah ada 

dengan merumuskan proposisi bahwa wahyu Tuhan secara 

diam-diam mengesahkan hukum adat jika wahyu tidak secara 

jelas menolaknya. Analogi digunakan untuk memperluas 

putusan-putusan wahyu Tuhan yang spesifik, sedangkan 

Ihtihsan mengesahkan penyimpangan kaidah dari analogi 

2003, 337-341 
27 Ibid.  21 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

untuk mencapai suatu pemecahan yang dianggap lebih tepat. 

Menurut Coulson, dalam konflik ini, sebenarnya 

berkenaan dengan bidang wewenang dan peran akal, 

sebagimana yang sudah ada dalam yurisprudensi tradisional 

yang hanya berkenaan dengan cara, karena dengannya tujuan 

ini dapat dicapai. Dari sudut ini hukum Islam adalah hukum 

Tuhan, dan sekaligus hukum buatan manusia. Lebih jauh 

menurut Coulson, dalam pemikiran yurisprudensi Islam dua 

deskripsi tersebut adalah saling melengkapi dan tidak saling 

kontradiksi. 

Menyangkut konflik antara wahyu dan akal ini, 

Atho’28 menyatakan -sebagimana digambarkan di atas bahwa 

memang sejak awal pertumbuhannya  telah  ada  pihak-pihak  

yang berpendirian,  aturan yang disebut hukum Islam itu tidak 

boleh terkena intervensi akal manusia karena hukum Islam itu  

adalah kebenarannya  mutlak  yang hanya diatur dengan 

wahyu. Meskipun pandangan ini bersifat utopis karena  

kenyataan,  jumlah  ayat al-Qur'an mengenai  hukum  itu  

hanya  sedikit sekali (kurang lebih 276-500 ayat), dan 

karenanya tidak meliput semua aspek kehidupan manusia, 

apalagi aspek-aspek kehidupan yang merupakan produk 

perkembangan zaman modern, tapi pandangan ini telah  

mempunyai pengaruh dalam memberikan label bahwa produk 

pemikiran fiqh itupun merupakan  upaya  menafsirkan 

kehendak Tuhan yang bersifat abadi dalam bidang hukum. 

Inilah yang menyebabkan lahirnya pandangan yang telah 

membiarkan fiqh sebagai kumpulan aturan yang tidak 

mempunyai batasan masa lalu dan cenderung mengekalkan 

produk pemikiran manusia yang semestinya temporal dan 

liable terhadap perubahan. Kesalahan dalam melakukan 

pilihan antara wahyu dan akal, atau lebih tepatnya kesalahan 

dalam memberikan porsi peranan wahyu dan akal ternyata 

telah membawa pada kejumudan fiqh itu sendiri yang justru 

 
28 Atho’ Mudzhar. Fiqh dan Reaktualisasi Ajaran Islam…, 45 

meliputi sebagian terbesar dari aturan hukum Islam yang ada. 

Satu kitab fiqh dapat ditulis dalam berpuluh-puluh jilid, 

sementara wahyu yang mendasarinya hanya beberapa ratus 

ayat saja. Tentu saja selebihnya adalah produk penafsiran dan 

pemikiran manusia. Tapi karena hukum Islam dipandang 

identik dengan fiqh, maka kitab fiqh yang berpuluh-puluh jilid 

itupun menjadi tabu mendapatkan revisi. Jadi, kesalahan  

dalam melakukan pilihan yang tepat antara porsi  peranan  

wahyu  dan akal   telah   mempunyai  dampak  yang  serius  

dalam  sejarah perkembangan -atau lebih tepatnya ketidak-

berkembangan fiqh. 

 

Konflik antara Kesatuan dan Keragaman 

Kedua, konflik antara kesatuan dan keragaman, yaitu 

bahwa hukum syari'ah diyakini sebagai hukum yang tunggal 

dan aturan tingkah laku yang seragam yang ditentukan oleh 

Allah bagi seluruh makhluk-Nya di bumi. Akan tetapi dalam 

kenyataannya, hukum syari'ah yang tunggai tersebut dapat 

dipahami secara beragam. Konflik tersebut dapat 

dikompromikan dengan konsep ijma' (consensus). Konsep ini 

merupakan prinsip persetujuan secara bulat dari para fuqaha 

yang berwenang mengeluarkan pendapat, memiliki otoritas 

yang mengikat dan absolut. 

Sabda Nabi yang berbunyi “Perbedaan pendapat di 

kalangan umatku adalah rahmat dari Allah” dipandang oleh 

Noel J. Coulson dapat menjelaskan sekaligus menjustifikasi 

yurisprudensi Islam, terutama menyangkut adanya pandangan 

yang sangat bervariasi dalam ajaran fiqh yang dirumuskan oleh 

para fuqaha. Maka Coulson juga menjelaskan, dalam batas-

batas tertentu konflik antara kesatuan dan keragaman dalam 

doktrin hukum Islam adalah alami dan merupakan konsekuensi 

logis dari dua elemen pokok dari hukum Islam yaitu antara 

wahyu Tuhan yang menunjukkan faktor pasti dan konstan, dan 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

akal manusia yang menunjukkan faktor berubah-ubah, 

termasuk di dalamnya adanya konflik antara sesuatu yang 

ideal dengan keadaan yang sebenarnya.29 

Menurut Coulson pula di dalam yurisprudensi Islam, 

setidak-tidaknya dalam ajaran klasik, diyakini bahwa hukum 

syari’ah itu ada sebagai pemahaman tunggal dan aturan 

tingkah laku yang seragam yang ditentukan oleh Allah bagi 

seluruh makhluk-Nya di atas bumi. Oleh karena usaha akal 

manusia dalam rangka memahami dan menggambarkan 

hukum ideal ini bersifat relatif, konsekuensinya menurut Noel 

adalah beragamnya hasil pemikiran yuridis tentang isi syari’ah 

telah diterima sebagai satu kenyataan.30 

Salah satu contoh yang diberikan oleh Coulson yaitu 

dalam teori politik Islam yang meletakkan ide masyarakat 

Islam sedunia atau umat di bawah satu penguasa tunggal atau 

khalifah, sementara dalam realitas sejarah masyarakat Islam 

telah terbagi-bagi secara politis ke dalam berbagai negara 

yang independen. Maka berdasarkan pemikiran hukum yang 

demikian fenomena adanya kesatuan dan keragaman dalam 

doktrin hukum benar-benar merupakan bagian yang tak 

terpisahkan dari yurisprudensi Islam. Dalam pepatah Arab 

klasik dikatakan “Barang siapa yang tidak mengetahui 

perbedaan berarti belum pernah merasakan harumnya fiqh.”. 
31 

Selanjutnya Coulson menjustifikasi yurispendensi 

Islam bahwa adanya pandangan yang sangat bervariasi dalam 

ajaran fiqh yang dirumuskan oleh para fuqaha. Dengan 

mengambil contoh perbedaan mazhab dalam mazhab Hanafi, 

Maliki, Syafi'i dan Hanbali yang masing-masing mazhab ini 

mempunyai keadaan asal yang khas. Coulson menilai ada 

fenomenan perbedaan antara mazhab Hanafi dan Maliki 

dengan mazhab Syafi'i dan Hanbali. Mazhab Hanafi dan 

 
29 Noel J Coulson. Konflik....., 25 
30 Ibid. 24 

Maliki bercirikan pemakaian bebas akal manusia untuk 

mengatur kasus-kasus yang secara khusus tidak ditentukan 

dengan Al-Qur'an atau keputusan Nabi. Sedangkan mazhab 

Hanafi dan Maliki merefleksikan tradisi dan lingkungan sosial 

yang khusus dari dua lokasi yang berbeda. Berbeda dengan 

maszhab Syafi'i dan Hanbali, mereka berdua berdiri kokoh 

dibelakang prinsip akan pentingnya Sunnah Nabi yang 

menurut mereka telah dikalahkan oleh bentuk-bentuk 

penggunaan akal oleh mazhab-mazhab sebelumnya. Namun 

Noel menjelaskan bahwa sejak abad ke-9, keempat mazhab 

tersebut mendukung satu teori umum yang secara prinsip sama 

menyangkut sumber hukum. Dengan adanya tujuan umum 

yang sama dikalangan mereka, menjadikan persaingan awal 

diantara mereka lambat laun semakin memudar. Perbedaan 

local geografis atau prinsip yuridis menghilang dan mazhab-

mazhab tersebut saling menganggap kumpulan doktrin mereka 

sama-sama sah untuk menetapkan hukum Tuhan dan sama-

sama versi yang sah dari syari'ah Islam.32 

Coulson menilai bahwa kondisi yang membuat 

harmonis diantara mazhab-mazhab tersebut adalah doktrin 

konsensus atau ijma. Doktrin Ijma ini mewakili criteria pokok 

otoritas hukum dalam Islam dan menopang seluruh struktur 

teori hukum. Ini adalah prinsip bahwa persetujuan secara bulat 

dari para fuqaha yang berwenang mengeluarkan pendapat 

memiliki otoritas yang mengikat dan absolut. Seluruh proses 

Yurispendensi Islam, dari definisi tentang sumber hukum, 

hingga cara-cara penetapan hukum yang didasarkan yang 

didasarkan pada sumber hukum tersebut merupakan usaha 

pemikiran manusia. Yang demikian itu telah menjadi ijma, dan 

ijma itu sendiri yang memberikan otoritas terhadap proses yang 

demikian. Sebab, pada akhirnya ijma itulah yang menjamin 

keontetikan al-Qur'an dan as-Sunnah sebagai materi dari 

31 Ibid  
32 Ibid. 27-28 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

wahyu Tuhan.33 

Menyangkut konflik antara hukum Islam sebagai 

kesatuan dan hukum Islam sebagai keragaman ini, Atho’ 

menyatakan bahwa Hukum Islam sebagai kesatuan artinya, 

karena hukum Islam itu adalah hukum Tuhan maka 

semestinya hukum Islam itu hanya ada satu macam saja untuk 

seluruh umat manusia, untuk seluruh umat Islam di dunia.34 

Tapi pada kenyataan kita melihat, fiqh yang dipandang identik 

dengan hukum Islam itu bermacam-macam. Kita mengetahui 

terdapat berbagai madzhab dalam fiqh. Sekarang kita -seperti 

yang diungkapkan Coulson di atas- melihat madzhab-

madzhab itu sebagai aliran-aliran dalam hukum Islam, yang 

sebelumnya lebih merupakan ekspresi lokal.35 Demikianlah 

perkembangan hukum Islam. Orang harus melakukan pilihan 

antara pandangan yang mengatakan hukum Islam itu 

universal, dengan pandangan yang mengatakan hukum Islam 

itu partikular. Kita mengetahui dalam sejarah, bahwa 

pandangan pertama telah mendominasi benak kaum Muslim 

selama berabad-abad, dan sebagai hasilnya fiqh selalu resisten 

terhadap perubahan.  

Selanjutnya Atho’ menambahkan bahwa, bagi kita 

kaum Muslim Indonesia, hukum Islam yang dianggap 

universal itu sebenarnya adalah produk fuqaha dari suatu 

lingkungan kultur tertentu, dan dari suatu masa tertentu di 

masa silam. Kitab-kitab fiqh yang kita pelajari sekarang di 

Indonesia ini, dan sebagian diterjemahkan atau disadur dalam 

bahasa Indonesia, adalah  kitab-kitab fiqh yang ditulis lima 

atau enam abad yang lalu, dan merupakan ekspresi dari kultur 

tertentu di sekitar Timur Tengah. Jadi, selain sudah tua, kitab-

kitab fiqh yang kita pelajari itu mengandung ekspresi lokal di 

Timur Tengah sana. Artinya kitab-kitab fiqh itu 

 
33 Ibid  
34 Atho’ Mudzhar. Fiqh dan Reaktualisasi Ajaran Islam, 45 
35 Noel J Coulson. Konflik....., 27 

partikularistik. Tapi justru kitab-kitab yang dipandang sebagai 

hukum Islam itu di Indonesia dipandang universal tadi. 

Begitulah, mengidentikkan fiqh dengan hukum Islam yang 

universal, telah mengakibatkan mandeknya perkembangan 

fiqh, seperti yang kita saksikan selama ini.36 

 

Konflik antara Otoritas dan Kebebasan 

Ketiga, konflik antara otoritas dan kebebasan, yaitu 

tentang apakah seorang hakim memiliki kebebasan dalam 

menentukan hukum atau harus mengikuti otoritas hukum yang 

telah diakui. Upaya untuk memahami hukum Tuhan dari 

sumbernya disebut ijtihad. Pada awalnya, para ulama memiliki 

kebebasan penuh untuk berijtihad, namun kemudian terjadi 

pembatasan-pembatasan ruang ijtihad ini. 

Noel J. Coulson dalam dalam hal ini mencoba 

mempertanyakan “Otoritas apa sehingga doktrin yang 

dihasilkan mampu menguasai praktek baik bagi ahli hukum 

yang tugasnya menjelaskan hukum secara rinci maupun bagi 

hakim yang tugasnya mengaplikasikan hukum?” Coulson juga 

mempertanyakan dalam interpretasi teks wahyu Tuhan yang 

telah diterima umum atau dalam peraturan menyangkut kasus 

yang baru, apakah seorang hakim atau ahli hukum memiliki 

kebebasan personal untuk memutuskan, atau diwajibkan 

mengikuti otoritas yang diakui?37 Menurut Coulson pada 

dasarnya sifat hukum syariah itu sementara dan spekulatif dan 

karena keterkaitan di dalamnya hati nurani keagamaan yang 

total, konflik ide-ide kebebasan individu dan otoritas yang 

mengikat dalam konteks ini sangat akut.38 

Untuk menanggapi pertanyaan Coulson di atas ada 

baiknya kita menengok kembali kepada sejarah perjalanan 

produk pemikiran hukum Islam, menurut Atho Mudzhar 

36 Ibid Atho’ Mudzhar. Fiqh dan Reaktualisasi Ajaran Islam…, 47 
37 Noel J Coulson. Konflik....,  50 
38 Ibid  



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

sedikitnya ada empat macam produk pemikiran hukum Islam, 

yaitu: kitab-kitab fiqh, fatwa-fatwa ulama, keputusan-

keputusan pengadilan agama, dan peraturan perundangan di 

negeri-negeri Muslim. Masing-masing produk pemikiran 

hukum itu mempunyai ciri khasnya tersendiri, karena itu 

memerlukan perhatian tersendiri pula.39 

Produk pemikiran hukum Islam yang berupa 

keputusan-keputusan pengadilan agama oleh seorang Qadi 

atau hakim pada dasarnya melahirkan putusan-putusan secara 

Islami untuk kondisi-kondisi yang berbeda berdasarkan 

sumber-sumber (seperti al-Qur’an, as-Sunnah dan segala 

sesuatu yang berasal dari keduanya). Adapun putusan-putusan 

tersebut sifatnya mengikat kepada pihak-pihak 

yangberperkara, dan sampai tingkat tertentu juga bersifat 

dinamis karena merupakan usaha memberi jawaban atau 

menyelesaikan masalah yang diajukan ke pengadilan pada 

suatu titik waktu tertentu. Selanjutnya dalam peradilan Hukum 

Islam, hanya ada satu hakim yang bertanggung jawab terhadap 

berbagai kasus pengadilan. Dia memiliki otoritas untuk 

menjatuhkan keputusan berdasarkan al-Qur`an dan as-

Sunnah. Keputusan-keputusan lain mungkin hanya bersifat 

menyarankan atau membantu jika diperlukan (yang dilakukan 

oleh hakim ketua).40 

Berbeda halnya dengan produk pemikiran hukum 

Islam yang berupa kitab-kitab fiqih pada saat di tulis 

pengarangnya, dimana kitab-kitab itu tidak dimaksudkan 

untuk diberlakukan secara umum di suatu negeri, meskipun 

dalam sejarah kita mengetahui, beberapa buku fiqh tertentu 

telah diperlakukan sebagai kitab undang-undang. Kitab-kitab 

fiqh ketika ditulis juga tidak dimaksudkan, untuk digunakan 

pada masa atau periode tertentu. Dengan tidak adanya masa 

laku ini, maka kitab-kitab fiqh cenderung dianggap harus 

 
39 Atho’ Mudzhar. Fiqh dan Reaktualisasi Ajaran Islam…, 48 
40 Ibid  

berlaku untuk semua masa, yang oleh sebagian orang lalu 

dianggap sebagai jumud atau beku dan tidak berkembang. 

Selain itu kitab-kitab fiqh juga mempunyai karakteristik lain. 

Kalau fatwa dan keputusan pengadilan agama sifatnya 

kasuistik -yaitu membahas masalah tertentu-maka kitab-kitab 

fiqh sifatnya menyeluruh dan meliputisemua aspek bahasan 

hukum Islam. Sebagai salah satu akibat dari sifatnya yang 

menyeluruh ini, maka perbaikan atau revisi terhadap sebagian 

isi kitab fiqh dianggap dapat,atau akan mengganggu keutuhan 

isi keseluruhannya. Karena itu kitab-kitab fiqh cenderung 

menjadi resisten terhadap perubahan.41 

Oleh karena sifatnya yang berbeda antara produk 

pemikiran hukum Islam dan keputusan-keputusan pengadilan 

agama ada baiknya salah satu produk pemikiran hukum Islam 

tersebut tidak mendominasi produk pemikiran hukum Islam 

lainnya namun saling melengkapi dan memperkuat. Bisa saja 

kitab-kitab fiqih yang ditulis oleh para fuqaha dapat dijadikan 

rujukan dalam menetapkan putusan pengadilan apabila 

dipandang hasil putusan tersebut adil bagi pihak-pihak yang 

berperkara. Namun ketika kitab-kitab fiqih tidak dapat 

menjawab permasalahan yang ada, sesuai dengan sifat 

peradilan Islam, maka hakim boleh melakukan ijtihad yang 

tentu saja tidak boleh menyimpang dari Al-Qur’an dan As-

Sunnah. 

Konflik antara Idealisme dan Realisme 

Keempat, konflik antara idealisme dan realisme. Pada 

periode awal pembentukannya, hukum Islam merupakan 

keputusan-keputusan yang aktual yang merupakan jawaban 

dari permasalahan yang muncul saat itu, seperti kasus 

Himariyah pada masa Khalifah Umar bin Khattab. Begitu juga 

pada awal pembentukan mazhab, konsep hukum Islam yang 

ada sangat berkaitan dengan praktek hukum di masyarakat. 

41 Ibid  



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

Akan tetapi dengan adanya perdebatan yurisprudensi yang 

mengahsilakan teori sumber hukum, muncul ide bahwa 

syari'ah sebagai sistem perintah Tuhan yang komprehensif dan 

ditentukan sebelumnya, sebuah sistem hukum yang 

mempunyai eksistensi terlepas dari masyarakat, tidak timbul 

dari masyarakat, tetapi ditetapkan dari atas untuk masyarakat. 

Dengan demikian hukum menjadi jauh dari praktik, dan 

hukum menjadi idealis. 

Dari sini Coulson selanjutnya lebih menaruh perhatian 

menyangkut praktek hukum dalam Islam, administrasi hukum 

melalui pengadilan resmi negara Islam. Pada masa pertama 

periode pertumbuhan hukum, menurut Coulson doktrin dan 

praktek saling berhubungan sangat dekat. Hukum timbul dari 

keputusan-keputusan pengadilan yang bersifat aktual pada 

masa Nabi, masa para penggantinya seperti khalifah Umar 

serta dari para qadi masa pertama. Sebagai contoh doktrin 

Imam Malik dalam karyanya “al-Muwatta” mengenai hukum 

Islam, sangat kuat bersandar kepada pengakuan praktek 

hukum aktual, atau amal masyarakat Madinah. Demikian juga, 

ulama Hanafi seperti Abu Yusuf berhubungan sangat dekat 

dengan praktek hukum melalui jabatannya sebagai Hakim 

Agung pada masa pemerintahan Khalifah Harun ar-Rasyid.42 

Adanya penemuan hukum murni berupa munculnya 

ide tentang syari’ah sebagai sistem perintah Tuhan yang 

komprehensif dan ditentukan sebelumnya, yaitu sebuah sistem 

hukum yang mempunyai eksistensi terlepas dari masyarakat, 

tidak timbul dari masyarakat tetapi ditetapkan dari atas untuk 

masyarakat. Selanjutnya hukum syari’ah murni secara abstrak 

menyerahkan persoalan-persoalan duniawi dan 

pelaksanaannya dari doktrin yang ada kepada para pejabat 

negara. Idealisme para ahli hukum abad pertengahan ini yang 

 
42 Noel J Coulson. Konflik...., 3-74 
43 Ibid  
44 Ibid. 77 

mengadopsi peran penasehat spiritual yang menekankan hati 

nurani dari pada terhadap penyelenggara perkara prakteknya, 

telah menciptakan perselisihan yang nyata antara doktrin 

hukum dan praktek hukum serta pemisahan yang jelas antara 

peran faqih dan peran hakim. Sehingga menurut Coulson hal 

tersebut menimbulkan ketegangan yang signifikan antara ideal 

hukum dan realitas sosial.43 

Untuk memperkuat pendapatnya, Coulson memberikan 

beberapa contoh seperti dalam kasus perbuatan zina, pihak 

yang melaporkan atau penuduh harus dapat mendatangkan 

empat orang saksi dengan syarat: Laki-laki; Dewasa; Muslim; 

dan melihat perbuatan itu dengan mata kepalanya sendiri. Jika 

penuduh tidak dapat mendatangkan empat saksi yang 

memenuhi persyaratan tersebut, maka tertuduh dapat 

membebaskan dirinya dengan sumpah bahwa dirinya tidak 

bersalah. Namun, apakah mungkin perbuatan zina itu 

disaksikan oleh empat orang saksi yang memenuhi syarat? Hal 

ini sangat tidak realistis. Dan kenyataannya, banyak pihak yang 

benar-benar melakukan kesalahan, akan tetapi belum 

ditetapkan kepastiannya karena belum dapat dibuktikan, 

menolak melakukan sumpah pengingkaran ketika 

ditawarkan.44 

Adapun dalam kasus pembunuhan, dimana pihak 

penuduh harus dapat mendatangkan 2 orang saksi yang 

mempunyai kualitas integritas moral tinggi atau biasa disebut 

‘adalah’45 juga disyaratkan bahwa mereka mendengar suara 

perlawanan dan melihat terdakwa memegang senjata dengan 

tangan berlumuran darah serta jasad si korban yang tergeletak. 

Dalam hal ini doktrin syari’ah melarang hakim menarik 

kesimpulan dari fakta ini bahwa terdakwa adalah seorang 

pembunuh, karena bukti ini merupakan ‘kecurigaan’. Hal ini 

45 Adalah didefinisikan sebagai tidak pernah melakukan kesalahan 

atau pelanggaran serius melawan hukum atau melakukan kesalahan yang tidak 

melawan hukum namun dilakukan secara terus-menerus. 76 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

akan dapat dipastikan jika didukung dengan sumpah dari 50 

orang sebagai penguat yang dilakukan oleh keluarga korban. 

Begitu pula sebaliknya, terdakwa dapat terbebas dengan 

meminta 50 sumpah bebas dari kesalahan, yang diucapkan 

oleh keluarga korban. Tetapi bukti itu tidak pernah 

meyakinkan.46 

Sistem prosedur dan bukti ini, menurut Coulson 

adalah suatu cara yang dengan sengaja membatasi keleluasaan 

hakim dalam hal pencarian fakta. Tidak ada tes kredibilitas 

saksi terhadap fakta-fakta yang akan ia berikan kesaksiannya, 

baik melalui pemeriksaan silang47 ataupun dengan cara yang 

lainnya. Menurutnya, sistem itu sengaja dibuat oleh para ahli 

hukum yang merumuskannya guna membebaskan hakim dari 

tanggung jawab langsung terhadap kegagalan penerapan 

hukum Tuhan. Kesalahan dalam memberikan keputusan 

terhadap suatu perkara, merupakan hal yang sangat ditakutkan 

dan menjadi alasan utama para ulama untuk menolak jabatan 

sebagai hakim.48 

Peraturan-peraturan syari’ah tentang pembuktian ini 

secara jelas mencerminkan idealisme para ahli hukum. 

Tanggung jawab untuk memberikan bukti dibebankan kepada 

penggugat guna menetapkan tuntutannya dan hakim 

memperoleh tingkat kepastian yang tinggi. Disamping itu, ada 

prinsip bahwa lebih baik salah membebaskan orang-orang 

yang bersalah daripada kesalahan menghukum orang-orang 

yang tidak bersalah. Disinilahidealisme doktrin terlihat sangat 

jelas, dalam kasus-kasus kesaksian yang bertentangan, jika 

qadi atau hakim merasa tidak dapat memberikan keputusan 

yang benar berdasar bukti-bukti yang ada, ia diperbolehkan 

untuk tidak memberikan keputusan.49  

 
46 Ibid. 77 
47 Pemeriksaan yang dilakukan untuk mengetahui kebenaran 

pemeriksaan yang telah dilakukan sebelumnya. 
48 Ibid.  77-78 

Selama periode akhir abad ke-19 dikotomi dalam 

praktek hukum Islam menjadi semakin jelas. Doktrin syari’ah 

secara substantif telah kehilangan hubungan dengan watak 

masyarakat, sebagai contoh di Timur Tengah. Hukuman-

hukuman berat seperti rajam karena berzina atau hukuman 

potong tangan karena mencuri atau qishas karena penganiayaan 

atau pembunuhan dianggap sebagai barang kuno. Menurut 

Coulson, disini hukum menggambarkan gagasan suku terhadap 

peradilan pribadi. Sekarang struktur suku dari masyarakat 

muslim tradisional sebagian besar sudah hancur, karena itu 

hukum-hukum tersebut tidak lagi dipraktekkan.50 

Undang-undang kriminal yang baru diundangkan 

secara resmi di sebagian besar negara-negara Timur Tengah 

sangat dipengaruhi oleh negara-negara Eropa, seperti di Mesir 

dan Afrika Barat, undang-undangnya merupakan inspirasi 

Perancis; Sudan mengadopsi hukum Inggris, sedangkan 

undang-undang Libia didasarkan pada hukum Itali. Jadi hukum 

syari’ah yang ditinggalkan pada umumnya di bidang 

perdagangan, perdata umum dan pidana. Hukum dan 

administrasi dalam bidang-bidang tersebut saat ini sangat 

sekuler.51 

Adapun untuk hukum keluarga, tetap dalam yurisdiksi 

pengadilan syari’ah. Namun telah melalui modifikasi dengan 

berbagai cara demi memenuhi tuntutan zaman dan perubahan 

nilai-nilai masyarakat kontemporer. Sebagai contoh, 

perkawinan dan perceraian dalam hukum syari’ah tradisional 

tidak memerlukan pembuktian yang berbentuk dokumenter 

apapun.Namun sekarang harus melalui sistem registrasi secara 

resmi. Begitu pula dalam menentukan status anak, dalam fiqih 

Hanafi tradisional, kehamilan seorang wanita dapat 

49 Ibid 79 
50 Ibid. 88 
51 Ibid. 89-90 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

berlangsung selama 2 tahun. Sedang menurut madzhab-

madzhab yang lain, masa kehamilan dapat berlangsung lebih 

lama yaitu sampai 5 tahun. Tetapi sekarang dengan kemajuan 

dalam bidang medis ditetapkan bahwa masa kehamilan 

maksimal 1 tahun. Maka pada tahun 1929 Mesir 

mengundangkan bahwa pengadilan tidak akan mendengarkan 

tuntutan legitimasi apapun atas nama anak yang dilahirkan 

lebih dari 1 tahun setelah berakhirnya perkawinan orang 

tuanya.52 

Ketegangan antara idealisme dan realisme dalam 

hukum Islam secara sederhana dapat diungkapkan dengan 

perbedaan antara doktrin hukum dan praktek hukum. 

Idealisme doktrin dalam prakteknya terpaksa harus tunduk 

kepada kepentingan negara dan masyarakat, baik secara 

substansi maupun prosedur. 

Keadaan inilah yang menurut Atho’ yang telah 

dibuktikan sejarah, bahwa fiqh pada umumnya dirumuskan 

para teoritisi dibelakang meja daripada praktisi di lapangan. 

Sebagai akibatnya, fiqh yang dihasilkan lebih 

mengekspresikan hal-hal yang ideal daripada real, lebih 

menekankan segala sesuatunya pada hal-hal yang maksimal 

daripada minimal. Akibat lain dari konflik antara idealisme 

dan realisme itu, ialah: fiqh semakin hari semakin jauh dari 

kenyataan masyarakat. 

Konflik antara Hukum dan Moralitas 

Kelima, konflik antara hukum dan moralitas. Problem 

ini muncul sebagai hasil persinggungan dengan sistem hukum 

barat, yang memisahkan antara hukum dan moralitas. Dalam 

Al Qur’an sebagai sumber hukum Islam, tidak ada perbedaan 

yang jelas antara moratitas dan peraturan hukum. Al Qur’an 

menetapkan tentang baik dan buruk, pantas dan tidak pantas, 

disamping menetapkan peraturan hukum yang disertai dengan 

 
52 Ibid. 91-93 
53 Ibid. 95-96 

sanksi-sanksi. 

Dalam pembahasan ini, Coulson ingin membahas 

problem hukum dan moralitas saat ini yang menjadi subyek 

perdebatan yang hangat dikalangan umat Islam. Dalam Islam 

moralitas menjadi perhatian yang sangat penting. Misalnya, 

dalam ukum Islam memasukkan prinsip pelaksanaan moralitas 

seksual yang keras, hal ini menjelaskan tentang tentang 

hukuman yang ditetapkan bagi pelanggaran zina. Sedangkan 

menurut hukum di Inggris, hubungan sekssarual diluar 

pernikahan bukan merupakan pelanggaran hukum terkecuali 

diperburuk oleh keadaan antara keduanya, seorang gadis muda 

usia, ada hubungan darah dengan orang yang berzina, atau 

tingkah laku yang tidak alami seperti sodomi.53 

Di lain pihak hukum Islam menganggap hubungan 

seksual diluar nikah adalah bentuk kejahatan dan kemaksiatan, 

kecuali hal itu antara suami dan istri atau pada masa lalu antara 

seorang majikan dengan budaknya. Pada saat yang sama 

pertanggungjawaban dari person-person itu terhadap perbuatan 

zina, dalam prakteknya, untuk mendapatkan hukuman tidak 

dapat dipisahkan dari peraturan-peraturan yang berhubungan 

dengan bukti pelanggaran. Hal itu harus ditetapkan melalui 4 

orang saksi, Muslim dewasa, melihat dengan mata kepala 

sendiri, mempunyai integritas karakter yang bisa dipercaya.54  

Menurut Coulson, di dalam kitab-kitab doktrin syariah 

juga menentukan ukuran-ukuran moralitas yang lain. Semisal 

kewajiban puasa dalam bulan Ramadhan, menahan diri 

berhubungan suami-istri saat sedang berpuasa -suatu peraturan 

yang mempunyai implikasi-implikasi hukum tertentu. 

Tuntutan seorang istri terhadap maharnya, umpamanya, atau 

status legitimasi anaknya dapat bergantung kepada apakah 

hukum menduga sudah digauli atau belum dalam 

perkawinannya. Tetapi akibat-akibat hukum ini bersifat 

54 Ibid  



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

insidental, peraturan itu pada dasarnya adalah moral karena 

penyimpangan perbuatannya tidak menyebabkan adanya 

hukuman.55 

Betapapun, seorang yang betul-betul melanggar 

kewajiban puasa Ramadhan ini, atau dengan cara lain apapun, 

harus bertobat atas dosanya, baik dengan membayar puasa 

pada hari lain atau dengan memberikan sedekah. Atau 

hukuman rajam bagi pezina juga sangat sulit untuk diterapkan 

karena harus menghadirkan 4 saksi, Muslim dewasa, dan 

melihat dengan mata kepalanya sendiri terkecuali ia 

memberikan pengakuan sendiri terhadap perbuatannya maka 

baru bisa dieksekusi hukuman rajam. Itupun dengan keadaan 

negara tersebut menerapkan hukum Islam dalam 

pemerintahannya. 

Pelanggaran terhadap etika agama Islam merupakan 

pelanggaran tehadap hukum Tuhan sebagaimana pelanggaran-

pelanggaran lain yang karenanya pengadilan dapat 

memutuskan hukuman. Dalam terminologi syariah Islam 

adalah sebagai undang-undang hukum dan undang-undang 

moral. Ini merupakan susunan komprehensif dari tingkah laku 

manusia yang berasal dari otoritas tertinggi dari kehendak 

Allah, sehingga garis pemisah antara hukum dan moral sama 

sekali tidak begitu jelas tergambar seperti halnya dalam 

masyarakat Barat pada umumnya.56  

Sebenarnya Coulson dalam hal ini ingin menyatakan 

bahwa sebarapa jauh Yurispendensi Islam, baik dahulu 

maupun sekarang dalam membedakan antara tingkah laku 

yang diinginkan secara etik dan yang dapat dilaksanakan 

menurut hukum? Atau seberapa jauh ia menuntut bahwa hal 

itu merupakan kewajiban pengadilan untuk memaksa 

seseorang berkelakuan secara ideal?.57 

 
55 Ibid. 97 
56 Ibid. 98 
57 Ibid. 99 

Dalam sumber material hukum primer syariah, Al-

Qur’an tidak ada perbedaan yang jelas dan konsisten antara 

moral dan peraturan hukum. Seperti rumusan etika hukum 

Islam, Al-Qur’an menetapkan masalah-masalah pokok -untuk 

membedakan yang banar dan yang salah; baik buruk, pantas 

dan tidak pantas. Biasanya hal itu tidak diteruskan kepada 

tingkat sekunder menyangkut norma-norma tingkah laku 

dengan konsekuensi hukum. Dalam beberapa kasus, memang 

benar, sanksi-sanksi hukum yang tepat dijatuhkan karena suatu 

perbuatan atau kelalaian -seperti hukuman rajam (cambuk) 

bagi orang yang menuduh orang berzina tapi tidak terbukti, 

atau hukum potong tangan bagi orang yang mencuri. Tetapi 

pada umumnya ajaran-ajaran al-Qur;an semata-mata 

menunjukkan standar tingkah laku tersebut yang dapat diterima 

oleh Allah dan menyatakan akibat-akibatnya berkenaan dengan 

yang disukai Allah dan yang tidak disukai.58 

Menurut Coulson perbedaan antara peraturan yang 

dapat dilaksanakan menurut hukum dan peraturan yang 

diinginkan secara moral adalah tentu saja bukan perbedaan 

antara peraturan yang tidak dipatuhi. Nilai dan standar yang 

sebenarnya yang dengan itu masyarakat hidup tidak selalu dan 

tidak semata-mata yang dapat dilaksanakan oleh pengadilan. 

Sering ada kekuatan yang lebih kuat untuk memaksa ketaatan 

standar tingkah laku daripada paksaan hukum.59  

Oleh karena itu, dalam pandangan masyarakat Islam 

hukum dan moralitas keagamaan sering digabungkan secara 

rancu dalam filsafat kehidupan umum; sebetulnya ada paksaan 

untuk mematuhi moral seperti halnya kewajiban melaksanakan 

hukum. Tetapi pada prinsipnya di sini Coulson hanya 

memperhatikan perkara yang lebih sempit dari peran yang 

dimainkan oleh pengadilan syari’ah dalam pelaksanaan norma 

58 Ibid  
59 Ibid. 104 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

tingkah laku Islami. Dan bagi pengadilan-pengadilan itu ada 

perbedaan nyata antara peraturan yang dijalankan menurut 

hukum dan yang diinginkan menurut moral.60 

Praktek hukum di dunia Islam dewasa ini telah 

menimbulkan dikotomi yang lebih jelas sampai sekarang ini 

antara lapangan hukum dan moralitas keagamaan. 

Sekuliarisasi hukum pidana dan hukum perniagaan, dengan 

mengadopsi Undang-undang Barat dan sistem pengadilan-

pengadilan sekuler untuk diterapkan sebagai pengganti hukum 

syari’ah yang sebelumnya dikelola oleh pengadilan qadi, telah 

mengandung arti, umpamanya minum alkohol dan hubungan 

seks diluar nikah tidak lagi digolongkan sebagai pelanggaran 

kriminal, dan larangan riba atau mengambil bunga atas 

pinjaman, menurut hukum perdata telah dicabut. Meskipun 

dalam banyak hal, norma-norma tersebut masih tetap 

mempunyai pengaruh yang jelas dalam masyrakat Muslim.61 

Namun di lain pihak, perkembangan belakangan ini 

dilapangan hukum keluarga di Timur Tengah telah 

menghasilkan sintesis yang semakin mendekatkan hukum dan 

moralitas, dalam pengertian bahwa norma-norma tingkah laku 

yang dianggap oleh otoritas tradisional hanya membebani 

kewajiban moral kepada hati nurani individu sekarang telah 

diubah ke dalam syarat-syarat hukum positif. 

Konflik antara Stabilitas dan Perubahan 

Keenam, konflik antara stabilitas dan perubahan. 

Hukum Islam sebagai wahyu Tuhan, kesatuan dokrtin yang 

berasal dari konsensus universal, sifat orotiter dalam bentuk 

doktrin taqlid dan idealisme, yang melihat dokrin hukum 

Islam sebagai suatu yang selalu benar, akan menghasilkan 

pemikiran bahwa hukum Islam merupakan hukum yang stabil, 

tetap, kaku dan tidak dapat dirubah. Di sisi lain, akal manusia 

dalam hukum, keragaman doktrin yang dihasilkan, kebebasan 

 
60 Ibid. 105 
61 Ibid. 113-114 

dalam memahai hukum Islam, menghasilkan pemikiran bahwa 

hukum Islam bersifat dimanis, dapat dirubah dan variatif. 

Sebenarnya konflik pasangan ini tidak sepenuhnya 

berdiri sendiri, melainkan akibat lanjutan dari konflik-konflik 

yang telah diuraikan sebelumnya. Karena hukum Islam harus 

hanya ada satu, maka secara konseptual hukum Islam tidak 

menerima adanya variasi. Dari dimensi waktu, ini berarti 

hukum Islam itu harus stabil, statis, dan tidak boleh mengalami 

perubahan. Sebagai  akibatnya kitab-kitab fiqh menjadi beku, 

dan resisten terhadap perubahan. 

Disini Coulson menyatakan bahwa tujuan yang hendak 

ia utarakan dalam merumuskan konflik ini yakni untuk 

mempertimbangkan pengertian secara umum fenomena 

perubahan yang terjadi dalam system hukum Islam dan 

pentingnya memandang masalah ini dalam perkembangan 

pemikiran yurisprudensi.62 Selanjutnya coulson menyatakan 

bahwa perubahan-perubahan terbaru menyangkut substansi 

dan bentuk hukum syariah merupakan manifestasi eksternal 

dari perubahan mendasar menyangkut esensi filsafat hukum 

Islam.63 

Perubahan dalam hukum meski diterima sebagai 

sesuatu yang logis dan diperlukan sekali, juga tidak semata-

mata sebagai penyimpangan kebutuhan dari patokan ideal yang 

tidak dapat berubah. Dari sini timbul gerakan pembaharuan 

yang menyikapi peran dan sifat hukum Islam. Sikap 

yurisprudensi klasik dan tradisional menurut Coulson, terhadap 

masalah ini, terletak pada dua dalil yang fundamental dan tidak 

dapat dibantah yakni wahyu Tuhan yang menetapkan peraturan 

dan patokan yang berlaku dalam semua kondisi, dan waktu. 

Yang kedua, wahyu Tuhan ini menjawab secara langsung atau 

tidak langsung setiap masalah hukum. Pendeknya perintah 

62 Ibid.. 120 
63 Ibid. 125 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

Tuhan mengandung kebenaran komprehensif dan abadi.64  

Tegasnya menurut Coulson, bahwa perbedaan yang 

esensial antara filsafat hukum tradisional dan modern adalah 

bahwa praktek sosial atau institusi sosial dapat memperoleh 

jastifikasinya pada pandangan tradisional dengan dukungan 

positif wahyu Tuhan, namun dalam pandangan modern, 

dengan tidak adanya aturan negatif dari tuhan. Hukum dapat 

ditegakkan dan dihasilkan secara sah oleh kebutuhan sosial, 

dengan prasayarat tidak melanggar batas-batas yang 

ditetapkan oleh perintah Tuhan.65  

Menurut Atho’ baru pada abad ke-19 terdengar suara-

suara untuk melakukan perubahan terhadap fiqh yang ada. 

Beberapa negeri Muslim setelah pertemuan yang pahit dengan 

peradaban Barat, mulai mencoba melakukan revisi terhadap 

fiqh, dengan mengintrodusir dan memperbaharui peraturan 

 
64 Ibid. 126 
65 Ibid. 133 
66 Atho’ Mudzhar. Fiqh dan Reaktualisasi Ajaran Islam…, 50 
67 Fazlur Rahman. 1995. Islam dan Modernitas: Sebuah 

Transfornrasi Intelektual, Terj. Ahsin Muhammad, Cet 2, (Bandung: 

Pustaka, 1995), 7. Teori double movement yang dirumuskan Fazlur Rahman 

menyangkut dua langkah dalam menafsirkan Al-Qur'an, yaitu pertama, 

memahami arti dan makna dari suatu pernyataan dengan mengakaji situasi 

historis dimana pernyataan A1 Qur'an itu turun, baik situasi spesifik 

maupun situasi makro dalam masyarakat. Kedua, mengeneralisasi jawaban-

jawaban spesifik sebagai pernyatan yang memiliki tujuan-tujuan moral-

sosial umum. 
68 Mahmoud Muhammed Taha membangi ayat A1 Qur'an menjadi 

ayat-ayat Makiyah yang mengandung nilai-nilai universal (the second 

massage) dan ayat-ayat Madaniyah berupa hukum-hukum Islam praktis (the 

first massage). Dalam konsep pemalikan Nasakh-nya, ayat-ayat Makkah 

menasakh ayat-ayat Madinah. Lihat, Mahmoud Muhammed Taha. Arus Balik 

Syariah Terj. Khoiron Nahdiyyin (Yogyakarta: LkiS, 2003) 
69 Syahrur merumuskan metode penafsiran nash dengan 

menggunakan teori-teori matematika (grafik fungsi). Selanjutnya Syahrur 

membagi hudud/ limit menjadi 1) Al-had al- adna yaitu limit atau batas 

perundangan, khususnya dalam hal hukum keluarga. Hal ini 

terjadi di Tunisia, Mesir, Siria, dan Irak. Bahkan Saudi Arabia 

pun dalam banyak hal telah mulai melakukan suplemen 

terhadap hukum-hukum fiqh Hambali yang umumnya terlalu 

literalis.66 

Bahkan Dalam perkembangan ushul fiqh kontemporer 

dibahas tentang metode pemahaman hukum Islam yang baru 

seperti metode penafsiran double movement yang dikemukakan 

oleh Fazlur Rahman,67 metode pembalikan naskh yang 

dikemukakn oleh Mahmoud Muhammad Thaha,68 metode 

hudud/ teori limit yang dikemukakan oleh Muhammad 

Syahrur69 dan masih banyak lagi. Metode lainnya yang 

memadukan nash secara normatif dan relitas masyarakat yang 

secara empiris terus mengalami perubahan juga telah 

dikembangkan oleh Louay Sofi.70 

terendah, contohnya ayat tentang larangan perkawinan (An-Nisa' 23), 2} AI-had 

Al-a'la, dengan contoh ayat potong tangan bagi pencuri (AI-Maidah 38), 3}AI-

had al-adna wa al-had al a'la ma'an dengan contoh ayat waris bagi anak laki-

laki dan perempuan (An-Nisa' 11, 12, 13), dimana bagian dua adalah batas 

tertinggi untuk bagian anak laki-laki dan satu adalah batas terendah untuk bagian 

anak perempuan, 4} AI-had al-a'la wa al had at-adna bertemu di satu titik, 

dengan contoh ayat tentanghukuman jilid/ cambuk bagi pezina (An-Nur 2), 5) 

Al-had al-a'la menjadi garis ynag tegak lurus, dengan contoh ayat tentang 

larangan untuk mendekati zina (AI-Isra' 32) dan perbuatan yang keji (Al-An'am 

151), dan 6} Al-had al-a'la melengkung tidak dapat melebihi suatu titik, 

sedangkan al-had al-adna dapat menyentuh garis, dengan contoh riba dan 

shadaqah, dimana riba tidan boleh dan digambarkan dengan batas tertinggi 

sedangkan shadaqah dianjurkan dan digambarkan dengan batas terendah. Lihat 

Muhammad Syahrur, Prinsip dan Dasar Hermeneutika Hukum Islam 

Kontemporer. Terj. Sahiron Samsuddin dan Burhanudin Dzikri (Yogyakarta: 

eLSAQ Press, 2007) 
70 Louay Safi telah merumuskan kerangka dan langkah-langkah 

metodologis untuk mengintegrasikan normativitas (wahyu) dan rasionalitas 

(empiris), yaitu sebagai berikut: Pertama, Prosedur inferensi tekstual dilakukan 

dengan: a) mengidentifikasi teks (nash) yang relevan dengan persoalan, b) 

memahami dan menafsirkan makna teks., c) menjelaskan ta'lil teks, d} 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

Konflik-konflik dasar dalam hukum Islam tersebut 

menjadi suatu pemahaman yang parsial di kalangan umat 

Islam. Sehingga menghasilkan dua meanstrem pemikiran 

tentang konflik hukum Islam tersebut. Problem mendasar 

tentang hukum Islam tersebut akan mengakibatkan problem 

pada tingkat selanjutnya dalam rangka merumuskan hukum 

Islam. 

Dalam diskursus pengembangan hukum islam di 

indonesia, setidaknya telah muncul dua cara berfikir yang 

antagonostik. Pertama, pemikiran hukum islam liberal, 

kemunculannya didasari oleh argumen bahwa pemikiran 

hukum islam yang ada selama ini dianggap tidak mampu 

menjawab persoalan umat kontemporer. Kedua, pemikiran 

hukum islam konservatif tekstual yang berorientasi pada masa 

lalu dan pemahaman normatif. Pemikiran ini didasari asumsi 

bahwa hukum islam yang telah ada sudah sangat lengkap dan 

dapat menjawab semua persoalan umat.71 

Meski bersifat antagonistik, dua corak berfikir tersebut 

memiliki kesamaan tujuan yakni bagaimana agar hukum islam 

dapat menjawab semua permasalahan umat islam 

kontemporer di indonesia. Karena itulah telah banyak usaha 

untuk menjembatani kedua corak pemikiran tersebut. 

Dalam konteks keindonesiaan, terdapat beberapa teori 

yang digunakan untuk menjelaskan perkembangan hukum 

Islam di Indonesia, yakni:72 pertama, Teori Kredo. Teori ini 

 
membangun suatu aturan atau konsep umum yang diderivasi dari teks. Kedua, 

prosedur inferensi historis yaitu dengan a) menganalisis aksi individu yang 

termasuk dalam fenomena sosial yang dibahas, b} mengklasifikasi berbagai 

bentuk aksi berdasarkan kesamaan atau perbedaan komponenenya (tujuan, 

motif, dan aturannya), c) mengidentifikasi aturan-aturan universal yang 

membangun interaksi antara berbagai kelompok aksi tersebut, d} sistematisasi 

aturan-aturan universal tersebut. Ketiga, Prosedur inferensi teks dan inferensi 

historis tersebut kemudian dipadukan dengan langkah-langkahnya secara 

simultan, sehingga menghasilkan sistematisasi aturan yang diperoleh dari teks 

dan aksi. Louay Safi, Ancangan Metodologi Alternatif: Sebuah Refleksi 

berpandangan bahwa pelaksanaan hukum Islam adalah 

kewajiban bagi mereka yang telah mengucapkan dua kalimat 

syahadat karena pelaksanaan hukum Islam adalah konsekuensi 

logis dari kredonya. Teori ini dirumuskan dari al-Qur’an surah 

al-Fatihah: 5, al-Baqarah: 179, Ali-Imran: 7, an-Nisa’: 13-14-

49-63 dan 105. Al-Maidah: 44, 45, 47, 48, 49 dan an-Nur: 

51,52. Kedua, Teori Receptio in Complexio dari Van den Berg. 

Teori ini berpandangan bahwa bagi orang Islam berlaku hukum 

Islam sebab dia telah memeluk agama Islam. Menurut teori ini 

hukum mengikuti agama yang dianut seseorang. Para raja dan 

sultan di kerajaan nusantara yang sudah memeluk agama Islam 

kemudian menerapkan hukum Islam sebagai bagian dari 

hukum kerajaan/negara. Meskipun saat itu sudah berlaku 

hukum adat. Para sultan dan raja kemudian menyatukan adat 

dan agama sebagai saudara dalam keluarga kerajaan. Misalnya 

di kerajaan Bone dan Gowa. Pada abad 19 mulai muncul 

kecurigaan dari pejabat Kolonial Belanda. Mereka bahkan 

berpesan agar berhati-hati kepada Islam. Mereka kemudian 

mengeluarkan peraturan untuk mengawasi Islam.73 

Ketiga, Teori Receptie dari Cornelis Van Vollen. Teori 

ini berpandangan bahwa hukum Islam berada dibawah hukum 

adat. Perkara-perkara perdata antara sesama Islam diselesaikan 

oleh hakim agama Islam apabila keadaan tersebut diterima oleh 

hukum adat. Sebagai legitimasi Kolonial Belanda kemudian 

membentuk lembaga/organ yang disebut sebagai hukum adat 

Perbandingan Metode Penelitian Islam dan Barat. terj. (Yogyakarta : Tiara 

Wacana, 2001) 
71 Lihat Amir Mu’allim. Metode Ijtihad Hukum Islam di Indonesia: 

Upaya Mempertemukan Pesan-Pesan Teks Dengan Realitas Sosial. 

Disampaikan pada Pidato Pengukuhan dalam Jabatan Guru Besar Bidang Ilmu 

Fiqih Universitas Islam Indonesia pada 17 Juli 2006, 1 
72 Lihat Imam Syaukani. Rekonstruksi ....,  67-89  
73 Lihat Hermansyah, Dakwah Menuju Islam Kaafah. (Yogyakarta: 

Star Book Media, 2009) 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

Indonesia. Teori ini kemudian dikembangkan oleh Snouck 

Hurgronje ketika itu sebagai penasehat pemerintah Hindia 

Belanda. Keempat, Teori Receptio Exit dari Hazairin. Teori 

ini berpandangan bahwa pasca kekalahan Belanda dan sekutu 

oleh Jepang mestinya teori receptio in complexio dan teori 

Receptie harus dikeluarkan oleh pemerintah Indonesia 

merdeka karena kedua teori tersebut merupakan warisan 

kolonial yang merugikan. Menurut Hazairin kedua teori itu 

bertentangan dengan UUD 45 dan Al Qur’an dan Hadis. Oleh 

karena kedua teori itu harus exit (keluar) dari tata hukum 

Indonesia merdeka. 

Kelima, Teori Receptio a Contrario dari Sajuti Thalib 

Teori ini berpandangan bahwa hukum adat berlaku bagi orang 

Islam kalau hukum adat itu tidak bertentangan dengan agama 

dan hukum Islam. Keenam, Teori Eksistensi dari Ichtijanto. 

Teori ini berpandangan bahwa hukum Islam telah eksis dalam 

hukum nasional dalam arti : (a) eksis sebagai bagian integral 

dari hukum nasional. (b) Eksis dalam arti kemandiriannya 

yang diakui sebagai hukum nasional (c) eksis dalam arti 

norma hukum sebagai filter hukum nasional (d) eksis dalam 

arti sebagai unsur utama dalam hukum nasional. Keenam, 

Teori Interdependensi dari A. Qodry Azizi dan Imam 

Syaukani. Teori ini berpandangan bahwa sistem hukum tidak 

bisa berdiri sendiri tidak terkecuali hukum Islam. Sistem 

hukum Islam berinteraksi dengan sistem-sistem sosial lainnya. 

Azizi mencontohkan interaksi antara hukum Islam dengan 

hukum Barat.  

Ketujuh, Teori Sinkretisme dari Hooker. Teori ini 

merupakan hasil  penelitian Hooker di beberapa daerah di 

Indoensia. Fakta membuktikan bahwa tidak ada satupun 

sistem hukum baik itu hukum adat maupun hukum Islam yang 

saling menyisihkan. Keduanya berlaku dan memiliki daya ikat 

sederajat yang pada akhirnya membentuk suatu pola khas 

 
74 Lihat Nurcholish Madjid. Islam Doktrin dan Peradaban (Jakarta: 

dalam kesadaran hukum masyarakat. 

Berdasarkan teori di atas dapat kita ambil suatu 

kesimpulan bahwa faktor yang menyebabkan hukum Islam 

(syariat) Islam terhambat sebelum indonesia merdeka adalah 

faktor psykis dan politis dari pemerintah Hindia Belanda. 

Faktor psykis ini berupa ketakutan akan pengaruh dari syariat 

Islam, begitu juga ketakutan karena secara politis syaraiat 

Islam baik secara psykis dan politis menimbulkan kesadaran 

kolektif dan kesadaran akan ketinggian syariat Islam bagi para 

pemeluknya. Keadaran inilah yang jika kita mengikuti teori 

fakta sosial Emil Durkheim akan memunculkan solidaritas 

sosial yang mengikat anggota masyarakat yang menganut nilai 

syariat itu. Secara kultur dan psykis syariat Islam akan 

membentuk solidaritas sosial. Solidaritas sosial yang diikat 

oleh spirit syariah inilah yang sesungguhnya ditakuti oleh 

pemerintah Hindia Belanda. Karena solidaritas yang semacam 

ini yang dapat memunculkan spirit baru Islam Indonesia, yakni 

semangat dalam upaya jihad fi sabilillah. Ketakutan ini pula 

yang melanda pemerintah Indonesia merdeka. Sehingga tidak 

salah jika kita katakan pemerintah Indonesia ini sakit 

(Indonesian phobia). Ketularan penyakit penjajah kolonial. 

Fakta politik membuktikan para Pendiri Negara 

menjelang kemerdekaan bangsa Indonesia justru tidak 

menggunakan Piagam Jakarta sebagai teks deklarasi, padahal 

sejak lama Piagam Jakarta dihajatkan sebagai dasar 

proklamasi.74 Tidak selesai sampai disitu, pemerintah 

kemudian menghapus tujuh kata dalam piagam Jakarta yang 

berhubungan dengan para pemeluk agar melaksanankan 

syariatnya. Fakta ini sebagai bukti bahwa kesadaran dan cara 

berpikir kolonial Belanda masih tumbuh dan berkembang di 

sistem politik dan hukum ke-Indoensiaan kita. Ketakutan ini 

semakin membesar dan berkembang biak di Indonesia dalam 

bentuk faham sekulerisme. Antara agama dan politik di pisah 

Paramadina, 1992)   



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

sebagaimana dahulu Kolonial Belanda memisah antara agama 

dan adat lalu menempatkan adat di atas agama. Dengan 

demikian sekulerisme sesungguhnya bentuk modern dari teori 

Receptie a Complexio dan teori Receptie. 

Dalam paradigma usul fiqh klasik menurut Hasbi As-

Shiddiqiey terdapat lima prinsip yang 

memungkinkan Hukum Islam bisa berkembang 

mengikuti masa: 1) Prinsip Ijma’; 2) Prinsip Qiyas; 3) Prinsip 

Maslahah Mursalah; 4) Prinsip memelihara Urf’; dan 5) 

berubahnya hukum dengan berubahnya masa. Kelima 

prinsip ini dengan jelas memperlihatkan betapa pleksibelnya 

hukum Islam.75 

“Menjawab tantangan modernitas” adalah sebuah 

jargon yang tersirat dan disepakati dibalik beraneka ragamnya 

produk pemikiran muslim pada umumnya dan dibidang 

hokum pada khususnya pada dasawarsa terakhir setelah kaum 

muslimin teperangkap dalam kejumudan dan taqlid yang 

cukup lama pasca imam-imam mazhab. 

Pembaharuan Hukum islam selalu seiring dengan 

perkembangan dan pembaharuan pemikiran di dunia muslim 

kontemporer Dalam buku Pemikiran Islam Kontemporer 

sebuah ontologi esai kajian tokoh disana bisa didapati yang 

menurut Mulyadi Kartanegara menurut wilayah 

kajiannya hal ini dapat dibagi ke dalam dua bagian besar yang 

pertama yaitu berkenaan dengan teks suci dan yang kedua 

membahas topik-topik yang lebih berkaitan dengan filsafat 

atau pemikiran. Dan banyak lagi sebenarnya tokoh serta 

pemikirannya yang tidak direkam dalam Antology tersebut 

Fazlur Rahman misalnya yang menawarkan istilah ideal 

moral dan legal spesifik dalam pemaknaan teks dan 

pembagian awal tradisi Islam; Muhammad Arkoun 

menawarkan pemahaman ulang tentang tradisi Islam dan 

 
75 Taupiq Adnan Amal. Islam dan Tantangan Modernitas, Studi 

Atas Pemikiran Hukum Fazlur Rahman, (Bandung: Mizan, 1989),  33-35 

ia juga mempertanyakan keabsahan pengekalan teori-teori 

fiqh yang telah disusun beberapa abad lampau yang sudah 

tidak relevan dengan masa sekarang.76 

Dari sekian banyak pola pemikiran Islam yang bercorak 

pembaharuan tentu juga berimplikasi pada aspek hokum islam 

baik secara metodologis maupun wacana. Oleh karena itu metode 

pembaharuan hokum islam bukanlah sebuah metode yang terlepas 

dari pembaharuan pemikiran hal ini perlu pelacakan yang 

cermat karena tidak semua tokoh mempunyai perhatian yang 

khusus terhadap hokum Islam. Hal ini terlebih lagi jika di tarik ke 

dalam wilayah hokum keluarga muslim khususnya, sehingga 

dibutuhkan upaya penyesuaian bahkan modifikasi terhadap teori-

teori pemikiran yang ditawarkan para tokoh yang berkaitan 

dengan hokum Islam. 

Mensitir kerangka teorinya Wael B. Hallaq dalam 

sejarah perkembanagan metode fiqh (ushul fiqh) Amin 

Abdullah menguraikan paradigma metodik usul fiqh 

kedalam pradigma fiqh literalistik, utilitarianistik dan 

liberalistik -penomenologik. 

Dinamakan paradigma literalistic karena dominannya 

pembahasan tentang teks. Ar -Risalah karya As-yafii dianggap 

buku rintisan pertama tentang usul fiqh, penulisannya bercorak 

teologis deduktif yang kemudian diikuti oleh para ahli ushul 

mazhab mutakallimun (Syafiiyah, Malikiyah, Hanabilah dan 

Mu’tazilah). Setelah lebih kurang lima abad (dari abad ke2H-

7H) baru mengalami perbaikan dengan munculnya asy-

Syatibi yang menambahkan teori maqasyid syari’ah yang 

mengacu pada maksud Allah yang paling mendasar sebagai 

pembuat hukum. 

Enam abad kemudian sumbangan asy-Syatibi 

direvitalisasikan oleh para pembaharu usul fiqh di dunia 

modern, seperti Muhammad Abduh (w. 1905), Rasyid Ridho 

76 Lihat Khudori Sholeh (Ed), Pemikiran Islam Kontemporer 

(Yogyakarta: Jendela, 2003) 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

(w. 1935), Abdul Wahab Khallaf (w.1956), Allal alFasi (w. 

1973) dan Hasan Turabi. Karena tidak menawarkan teori baru 

kecuali merevitalisasi prinsip maslahah yang ditawarkan 

asy-Syatibi melalui teori maqashid-nya itu Weil B. Hallaq 

mengkategorikan para pembaharu di bidang ushul dalam 

kelompok ini sebagai para pembaharu penganut 

utilitarianisme. 

Sementara itu pertanyaan tentang bagaimanakah teks 

suci dapat dipahami dan kemudian dijalankan dalam konteks 

dunia modern yang sudah barang tentu tidak lagi sama 

dengan konteks zaman nabi. Pernyataan semacam itu 

menurut sebagian pakar seperti Muhammad Iqbal, Mahmud 

Muhammad Taha, Abdullah Ahmed An-Naim, Muhammad 

Said Ashmawi, Fazlur Rahman dan Muhammad Syahrur. 

Sama sekali tidak dapat diselesaikan dengan berpijak pada 

prinsip maslahah klasik di atas. Mereka beranggapan prinsip 

maslahah tidak lagi memadai untuk membuat hukum Islam 

tetap relevan di dunia modern. Weil B. Hallaq menamakan 

kelompok ini dengan aliran liberalisme keagamaan karena 

cenderung berdiri pada paradigma yang terlepas dari pada 

paradigma klasik.77 

Dilain pihak, tidak dijadikannya wahyu sebagai 

sumber pengetahuan dalam tradisi ilmiah Barat terutama 

dalam hal pertentangan wahyu dengan akal. Dimana 

pengetahuan wahyu disingkirkan dari wilayah ilmu 

karena wahyu disamakan dengan keyakinan mistik, 

sementara ilmu didasarkan pada rasionalitas.78 Tetapi 

 
77 lebih lanjut dia berkomentar kelompok ini lebih menjanjikan 

dan lebih persuasif. Kelompok ini dalam rangka membangun 

metodologinya yang ingin menghubungkan antara teks suci dan realitas 

modern lebih berpijak pada upaya melewati makna eksplisit teks untuk 

menangkap jiwa dan maksud luas dari teks. Amin Abdullah, Paradigma 

Alternatif Pengembangan Ushul Fiqh dan Dampaknya pada Fiqh 

Kontemporer, dalam Mazhab Jogja: Menggagas Paradigma Ushul Fiqh 

upaya pemisahan ini merupakan pendapat yang keliru dan 

tidak dapat dipertahankan. Dalam konteks ilmu sosial 

misalnya, pengaruh prinsip-prinsip transendental yang 

terpancar dari wahyu tidak terbatas pada tataran dasar 

konseptual dan landasan motivasional ilmu-ilmu sosial, tetapi 

meluas sampai pada pembentukan teoritis dari ilmu itu, 

misalnya gagasan tentang persamaan manusia yang menjadi 

teori poilitik modern. Sementara konsep persamaan manusia 

dapat digali dari wahyu. Oleh karenanya untuk menghindari 

bahkan membuang jauh sikap apologis, hukum Islam harus 

mampu mencakup dua hal yaitu secara deduktif dari nash dan 

induktif (empiris) sebagai hasil penelitian atau kajian yang 

nyata. Karena selama ini hukum Islam terutama masalah sosial 

belum dengan jelas dikembangkan secara metodologis. 

Konsekuensinya, bukan hanya dianggap normatif, namun juga 

dianggap bahwa hukum Islam selama ini lebih bersifat 

menghakimi atau bersifat memutus terhadap kasus yang ada, 

tidak dikembangkan secara keilmuan.79 Begitu juga misalnya 

sebagaimana yang dijelaskan oleh Syamsul Anwar bahwa 

gagasan pemaduan wahyu dan akal dalam teori hukum Islam 

yang merupakan cikal bakal landasan epistimologis bagi 

pengembangan metode penemuan hukum Islam (syar’i) secara 

khusus, dan metode penelitian hukum Islam secara umum 

sudah dimunculkan oleh Imam al-Ghazali, namun tidak 

didukung oleh pengembangan analisis empiris lebih lanjut 

sebagai wujud dari pemaduan wahyu dan akal tersebut.80 

Inilah kemudian diperlukannya pengembangan penelitian 

Kontemporer, (Yogyakarta: Ar-Ruz, 2002), 118-123. 
78 Louay Safi, Ancangan ….207 
79 Lihat A. Qodri Azizy, Ekletisisme Hukum Nasional:Kompetisi Hukum 

Islam dan Hukum Umum (Yogyakarta: Gama Media, 2002),  45-46. 
80 Lihat Syamsul Anwar, Teori Hukum Islam Al-Ghazali dan 

Pengembangan Metode Penemuan Hukum Syair’ah, dalam M. Amin 

Abdullah (dkk), Tafsir Baru Studi Islam dalam Era Multikurtur (Yogyakarta 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

hukum Islam yang tidak hanya bersumber dari teks-teks saja 

(bersifat sui-generis), tetapi juga mampu memadukannya 

dengan pengalaman dalam kehidupan manusia dan pri laku 

masyarakat melalui penelitian sui generis-empiris. Pemaduan 

ini dibangun secara dialektis, yaitu teks-teks dapat menjadi 

sumber dalam memberikan arahan tingkah laku dalam 

kehidupan, sebaliknya pengalaman yang muncul dalam 

masyarakat dapat memberikan gagasan bagaimana teks-teks 

nash itu dipahami dan ditafsirkan.81  

Apa yang coba diupayakan oleh Louay Safi dalam 

Towards A Unified Approach to Shari’ah and Sosial Inference 

dan tokoh lain adalah dalam kerangka tersebut di atas. Dalam 

usulannya, Safi terlebih dahulu menjelaskan bagaimana setiap 

pengetahuan tidak bisa lepas dari pra-anggapan tertentu atau 

tidak bebas nilai (value free); bagaimana wahyu juga 

mengandung suatu “rasionalitas” tertentu dan; bagaimana 

realitas wahyu dan realitas empiris sama-sama bisa menjadi 

sumber pengetahuan. Menurutnya, ilmu dan aktifitas ilmiah 

adalah akibat dari ontologi tertentu yang mengaitkan upaya 

ilmiah dengan individu dan lingkungannya dan 

melengkapinya dengan dasar motivasional. Sebaliknya, 

aktivitas ilmiah mengandaikan sejumlah pernyataan tentang 

sifat eksisten, suatu kebenaran yang harus diakui sebelum 

terlibat dalam berbagai studi empiris. Oleh sebab itu, 

memisahkan kebenaran keagamaan (metafisika, wahyu) dari 

wilayah ilmiah -terutama wilayah ilmu-ilmu sosial- adalah 

pendapat yang tidak dapat dibenarkan. 

Perlu digasrisbawahi bahwa “ilmu sosial” yang 

dimaksudkan oleh Safi dalam a univied approach to shari’ah 

and sosial inference, menurut penulis, adalah ilmu sosial 

kemanusiaan (humaniora) secara umum. Oleh sebab itu, ia 

tidak hanya terbatas pada ilmu sosiologi saja, tetapi mencakup 

pula ilmu sejarah, antropologi, politik dan sebagainya dengan 

 
: Kurnia Kalam Semesta, 2002), 198. 

karakternya yang “historis”, empiris dan tedas makna.  Ini 

tampak ketika Safi memaparkan kekhasan “ilmu sosial” 

dihadapan metode-metode kealaman (naturalistic methods). 

Penolakan wahyu dalam analasis ilmiah karena itu menjadi 

tidak relevan terutama dalam bidang ilmu-ilmu sosial 

humaniora. Sebagai konsekuensinya, maka sumber-sumber 

pengetahuan juga harus digali baik dari wahyu maupun dari 

realitas empiris-historis. Meski demikian, pemaduan ini 

(univied model), disadari oleh Safi, tidak dimaksudkan untuk 

mengharmonisasikan (mencampuradukkan) secara eklekstis 

antara dua tradisi (keilmuan Islam dan Barat), akan tetapi 

mengintegrasikan pengetahuan yang diperoleh oleh dari wahyu 

dengan pengetahuan yang diperoleh dari pengalaman manusia. 

Lebih jauh bagaimana upaya merumuskan kerangka 

dasar dan bagaimana langkah-langkah metodologis dari upaya 

mengintegrasikan normativitas (wahyu) dan rasionalitas 

(empirisitas) itu menjadi mungkin dilakukan? Bagi Safi, hal ini 

mungkin dilakukan dengan terlebih dahulu membuat inferensi 

tekstual dan historis-empiris untuk kemudian dibuatkan 

analisisnya yang bersifat “terpadu” antara keduanya. Kedua 

inferensi tersebut dilakukan dengan suatu prosedur inferensi 

yang khas, sebagaimana dijelaskan Safi. 

Pendekatan metodologis yang digagas Louay Safi, 

sesungguhnya hanya menyajikan suatu model penelitian ilmiah 

(sosial) alternatif yang dekat dengan aspirasi Islam. Namun 

demikian, ancangan metodologi alternatif tersebut barangkali 

bisa dijadikan inspirasi bagi pengembangan studi hukum Islam 

yang mencoba mengapresiasi dan memasukkan data-data 

sosial empiris dalam analisisnya, meskipun disadari, bahwa 

Safi sendiri tidak memaksudkan kajiannya ini sebagai suatu 

pengembangan metode yang khusus di dalam hukum Islam. 

Apabila dibawa ke dalam metode hukum Islam, maka 

integrasi ini berjalan di atas peta yang berbeda. Jika proses 

81 Ibid. 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

integrasi wahyu dan rakyu (empirisitas) dalam ilmu-ilmu 

sosial modern bergerak untuk memasukkan wahyu –yang 

sekian lama telah disingkirkan-- ke dalam analisis sosial-

historis (empiris), maka hal itu terjadi pada arah yang 

sebaliknya dalam metode penemuan hukum Islam, yaitu 

membawa data-data dan fenomena sosial-historis (empiris) 

masuk ke dalam analisis hukum Islam (tekstual-wahyu).82 Hal 

ini diakibatkan oleh karena dimensi sosial empiris-lah yang 

telah disingkirkan dalam metode penemuan hukum Islam 

selama ini. 

Pada tingkat metode keilmuan yang lebih operasional, 

proses tersebut mengandaikan adanya pendekatan “induksi 

sosial” dalam hukum Islam yang dilakukan secara simultan 

dengan pendekatan deduktif. Artinya, metode penemuan 

hukum  Islam –mengikuti inferensi terpadu a la Louay Safi-- 

mesti memasukkan data realitas empirik dalam proses analisis 

dan penyimpulan hukumnya (Istinbath al-Ahkam), bukan 

semata-mata diderivasi dari teks. Cara induksi ini menurut 

Qodri Azizy, lebih hidup dan leluasa, tetapi perlu pembatasan 

sejauh mana seseorang  dapat berinduksi dalam berhukum.83 

Kesulitan yang masih ditemukan dalam memasukkan 

realitas empiris itu adalah melalui jalan manakah realitas dan 

data-data sosial empirik itu dapat ditarik dan disertakan dalam 

analisis teori dan metode penemuan hukum Islam (Ushul al-

Fiqh)? Dalam banyak hal pendekatan induksi sosial itu sendiri 

tampaknya lebih relevan bergerak untuk mengidentifikasi dan 

 
82 Syamsul Anwar, Teori …. 205.  
83 Menurut Qodri, setidaknya diberi batasan bahwa dalam proses 

induksi itu dalil (teks) diposisikan sebagai inspirasi proposisi atau landasan 

(starting point) analisis, terutama dari sisi epistemologi, sekaligus sebagai 

alat kontrol terhadap proses dan esensi/hasil yang ditemukan. Tetapi, 

pembatasan itu harus tetap memberi kebebasan berpikir. Lihat A. Qodri 

Azizy, Eklektisisme… 47. Bandingkan dengan  Noeng Muhadjir, Wahyu 

dalam Paradigma Penelitian Ilmiah Pluralisme Metodologik: Metodologi 

mengungkapkan causa efisien maupun causa finalis (‘illah dan 

atau hikmah) dari objek-objek hukum dengan memanfaatkan 

baik ilmu-ilmu sosial maupun kealaman.84 Ketika kasus hukum 

telah disebut dalam teks tanpa disertai illat dan hikmah, analisis 

empiris bertujuan untuk menjelaskan atau mengungkapkan 

‘illat dan hikmahnya guna memantapkan penerimaan terhadap 

hukum tersebut, atau juga mungkin untuk merubahnya. Bagi 

kasus hukum baru yang belum ada dalam teks, analisis empiris 

bertujuan untuk membangun fondasi hukum kasus tersebut.85  

Dalam teori hukum Islam hal ini disebut ta’lil al-Ahkam atau 

kausasi hukum. Menurut penulis hal ini sesuai dengan inferensi 

historis Louay Safi, bahwa analisis aksi –pada langkah pertama 

inferensi hitorisnya-- berupaya membongkar tujuan, motif dan 

aturan. Metode ini paralel dengan analisis ta’lil dalam prosedur 

inferensi tekstual.86 Di sinilah kemudian dimensi sosial empiris 

dapat dimasukkan dalam setiap analisis hukum Islam. 

Pada situasi ketika antara keduanya berhadapan secara 

kontradiktif, maka realitas empiris (misalnya institusi adat 

dsb.) harus direkonstruksi –sistem aturan dan tujuannya—

sedemikian rupa dengan tetap memberinya hak hidup. Ini 

didasarkan kepada kesimpulan inferensi terpadu Safi, bahwa 

suatu aksi kolektif (fenomena sosial empiris) maupun wacana 

(wahyu) memiliki sistem aturan dan tujuan hingga 

memungkinkan dilakukannya penyatuan, memperbandingan 

atau mempertentangkan 

Berdasarkan hal itu maka pola hubungan yang 

Kualitatif, dalam Taufik Abdullah dan Rusli Karim (ed.), Metodologi 

Penelitian Agama Sebuah Pengantar, (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1989), 61-

62. 
84 Syamsul Anwar. Teori … 207. 
85 Ibid. 
86 Lihat kembali pembahasan bagian C, tentang prosedur inferensi 

tekstual dan historis Louay Safi. 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

terbangun bersifat bukan hirarkis, tetapi alternatif-saling 

mendukung  antara realitas empiris dan wahyu dalam metode 

hukum Islam. Realitas empiris dan wahyu harus berfungsi 

komplementer dan berhubungan dialektis selamanya, baik 

ketika realitas sosial itu tidak terdapat dalam teks wahyu 

maupun ketika ia berseberangan dengan teks wahyu. 

 

Pendekatan 

Secara umum pendekatan dan metode yang digunakan 

Coulson sama dengan yang digunakan sarjana Barat lainnya 

dalam bidang keIslaman,87 yakni tergolong Revisionis88 atau 

bahkan Double Revisionis dan bukan Tradisionalis. Dengan 

pendekatan dan metode ini, maka karya-karya sejarah 

menyangkut Islam, dikaji ulang dan dicoba ditafsirkan kembali 

melalui data sejarah yang ada dengan menggunakan pendekatan 

yang lazim diperguruan tingggi Barat.89 Namun demikian 

disadari bahwa dengan pendekatan dan metode yang sama tidak 

selalu sampai pada kesimpulan yang sama pula.90 

Untuk memahami lebih jauh beberapa pendekatan dan 

metodologi yang lazim digunakan para orientalis dalam mengkaji 

Islam, berikut ini akan diutarakan beberapa pendekatan yakni:91 

 
87 Akh Minhaji, Kata Pengantar…, viii 
88 Pendekatan ini berasumsi dunia abstrak tidak lepas hubunganyya 

dengan dunia praktik. Atau dengan kata lain, nilai adalah sama dengan 

tindakan. Merupakan pola pikir yang saya sebut 'jungkir balik'. Dari kejadian 

yang kasuistik sifatnya, serta merta di tarik ke dunia nilai yang universal. 

Karena itu, terkesan tidak runtut. keuntungannya hanya dalam dunia polemik 

'murahan', karena memberi peluang yang besar untuk 'hit and run' dari isu 

sentral. 
89 Menurut Syamsuddin Arif. Pendekatan yang digunakan oleh 

orientalis dalam studi ketimuran diantaranya pendekatan sejarah atau biasa 

disebut historical approuch atau historical criticsm. Maksud pendekatan ini 

adalah mengkaji sejarah secara kritis. Mereka mengatakan bahwa suatu 

dokumen harus dipelajari sebagaimana  memperlakukan mayat. Yang 

dimaksud dokumen di sini adalah sesuatu yang tertulis, bukan yang 

Pertama, pendekatan filologis atau penelitian naskah. Tradisi 

memburu dokumen atau manuskrip kuno hasil tulisan tangan 

(bukan cetakan mesin) yang telah dimulai sejak zaman Renaissans 

Eropa sekitar abad ketigabelas Masehi. Orientalis yang menempuh 

jalan ini mengidentifikasi diri mereka sebagai ahli peradaban 

purba (classicist). Caranya bisa bermacam-macam: mulai dari 

teroka perpustakaan dan toko buku bekas hingga pergi menjelajahi 

kampung-kampung di pedalaman. Itulah yang dilakukan Edward 

Pococke di Syria, William Jones di India, Paul Kraus di Mesir, 

Hellmut Ritter di Turki, Henry Corbin di Iran, Hans Daiber di 

Yaman dan lain-lain. 

Manuskrip yang telah diperoleh kemudian dipelajari, 

disunting (di-edit), diterjemahkan dan diterbitkan lengkap dengan 

catatan kritis berkenaan bahasa maupun isinya. Contohnya ialah 

karya orientalis Italia Eugenio Griffini yang menerbitkan ‘edisi 

kritis’ kumpulan fatwa seorang Imam Syi’ah dengan judul Corpus 

iuris di Zaid ibn Ali (VIII sec. Cr.) cetakan Milan, 1919. Atau 

Joseph Schacht yang mengedit kitab Ikhtilaf al-Fuqaha karya 

Imam at-Tabari (dicetak di Leiden tahun 1933); dan yang terbaru 

oleh Eric Chaumont juga edisi dan terjemah karya klasik Abu 

Ishaq as-Syirazi, kitab al-Luma’ fi ushul al-fiqh. Le Livre des Rais 

diucapkan. Karena itu tradisi dokumen ini tidak berhubungan dengan tradisi 

oral atau lisan. Fokus kajiannya hanya pada teks. Lihat Syamsuddin Arif. 

Metodologi Orientalis Penuh Problem. 2009. Diakses melalui 

www.inpasonline.com/index.php?option=com_content&view akses pada 12 

November 2017 
90 Kritik misalnya datang dari Muhammad Salim el-Awa, yang 

menegaskan bahwa ternyata Coulson tidak lepas dari kesalahan-kesalahan 

yang dialami para Orientalis yang sangat dipengaruhi oleh kerangka berfikir, 

pendekatan maupun metode yang berkembang dalam tradisi pemikiran Barat. 

Ibid. hal. x-xi. 
91 Lihat Syamsuddin Arif. Studi Fiqih dan Syariat Islam: Kritik 

Pandangan Orientalis. 2009 dalam 

www.inpasonline.com/index.php?option=com_content&view akses pada 12 

November 2017 

http://www.inpasonline.com/index.php?option=com_content&view
http://www.inpasonline.com/index.php?option=com_content&view


Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

illuminant les fondaments de la compréhension de la Loi. Traité 

de théorie légale musulmane (Berkeley, 1999).92 

Terkait erat dengan metode tersebut di atas adalah 

pendekatan historis atau kesejarahan. Dengan ini orientalis 

berupaya meletakkan teks dalam konteks. Pemahaman terhadap 

sejarah pemikiran, politik, sosial dan ekonomi dalam 

hubungannya dengan pengarang dan isi naskah yang sedang 

dibahas menjadi suatu keniscayaan. Pendekatan historis 

memadukan beberapa pendekatan sekaligus, yaitu kritik naskah 

(textual criticism), kritik nara sumber karya tulis (literary atau 

source criticism), kritik ragam atau corak tulisan (form), kritik 

penyuntingan (redaction), dan kritik periwayatan 

(tradition/transmission criticism). Penerapan metode-metode ini 

dicontohkan dengan sempurna oleh Miklos Muranyi dalam 

bukunya: Ein altes Fragment medinensischer Jurisprudenz aus 

Qairawan, aus dem Kitab al-Hagg des Abd al-Aziz b. Abd Allah 

b. AbÐ Salama al-Magissun (st. 164/780-81) cetakan Stuttgart, 

1985; artikel Harald Motzki, “Der Fiqh des Zuhri: die 

Quellenproblematik,” dalam jurnal Der Islam no.68 (1991), hlm. 

1-44; dan Andreas Görke dalam disertasinya, Das Kitab al-

Amwal des Abu Ubaid al-Qasim b. Sallam: Entstehung und 

Werküberlieferung (Univ. Hamburg, 2000).93 

Ketiga ialah pendekatan empiris. Pola penelitian sosiologi 

anthropologi ini sebenarnya telah lama dilakukan oleh ahli 

ketimuran Eropa di wilayah jajahan mereka masing-masing. 

Caranya dengan terjun langsung ke daerah yang hendak 

diselidiki, seperti dikerjakan Snouck Hurgronje selama beberapa 

bulan di Mekkah, Edward Lane di Mesir, atau Clifford Geertz 

antara tahun 1952-1955 di Jawa Timur. Inilah yang diistilahkan 

dengan perspective ethnograpique alias Ethnologie di Jerman dan 

Volkenkunde di Belanda. Tetapi di Amerika dan Australia 

khususnya penelitian lapangan ini merupakan reaksi terhadap 

 
92 Ibid 
93 Ibid  

orientalisme klasik yang dilihat terlalu mementingkan segi sejarah 

dan dokumen-dokumen atau teks saja, tanpa memperhatikan 

praktik masyarakat yang bersangkutan dalam kehidupan nyata. 

Berkenaan dengan Syari’at Islam, riset data lapangan ini dapat kita 

temukan, misalnya, dalam karya Daniel S. Lev, Islamic Courts in 

Indonesia (Berkeley, 1972), Henry Toledano, Ann E. Mayer, 

Property, Social Structure, and Law in the Modern Middle East, 

Anna Würth, Aš-Šari’a fi Bab al-Yaman: Recht, Richter und 

Rechtspraxis an der familienrechtlichen Kammer des Gerichts 

Süd-Sanaa, (Republik Jemen) 1983-1995 (Berlin, 2000).94  

Dari uraian di atas tampak bahwa Coulson 

memperlihatkan bahwa di dalam menciptakan struktur hukum 

secara lengkap hubungan wahyu Tuhan dan akal manusia terjalin 

begitu dekat dan hampir tidak dapat dipisahkan. Dalam 

kenyataannya, pemikiran para fuqaha melahirkan pemikiran yang 

cukup bervariasi. Ini mengabdikan norma-norma hukum adat yang 

sudah ada dengan merumuskan proporsi bahwa wahyu Tuhan 

secara diam-diam mengesahkan hukum adat jika wahyu tidak 

secara jelas menolaknya; analogi dipakai untuk memperluas 

putusan-putusan wahyu Tuhan yang spesifik, sedangkan 

“istihsan” mengesahkan penyimpangan kaidah dari analogi untuk 

mencapai suatu pemecahan yang dianggap lebih tepat. 

Tetapi bentuk apapun yang diambil, spekulasi yuridis pada 

masa klasik tidak dianggap sebagai suatu proses yang independen 

yang menciptakan lapangan hukum buatan manusia disamping 

peraturan-peraturan Tuhan, ia sama sekali tunduk kepada 

kehendak Tuhan, dan dalam beberapa hal yang berfungsi mencari 

pemahaman dan pelaksanaan maksud-maksud Allah bagi 

masyarakat muslim. Konflik seperti ini berkenaan dengan bidang 

wewenang dan peran akal sebagaimana sudah dalam yurisprudensi 

tradisional yang hanya berkenaan dengan cara, karena dengan 

tujuan ini dapat dicapai. Dari sudut ini hukum Islam adalah hukum 

94 Ibid  



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

Tuhan dan sekaligus hukum buatan manusia. Dalam pemikiran 

yurisprudensi Islam dua deskripsi tersebut adalah saling 

melengkapi dan tidak saling kontradiksi. 

Disamping itu, dari analisiasnya Coulson telah berhasil 

memberi gambaran menyangkut persoalan-persoalan pokok yang 

dihadapi umat Islam dalam bidang hukum Islam. Demikian 

kesalahpahaman yang terjadi di kalangan sementara orang Islam 

terhadap hukum Islam, tidak terkecuali di Indonesia, dalam 

memandang fiqh. Kekeliruan ini rasanya perlu diperbarui dan 

dibetulkan, dan untuk itu terlebih dahulu perlu dipahami faktor-

faktor apa sebenarnya mengakibatkan kekeliruan tersebut. Dalam 

konteks inilah karya Coulson ini layak untuk diberi tempat. 

Namun demikian, apa yang diuraikan Coulson bukannya 

sepi dari kritik, kritik atas apa yang diutarakan Coulson misalnya 

datang dari Muhammad Salim el-Awa, yang menegaskan bahwa 

ternyata Coulson tidak lepas dari kesalahan-kesalahan yang 

dialami para Orientalis yang sangat dipengaruhi oleh kerangka 

berfikir, pendekatan maupun metode yang berkembang dalam 

tradisi pemikiran Barat. Hal ini misalnya terlihat ketikan Coulson 

meyakini adanya pemisahan antara moral dengan hukum atau 

antara etika dengan hukum, padahal dalam Islam kedua hal 

tersebut tidak dapat dipisahkan. Contoh lain terlihat ketika 

Coulson mengadopsi teori backward projection dalam kaitannya 

dengan orisinilitas hadis. Walaupun mengakui akan adanya hadis 

Nabi, seperti yang terlihat di atas, Coulson tidak jarang 

menggunakan teori tersebut untuk menolak adanya hadis-hadis 

tertentu yang tampak tidak bisa mendukung tesis yang dibangun 

dalam menghadapi satu kasus hukum.95 

Kritik metodologis dalam karya Coulson ini juga datang 

dari Muhammad Abd. Rauf, yang menegaskan bahwa 

berdasarkan data sejarah, agak susah bahkan tidak mungkin bagi 

seseorang untuk mempelajari agama orang lain (outsider), karena 

 
95 Ibid. xi 
96 Ibid  

itu patut dipertanyakan keabsahan orientalis (non-Muslim) untuk 

mengkaji secara obyektif agama Islam, pandangan ini juga beredar 

luas dikalangan umat Islam di Indonesia.96 Mendukung Abd Rauf 

ini Fazlur rahman mengamini kebenaran kritik tersebut yakni 

dengan menambahkan bahwa orientalis tidak mungkin memasuki 

kajian Islam pada wilayah mormatif, lebih-lebih yang bernuansa 

esoteric.97  

Kritik berikutnya menyangkut pendapat Coulson yang 

menyatakan bahwa Syariat Islam itu tak lebih dari sekadar 

wacana, karena tak pernah dilaksanakan dalam kenyataannya. 

Menurut Coulson, alasan utama mengapa banyak ahli fiqh 

menolak jabatan hakim (qadi) di pengadilan tinggi ialah karena 

mereka tahu betul bahwasanya Syari’at itu hanyalah adicita 

agama, penting dipelajari namun sekadar untuk diketahui dan 

bukan untuk diterapkan sebagai sebuah sistem undang-undang. 

Pandangan keliru ini jelas sekali mengesampingkan fakta sejarah 

Umat Islam, seolah-olah kaum Muslimin tidak pernah dan tidak 

mau mengamalkan Syari’at agamanya. Walaupun benar tidak 

selamanya dan tidak sepenuhnya hukum-hukum Syari’ah 

diberlakukan, hal itu tidak berarti ia merupakan idealisme belaka. 

Semua ulama dan kaum Muslimin dari dahulu hingga sekarang 

sepakat hukum Allah wajib ditegakkan di muka bumi dan 

mengabaikannya adalah dosa. Peliknya, teori yang pertama kali 

dilontarkan oleh Ignaz Goldziher dan diamini oleh Joseph Schacht 

ini justru disebarkan di Indonesia dalam bentuk dikotomi ‘Islam 

normatif’ dan ‘Islam historis’ 

Disamping beberapa kritik di atas, disini dapat disebut 

juga beberapa kelemahan studi orientalis terhadap Islam yang 

mereka akui yakni bahwa Para orientalis (non-Muslim) itu pada 

akhirnya banyak yang mengakui bahwa keterbatasan mereka 

dalam memahani materi-materi keIslaman lebih menonjol 

ketimbang kelebihan metodologi yang mereka miliki. Bahkan, ada 

97 Ibid. xii 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

di antara mereka yang berterus terang bahwa Arablah 

(muslimlah) yang seharusnya memegang pekerjaan ini. 

Keterbatasan dalam menguasai bahasa Arab sangat 

mempengaruhi pemahaman mereka tentang Islam.98 

 

Penutup 

Dari kajian yang dilakukan Coulson ini setidaknya 

terdapat beberapa hal yang dapat disimpulkan yakni bahwa 

kemandekan pemikiran fiqh di dunia Islam selama ini adalah 

karena kekeliruan dalam menetapkan pilihan dari pasangan-

pasangan konflik tersebut di atas, atau sekurang-kurangnya 

kekeliruan dalam menentukan bobot masing-masing pasangan 

konflik itu. Fiqh juga telah dipandang sebagai ekspresi kesatuan 

hukum Islam yang universal daripada sebagai ekspresi 

keragaman partikular. Fiqh telah mewakili hukum dalam bentuk 

cita-cita daripada sebagai respon atau refleksi kenyataan yang ada 

secara realis. Fiqh juga telah memilih stabilitas daripada 

perubahan. Semua itu, telah mengakibatkan kemandekan 

pemikiran fiqh di dunia Islam selama ini. 

Karenanya dibutuhkan upaya-upaya guna mereaktualisasi 

syariah Islam, khususnya dalam bidang fiqih dengan kembali 

mengkaji konflik-konflik yang terjadi diseputar penetapan 

hukum fikih tersebut disamping itu, fiqh juga harus dilihat 

sebagai mata rantai perubahan yang tak henti-hentinya tanpa 

harus dipersoalkan keabsahannya karena pada akhirnya fiqh itu 

hanya menyangkut soal cabang dari agama. 

Dalam hal ini Atho’99 menyajikan beberapa prasyarat 

untuk hal ini, yakni adanya tingkat pendidikan dan tingkat 

keterbukaan yang tinggi dari masyarakat Muslim. Kedua, adanya 

keberanian di kalangan umat Islam untuk mengambil pilihan-

pilihan yang tidak konvensional dari pasangan-pasangan pilihan 

 
98 Hal ini misalnya diungkapkan oleh Syaikh Musthafa as-Siba’I 

setelah ia meninjau langsung pusat orientalisme di sekitar Eropa dan 

berdialog langsung dengan para orientalis. Lihat www.alIslamu.com diakses 

tersebut di atas. Dan ketiga, memahami faktor-faktor sosiokultural 

dan politik yang melatarbelakangi lahirnya suatu produk 

demikiran fiqhiyah tertentu, agar dapat memahami partikularisme 

dari produk pemikiran hukum itu. Dengan demikian, jika di tempat 

lain atau pada waktu lain ditemukan unsur-unsur partikularisme 

yang berbeda, maka produk pemikiran hukum itu dengan 

sendirinya harus dirubah. Dengan demikian dinamika hukum 

Islam dapat terus dijaga dan dikembangkan 

 

Daftar Pustaka 
A. Qodri Azizy, 2002. Ekletisisme Hukum Nasional: Kompetisi 

Hukum Islam dan Hukum Umum. Yogyakarta: Gama Media. 

 

Akh Minhaji, Kata Pengantar Noel James Coulson Dalam Perspektif 

Orientalisme Hukum Islam. Pada Noel J. Coulson. 2001. Konflik 

Dalam Yurisprudensi Islam. (Terj. Fuad). Yogyakarta: Navila 

Amir Mu’allim. Metode Ijtihad Hukum Islam di Indonesia: Upaya 

Mempertemukan Pesan-Pesan Teks Dengan Realitas Sosial. 

Disampaikan pada Pidato Pengukuhan dalam Jabatan Guru 

Besar Bidang Ilmu Fiqih Universitas Islam Indonesia pada 17 

Juli 2006 

 

Fuaz Zein, 2001. Pengantar Penerjemah dalam Noel J Coulson Konflik 

Dalam Yurisprudensi Islam Yogyakarta: Navila 

 

Hermansyah, 2009. Dakwah Menuju Islam Kaafah. Yogyakarta: Star 

Book Media. 

 

Imam Syaukani, 2006. Rekonstruksi Epistemologi Hukum Islam 

Indonesia. Jakarta: PT. Rajagrafindo Persada. 

 

Khudori Sholeh (Ed), 2003. Pemikiran Islam Kontemporer. 

pada 12 November 2017 
99 Atho’ Mudzhar. Fiqh dan Reaktualisasi Ajaran Islam…60 

http://www.alislamu.com/


Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 5 6 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

    

Yogyakarta: Jendela. 

 

Louay Safi, 2001.  Ancangan Metodologi Alternatif: Sebuah Refleksi 

Perbandingan Metode Penelitian Islam dan Barat. Yogyakarta: 

Tiara Wacana 

 

Mahmoud Muhammed Taha. 2003. Arus Balik Syariah Terj. Khoiron 

Nahdiyyin. Yogyakarta: LkiS 

 

Muhammad Baltaji. 2003 Metodologi Ijtihat Umar bin Khattab. 

Jakarta: Khalifa  

 

Muhammad Muslehuddin, t.th. Philosofy of Islamic Law and the 

Orientalist 

A Comparative Study Of Islamic Legal System. Lahore: Ashraq 

Mirza, Mg. Director, Islamic Publication Ltd. 

 

Muhammad Syahrur, 2007. Prinsip dan Dasar Hermeneutika Hukum 

Islam Kontemporer. Terj. Sahiron Samsuddin dan Burhanudin 

Dzikri. Yogyakarta: eLSAQ Press 

 

Noel J Coulson. 2001. Konflik Dalam Yurisprudensi Islam. Terj. Fuad. 

Yogyakarta: Navila 

 

Noeng Muhadjir, Wahyu dalam Paradigma Penelitian Ilmiah 

Pluralisme Metodologik: Metodologi Kualitatif, dalam Taufik 

Abdullah dan Rusli Karim (ed.), 1989. Metodologi Penelitian 

Agama Sebuah Pengantar, Yogyakarta: Tiara Wacana 

 

Nurcholish Madjid. 1992. Islam Doktrin dan Peradaban. Jakarta: 

Paramadina. 
 
Syamsul Anwar, Teori Hukum Islam Al-Ghazali dan Pengembangan 

Metode Penemuan Hukum Syair’ah, dalam M. Amin Abdullah 
(dkk.), 2002. Tafsir Baru Studi Islam dalam Era Multikurtur. 
Yogyakarta: Kurnia Kalam Semesta. 

 

Taupiq Adnan Amal, 1989. Islam dan Tantangan Modernitas, Studi 

Atas Pemikiran Hukum Fazlur Rahman. Bandung: Mizan. 

 

 

I n t e r n e t 

www.alIslamu.com diakses pada 12 November 2017 

www.inpasonline.com/index.php?option=com_content&view akses 

pada 12 November 2017 

Atho’ Mudzhar. Fiqh dan Reaktualisasi Ajaran Islam. 1990. Artikel 

pada 

http://media.isnet.org/Islam/paramadina/konteks/index.html 

diakses pada 12 November 2017 

Sri Wahyuni Penerapan Syariat Islam di Indonesia (Problem dan 

Strategi) 2017 Artikel pada http://Sriwahyuni.blogspot.com. 

Diakses pada 12 November 2017 

http://www.alislamu.com/
http://www.inpasonline.com/index.php?option=com_content&view
http://media.isnet.org/Islam/paramadina/konteks/index.html
http://sriwahyuni.blogspot.com/

