
Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 
  

MENIMBANG KONSEP NASIKH-MANSUKH THAHA 

DALAM KAJIAN EKONOMI ISLAM 

 

 
Dedi Riswandi1 

 
ABSTRAK 

Perbankan syariah sejak kemunculannya telah menjadi 

polemik di kalangan intelektual muslim. Polemik tersebut 

diakibatkan oleh masih belum ada kesepakatan yang jelas 

terkait bunga bank, apakah termasuk sebagai riba atau 

berbeda dengan riba yang ada dalam khazanah Islam. 

Berdasarkan teori Nasikh-Mansuk Mahmud Muhammad 

Thaha, dapat dipetik suatu pengertian bahwa tidak salah apa 

yang dikatakan oleh para modernis bahwa alasan utama 

pelarangan riba adalah timbulnya ketidakadilan ekonomi di 

dalam masyarakat. Namun para neo-revivalis pun sudah 

bertindak secara benar, yaitu dengan mendirikan bank-bank 

yang ber-label-kan ‘Syariah’. Dengan adanya bank-bank 

syariah tersebut memang sebagian masih mempertanyakan 

apakah bank-bank syariah tersebut benar-benar bebas dari riba 

atau tidak.  

Kata Kunci: Perbankan Syariah, Nasikh Mansukh, 

Mahmud Muhammad Thaha. 

 
1 UNU Mataram 
2 Gerakan modernis muncul pada paruh abad XIX M. Fokus utama gerakan 

ini ialah menekankan akan pentingnya melakukan peyegaran pemikiran 

Islamdengan cara membangkitkan kembali gelombang ijtihad yang 

digunakan sebagai sarana untuk memperoleh ide-ide yang relevan dari al 

Qur’an dan sunnah. Dan juga berusaha memformulasikan kebutuhan hukum 

berdasarkan pada prinsip-prinsip ini. Para modernis mengkritisi apa yang 

disebut “otomistic”. Hal ini dilakukan bertujuan untuk memperoleh aturan-

aturan hukum secara langsung dari Al Qur’an dengan mengesampiongkan 

keputusan dari ulama klasik, dalam pengertian secara umum. Al Qur’an 

 

Pendahuluan 

Munculnya instrumen perekonomian dalam bentuk 

perbankan syariah menimbulkan beberapa polemik dalam 

khazanah pemikiran umat Islam, khususnya intelektual Muslim 

kontemporer. Polemik tersebut timbul dikarenakan masih simpang 

siurnya ketetapan yang pasti mengenai hukum bunga bank 

konvensional, apakah ia termasuk riba sebagaimana yang 

dituduhkan oleh para teoritisi perbankan syariah yang digawangi 

oleh cendikiawan-cendikiawan Muslim yang tergabung dalam 

gerakan neo-rivivalis. Ataukah bukan riba seperti yang coba 

dijelaskan secara kritis oleh cendikiawan-cendikiawan Muslim 

lain, yang tergabung dalam gerakan modernis.2  Karena itu, meski 

diakui juga bahwa eksistensi perbankan syariah yang saat ini eksis 

dan berkembang tidak lepas dari kontribusi ide-ide dan usaha 

nyata dari kedua gerakan tersebut. Khususnya gerakan neo-

revivalis sebagai pencetus awal pendirian perbankan syariah. 

Banyak faktor yang melatarbelakangi berdirinya bank-

bank syariah yang muncul antara tahun 1960-an dan 1970-an. 

Diantaranya yang paling dominan adalah: (1) upaya neo-revivalis 

dalam memahami hukum tentang bunga sebagai riba, (2) adanya 

kekayaan Negara-negara Muslim akan minyak yang melimpah, 

(3) penerimaan terhadap interpretasi tradisional tentang riba untuk 

dipraktekkan oleh beberapa Negara Muslim sebagai bentuk 

menurut mereka merupakan sebuah fenomena yang berada dalam lintas 

sorotan sejarah dan juga melatarbelakangi setting sosial historis tertentu. Para 

medernis dalam memahami setiap fenomena tertentu selalu memperhatikan 

situasi dan kondisi  yang melatar belakangi munculnya fenomena tersebut, 

baik itu dari segi moral, agama, maupun setting social histories dalam 

menjawab berbagai problematika kehidupan. Lihat Fazlur Rahman, Islam and 

Modernity: Transformation of an Intelektual Tradition (Chicago: The 

University of Chicago Press, 1982),  hal. 2-19. Ibid. hal.11. lihat juga Abdullah 

Saeed, Menyoal Bank…hal. 2 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

  

kebijaksanaannya.3 

Dari ketiga faktor tersebut, faktor yang disebutkan 

pertama merupakan faktor kunci dari terlaksananya ide pendirian 

bank syariah, sebab gerakan neo-revivalis pada saat itu (tahun 

1960-an) begitu gencar mengkampanyekan keharaman bunga 

bank konvensional, dengan argumen bahwa setiap kelebihan dari 

pokok pinjaman, baik itu sedikit maupun berlipat ganda adalah 

riba.4 Umat Islam diwajibkan untuk meninggalkannya.5 

Pandangan dari para neo-revivalis tentang bunga bank ini 

tentu saja berbeda dengan pandangan para modernis. Para 

modernis berpandangan bahwa permasalahan hukum bunga bank 

tidak bisa secara tergesa-gesa dihukumi haram karena disamakan 

dengan riba, melalui penafsiran ayat-ayat al-Qur’an yang 

berkaitan dengan maslah tersebut secara tekstual. Menurut 

mereka banyak aspek yang harus dijadikan pertimbangan 

sebelum menentukan apakah bunga bank itu sama dengan riba 

atau tidak.6 

Sebagian besar dari para modernis berpendapat bahwa 

bunga bank tidak identik dengan riba, sebab dalam bunga bank 

masih terdapat beberapa unsur yang tidak terdapat dalam riba. 

Syahrur salah seorang dari modernis mengatakan bahwa bunga 

bank tidak haram karena tidak berlipat ganda (‘ad’afab 

mudha’afatan)7, sementara itu Fazlur Rahman berpendapat 

bahwa unsur yang paling penting yang harus diperhatikan dalam 

membahas masalah riba adalah unsur keadilan.8 

Sedangkan Abdullah Saeed secara lebih luas menjelaskan 

argumen-argumen tentang kebolehan bunga bank, dan bahkan 

secara implisit baik mengkritik beberapa jenis transaksi yang 

dipraktekkan oleh perbankan syariah, yang menurut Abdullah, 

 
3 Fazlur Rahman, Islam … hal. 14. 
4 Q.S. Al Baqarah ayat 279.  
5 Q.S. Al Baqarah ayat 278 
6 Lihat Abdullah Saeed, Menyoal Bank…hal. 60 
7 Muhammad Syahrur, Prinsip dan Dasar Hermeutika Hukum Islam 

pada dasarnya sama saja dengan praktek perbungaan yang 

diterapkan oleh perbankan konvensional.9  

Pembahasan tema ini tidak bermaksud untuk 

memperpanjang perdebatan dari kedua gerakan pemikiran 

tersebut, karena masing-masing pihak telah bersikukuh terhadap 

pandangan dan pendapatnya masing-masing. Maka akan lebih 

menarik jika makalah ini berusaha memberikan warna pemikiran 

baru dari interpretasi terhadap apakah bunga bank dan riba itu 

sama atau tidak dari sisi pendekatan teori lain sebagaimana yang 

telah disinggung di atas. 

Disini teori yang akan dikaji adalah teori nasikh dan 

mansukh Mahmud Muhammad Thaha (sebut Thaha) salah satu 

pemikir modern Islam yang terkenal melalui pemikiran 

kontroversialnya dalam karya yang berjudul Ar Risalah as 

Tsaniyah min al-Islam dan telah diterjemahkan kedalam bahasa 

Indonesia oleh Khairon Nahdiyyin dengan judul Arus Balik 

Syariah. Namun terlepas dari kritik judul dan kritik buku, kita 

lebih akan mencermati dari teori yang dibangun Thaha tersebut. 

Dan selanjutnya beberapa tahapan akan dilakukan dalam merinci 

teori tersebut 

Tahapan pertama adalah dengan melihat riba dan cikal 

bakal berdirinya perbankan syariah dan mengidentifikasi 

pandangan-pandangan yang mengharamkan bunga bank karena 

menyamakannya dengan riba, sekaligus membeberkan 

argumentasi-argumentasi dari para tokoh-tokohnya yang 

mendukung pandangan tersebut. Langkah selanjutnya akan 

diuraikan pemikiran-pemikiran kritis dari pihak yang tidak setuju 

dengan pandangan yang pertama, yang berpendapat bahwa antara 

bunga bank dan riba itu berbeda. Sekaligus sanggahan dan kritik 

Kontemporer. Terj. Sahiron Syamsuddin dan Burhanudin Dzikri (Yogyakarta: 

Elsaq Press, 2007), hal.45. 
8 Fazlur Rahman, Riba and Interest (Terjemah). Hal.166 
9 Abdullah Saeed, Menyoal Bank…hal . 227-235 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

  

yang ditujukan kepada para teoritisi perbankan syariah dengan 

memberikan data dan fakta bahwa pada beberapa jenis transaksi 

dalam perbankan syariah pun masih terdapat praktek bunga 

meskipun dengan nama dan konsep yang berbeda. 

Tahapan terakhir adalah menarik permasalahan ini 

kedalam teori nasikh dan mansukh Thaha dengan metode 

memilah antara ayat-ayat Makiyyah dan Madaniyah yang 

berbicara mengenai riba yang selanjutnya diinterpretasikan 

secara kritis dengan berpatokan pada prinsip kemaslahatan 

ummat10. Dimana sesuai dengan teori tersebut, ayat-ayat Makiyah 

adalah merupakan tujuan, sedangkan ayat-ayat Madaniyah adalah 

merupakan sarana untuk mencapai tujuan tersebut.11 Pada 

akhirnya dari pembahasan tersebut nantinya akan dihasilkan 

suatu pandangan tersendiri dalam menyikapi apakah bunga bank 

termasuk riba atau bukan riba? Dari stimulus tersebut akan 

memunculkan kesimpulan akhir tentang bagaimanakah konsep 

riba dan bunga bank dalam persfektif pemikiran Thaha, sehingga 

bisa menetapkan suatu hukum, boleh atau tidaknya bunga bank 

menurut teorinya tersebut. Dan setidaknya gambaran yang 

diberikan Thaha dapat dijadikan perspektif dalam menimbang 

dan mengkaji pengembangan ekonomi Islam. 

 

 

 

 
10 Dalam masalah ekonomi, Thaha dalam beberapa karyanya lebih condong 

kepada teori persamaan ekonomi atau sosialisme. Menurut Thaha sosialisme 

tidak sama dengan komunisme, sebab sosialisme adalah puncak dan 

komunisme adalah landasan dasarnya. Sosialisme versi Thaha ini 

menurutnya berlandasan pada dua landasan utama. Pertama pertambahan 

sumber-sumber produksi dan kedua, distribusi yang adil dan merata. 

Sehingga dari kedua landasan tersebut akan menghasilkan suatu kebaikan 

bagi ummat dari segi ekonomi. Mahmud M. Thaha, Arus Balik Syariah 

(Terjemah) (yogyakarta: LKiS, 2003), hal. 192. untuk lebih jelasnya dalam 

masalah ekonomi ini Thaha memiliki buku yang secara khususu membahas 

masalah tersebut. Buku tersebut berjudul Al-Islamu : Democraty-Istroky.  

Kajian Pustaka 

Riba dan Cikal Bakal Lahirnya Perbankan Syariah 

Sebagaimana bank konvensional, bank syariah juga 

memiliki fungsi intermediasi. Perbedaan hanya terletak pada 

instrumen yang digunakan, jika bank konvensional menggunakan 

bunga, maka perbankan syariah menarik dan mengharamkan diri 

dari bunga dan sebagai alternatif lebih menekankan pada prinsip 

bagi untung dan sharing rugi. Disamping fungsi intermediasi, 

perbankan syariah juga melakukan fungsi ta’awwun (sosial)12. 

Konsep teoritis bank tanpa bunga muncul pertama kali 

pada 1940-an, namun belum dapat diwujudkan, selain karena 

kondisi yang belum memungkinkan, juga belum ada pemikiran 

tentang bank Islam yang meyakinkan. Beberapa pemikir yang 

menyampaikan gagasan mengenai perbankan berdasarkan bagi 

hasil yakni Anwar Qureshi (1946), Naiem Siddiqi (1948), dan 

Mahmud Ahmad (1952). Selanjutnya uraian yang lebih rinci 

ditulis oleh Mawdudi pada 1950 (1961). Tulisan-tulisan 

Muhammad Hamidullah yang ditulis pada 1944, 1955, 1957, dan 

1962 juga dikatagorikan sebagai gagasan pendahuluan mengenai 

perbankan Islam.13 

Pada awal mulanya, pembentukan bank Islam memang 

diragukan meskipun pada 1975 Dubai Islamic Bank resmi berdiri, 

begitu juga Pilgrim’s Management Funds pada 1962 dan setelah 

keputusan-keputusan konfrensi Negara-negara Islam se-dunia 

11 Ibid. hal. 142-145. 
12 Hal ini misalnya seperti yang diungkapkan oleh Solihin Hasan (pejabat bank 

Islam Jeddah) dan Mohamad Ariff (Universitas Malaya) mengemukakan 

bahwa kegiatan bank Islam meliputi semua kegiatan bank konvensional 

namun tidak pada transaksi berdasarkan bunga dan bank syariah boleh 

melayani masyarakat non muslim ataupun dimiliki dan dikelola oleh mereka 

yang non muslim. Lihat Sutan Remy Sjahdeini. Perbankan Islam dan 

Kedudukannya Dalam Tata Hukum Perbankan Indonesia (Jakarta: Pustaka 

Utama Grafiti, 1999), hal. 3 
13 Ibid. hal. 4 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

  

pada April 1968 di Kuala Lumpur menyangkut bank Islam,maka 

bank Islam mulai marak. Keraguan mendirikan bank Islam 

setidaknya disebabkan oleh: pertama, banyak yang beranggapan 

bahwa sistem perbankan bebas bunga adalah sesuatu yang tidak 

mungkin dan karena itu tidak lazim. Kedua, pertanyaan 

menyangkut bagaimana perbankan Islam itu akan membiayai 

operasinya. Namun pada akhirnya para pendukung pendirian 

perbankan Islam dapat memastikan bahwa usaha yang dilakukan 

membuahkan hasil. 

Riba sebagai cikal bakal pendirian bank Islam, ternayata 

tidak lepas dari polemik dan perbedaan menyangkut ruang 

lingkup munculnya riba yang terdapat dalam Al Qur’an dan 

penjelasan Rasulullah saw. Selanjutnya, kita akan melihat, 

setidaknya terdapat tiga aliran pandangan menyangkut riba dan 

larangan mengenai bunga bank yakni pandangan pragmatis, 

pandangan konservatif dan pandangan sosio-ekonomis14. 

Pandangan pragmatis beranggapan bahwa yang dilarang 

adalah usury yang berlaku selama sebelum era Islam, namun 

tidak melarang bunga dalam sistem keuangan modern. Pendapat 

ini didasarkan pada Q.S. Ali Imran ayat 130 yang melarang 

penggandaan pinjaman melalui proses yang usurious. Dengan 

demikian menurut pandangan ini transaksi-transaksi yang 

berdasarkan bunga dianggap sah. Selanjutnya menurut 

pandangan ini bahwa di dalam hadis tidak terdapat suatu bukti 

yang kuat bahwa yang dilarang oleh Islam adalah termasuk juga 

bunga menurut sistem keuangan modern, laporan mengenai riba 

di dalam hadis dianggap ambivalen dan tidak konsisten dengan 

demikian, menurut pragmatisme pembebanan bunga adalah suatu 

kebutuhan untuk pembangunan ekonomi Negara-negara Muslim. 

Bunga dimaksudkan untuk menggalakkan tabungan dan 

mengerahkan modal untuk membiayai investasi-investasi yang 

produktif, karenanya penghapusan bunga akan menghambat 

pembangunan, bahkan menurut pandangan ini, penghapusan 

 
14 Ibid. hal. 10 

bunga justru akan bertentangan dengan semangat dan tujuan-

tujuan Islam. 

Pandangan berikutnya dalam perspektif konservatif. 

Berlawanan dengan pandangan pragmatis, pandangan konservatif 

berpendapat bahwa riba harus diartikan, baik sebagai bunga 

maupun usury. Menurut pandangan ini, penafsiran yang demikian 

ini didukung oleh al-Qur’an dan hadis. Pendukung pandangan ini 

misalnya M. Umer Chapra yang berpendapat bunga bank adalah 

riba nasi’ah yang diharamkan. 

Pandangan ketiga yakni pandangan sosio-ekonomis. 

Pendapat yang terpenting dalam perspektif ini adalah yang 

mengemukakan bahwa bunga memiliki kecendrungan 

pengumpulan kekayaan ditangan segelintir orang. Dengan 

demikian pemasok dana yang berbunga itu, seharusnya tidak 

tergantung pada ketidakpastian yang dihadapi oleh penerima 

pinjaman. Pengalihan resiko dari satu pihak kepada pihak lain 

merupakan pelanggaran hukum. Perjanjian yang demikian tidak 

adil dan dapat menimbulkan rasa mementingkan diri yang 

bertentangan dengan semangat Islam yakni mengenai 

persaudaraan. 

Pendapat lain mengenai larangan terhadap bunga adalah 

bahwa dalam kerangka ekonomi Islam, modal bukan merupakan 

suatu faktor produksi yang terpisah, melainkan merupakan bagian 

dari faktor produksi yang lain, yakni perusahaan. Hal ini berarti 

bahwa, mengambil keuntungan dari penyediaan modal tanpa 

adanya keterlibatan pribadi terhadap resiko oleh pemilik dana 

tidak diinginkan oleh Islam. Lebih lanjut, menurut Islam, semua 

di dunia ini tergantung kepada hukum alam mengenai penyusutan. 

Semua uang harus susut setelah berjalannya waktu15. 

Dari beberapa pandangan yang telah diuraikan di atas 

selanjutnya kita akan menengok pembahasan mengenai 

interpretasi riba dan pendapat-pendapat berbeda dari para 

cendikiawan yang tergabung dalam dua gerakan kebangkitan 

15 Ibid. hal. 18 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

  

kembali Islam yakni gerakan neo-revivalis dan gerakan modernis, 

meskipun ketiga pandangan yang telah disebutkan di atas juga 

terkait erat dengan kedua gerakan ini, namun hal tersebut lebih 

dimaksudkan untuk memetakan perspektif menyangkut apakah 

bunga bank itu sama dengan riba. Berikut uraian mengenai kedua 

gerakan tersebut. 

 

Interpretasi Gerakan Neo-Revivalis Tentang Riba dan Bunga 

Bank 

Berbicara mengenai gerakan neo-revivalis, tidak dapat 

dilepaskan dari dua gerakan yang menjadi penopang utama 

gerakan ini. Dua gerakan tersebut ialah Ikhwanul Muslimin16 di 

Mesir yang didirikan oleh Hasan Al Banna (w.1949) dan Jamiat 

al-Islami yang dipimpin oleh Abu ‘Ala al-Maududi.17 

Kedua gerakan ini memiliki pemahaman yang sama akan 

haramnya bunga bank karena sama dengan riba. Landasan umum 

yang mereka pegang adalah bahwa setiap bentuk tambahan dari 

harta pinjaman pokok, baik banyak maupun sedikit adalah riba 

dan haram hukumnya untuk mengambilnya. Hal ini, menurut 

mereka telah ditegaskan dengan sangat jelas oleh al-Qur’an yang 

tertuang dalam surat al-Baqarah ayat 278-279.18  

Dan hampir semua tokoh gerakan ini, memiliki cara 

pandang dan argumen yang sama dalam permasalahan tidak 

dibolehkannya bunga bank karena sama saja dengan riba. 

Diantara para tokoh gerakan neo-revivalis yang paling gencar 

 
16 Lihat Rahmat Tohir Ashari. Konsep Pergerakan Ikhwan Al-Muslimin: 

Upaya Mengenal hasan Al Banna Lebih Dekat dalam buku M. Aunul Abied 

Shah et al. Islam Garda Depan Mosaik Pemikiran Islam Timur Tengah 

(Bandung: Mizan, 2001), hal. 62 
17 Abdullah Saeed, Menyoal Bank…hal . 72 
18 Abu ‘Ala al-Maududi, Dasar-Dasar Ekonomi Dalam Islam (Bandung: Al 

Ma’arif, 1984), hal. 120-123. 
19 Pendapat Ibnu Taimiyah, dalam Muhammad. Manajemen Bank Syariah. 

(Yogyakarta: UPP AMP YKPN, 2005), hal. 46 
20 M. Syafe’I Antonio. Bank Syariah: Wacana Ulama dan Cendikiawan. 

menyuarakan hal ini adalah Maududi, Sayyid Qutb, Chapra, 

Muhammad Uzair, Siddiqi, Nabhani dan lain-lain. 

Dalam memperkuat pandangannya itu, gerakan neo-

revivalis memberikan beberapa argumen yang secara ringkas 

dapat dipaparkan sebagai berikut: (1) Dalam Islam, uang hanya 

berlaku sebagai alat tukar, bukan komoditi. Sebab tidak ada 

landasan hukum dalam Islam yang membolehkan eksploitasi 

terhadap uang, kecuali dalam transaksi-transaksi yang dibenarkan 

Islam.19 (2) Riba merupakan pendapatan yang diperoleh secara 

dzalim. Hal ini telah dilarang oleh semua agama samawi, begitu 

juga dalam Al Qur’an telah dijelaskan bahwa riba menyebabkan 

kedzaliman (ketidakadilan).20 (3) Riba akan membuat orang malas 

dan akan membunuh motivasi untuk bekerja. Dengan riba 

seseorang akan mendapat keuntungan tanpa harus berbuat apapun. 

Dan ini sangat tidak sesuai dengan ajaran Islam.21 (4) Bunga bank 

haram secara mutlak, sebab telah memenuhi unsur-unsur riba, 

dimana didalamnya terdapat suatu penambahan dari pokok 

pinjaman, adanya penetapan suatu penambahan yang tetap dan 

ditentukan di awal, adanya unsur time value of money,22 dan 

eksploitasi kreditor terhadap debitor.23 (5) Bunga bank lebih 

banyak mudharatnya dari pada manfaatnya, kemudharatan dalam 

hal ini berkaitan dengan kesengsaraan secara ekonomi bagi pihak 

yang melakukan peminjaman dengan bunga.24 

Dari pemaparan di atas, dapat kita lihat bahwa argumen-

argumen yang disampaikan kebanyakan bersifat apologetik. Hal 

(Jakarta: Tazkia Institute, 1999), hal. 96 
21 Abdul Sami’ al-Mishri. Pilar-Pilar Ekonomi Islam. (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2006), hal. 180-182. 
22 Kritik terhadap teori ini misalnya dapat dilihat pada Adiwarman A Karim. 

Bank Islam Analisis Fiqih dan Keuangan (Jakarta: PT. Raj Grafindo Persada, 

2004), hal. 333 
23 Lihat misalnya Yusuf Qardhawi. Hikmah Pelarangan Riba (Jakarta: Akbar 

Media Eka Sarana, 2001) 
24 Afzalur Rahman. Doktrin Ekonomi Islam. Jilid III (Yogyakarta: Dana 

Bhakti Wakaf, 1996), hal. 119. 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

  

ini disebabkan oleh beberapa faktor yang melatarbelakangi. 

Diantaranya adalah argumen-argumen di atas lebih menekankan 

pada aspek penafsiran secara harfiah terhadap ayat al-Qur’an 

yang berbicara mengenai riba.25 Selain itu argumen-argumen 

tersebut juga digunakan sebagai landasan untuk menyerang teori-

teori barat tentang pembenaran terhadap bunga. Seperti teori 

abstinence, teori agio, teori liquiditas dan lain-lain.26 

Namun, terdapat pula beberapa argumen yang lebih 

ilmiah dari beberapa tokoh neo-revivalis, seperti Yusuf Qardhawi 

(2001) menyatakan bahwa, sesungguhnya hikmah eksplisit dan 

tampak jelas dari pengharaman riba adalah mewujudkan 

persamaan yang adil antara pemilik harta (modal) dengan usaha, 

serta memikul resiko, secara berani dan penuh rasa tanggung 

jawab. Inilah yang dimaksud dengan pengertian “Keadilan 

Islam”. Sedangkan menurut M. Umer Chapra, riba atau bunga 

bukan saja menjadi salah satu sumber ketidakadilan tetapi juga 

menimbulkan mis-alokasi sumber-sumber daya, pertumbuhan 

yang tidak menentu, ketidakstabilan dan berbagai persoalan 

lainnya. Faktor ketidakadilan menjadi alasan utama pelarangan 

konsep riba, karena hanya menguntungkan si pemberi pinjaman 

tanpa mempertimbangkan resiko ketidakpastian yang harus 

dipikul oleh pelaku bisnis.27 

 

Kritik Gerakan Modernis Terhadap Pandangan Neo-Revivalis 

Berbeda dengan para tokoh gerakan neo-revivalis dalam 

pandangan dan argumen-argumen terhadap konsep riba dan 

bunga bank, tokoh-tokoh gerakan modernis lebih beragam dalam 

menyampaikan pandangan, mengkritisi ataupun menolak 

anggapan bahwa bunga bank sama saja dengan riba. Hal ini 

dipengaruhi oleh berbagai teori, hasil penelitian dan pengkajian 

yang berbeda antara satu dengan yang lainnya. 

 
25 Abdullah Saeed, Menyoal Bank…hal . 227-235 
26 Ulasan selengkapnya tentang teori-teori ini dapat di baca pada Afzalur 

Rahman. Doktrin Ekonomi Islam. Bab I dan Bab II. (Yogyakarta: Dana 

Dalam memahami perbedaan ini, sejauh penelusuran 

penulis terhadap kepustakaan atau literatur-literatur yang ada, 

perbedaan tersebut dapat dikelompokkan menjadi tiga bagian. 

Kelompok bagian pertama adalah kelompok para modernis yang 

memandang permasalahan riba tidak hanya bisa diinterpretasikan 

secara harfiah saja sebagaimana termaktub dalam al-Qur’an, tetapi 

juga harus memperhatikan aspek moral sebagai landasan utama 

pelarangan riba. 

Kelompok kedua adalah para modernis yang beranggapan 

bahwa konteks pelarangan riba harus dilihat dari riba sebagai 

bunga pinjaman yang berlipat ganda atau berlebih lebihan. Dan 

kelompok ketiga adalah para modernis yang melakukan counter 

attack dengan cara mengkritisi dan mempertanyakan kembali 

apakah benar semua transaksi dalam bank syariah itu bebas riba 

seperti yang mereka (gerakan neo-revivalis) katakan selama ini? 

Dengan menggunakan data dan fakta empiris hasil dari penelitian 

dan kajian yang dilakukan secara ilmiah. Meski demikian, pada 

dasarnya semua tokoh modernis mendasarkan argumen mereka 

kepada prinsip kemaslahatan ummat, bukan pada teks seperti yang 

dilakukan oleh para tokoh gerakan neo-revivalis. 

Para modernis seperti Fazlur Rahman, Muhammad Asad 

dan Said al-Najjar dapat dimasukkan kedalam bagian kelompok 

yang pertama. Dalam pandangannya terhadap permasalahan 

bunga bank dan riba, mereka menekankan perhatiannya kepada 

aspek moral sebagai alasan pelarangan riba, dan 

mengesampingkan aspek legal-formal dari larangan riba, 

sebagaimana yang dijelaskan dalam hukum Islam. Argumentasi 

mereka adalah sebab dilarangnya riba karena menimbulkan 

ketidakadilan, sebagaimana di dalam al qur’an disebutkan “la 

Bhakti Wakaf, 1996) 
27 Kebijakan Moneter Syariah dalam Al Qur’an dan Hadist. 

http://www.indoforum.com.downloaded  di akses pada 22 November 2009. 

http://www.indoforum.com.downloaded/


Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

  

tadzhlimuna wa la tuddzhlamun”.28 

Lebih jauh Fazlur Rahman dengan sedikit menyindir 

berkata menyatakan bahwa jika mayoritas kaum Muslimin yang 

bermaksud baik dengan sangat bijaksana tetap berpegang teguh 

pada keimanan, dengan menyatakan bahwa al-Qur’an melarang 

seluruh bunga bank. Maka menurut Rahman akan sangat sedih 

rasanya pemahaman yang mereka dapatkan dengan cara 

mengabaikan bentuk riba yang bagaimanakah yang menurut 

sejarah dilarang, mengapa al-Qur’an mencelanya sebagai 

perbuatan keji dan kejam, mengapa menganggapnya sebagi 

tindakan eksploitatif serta melarangnya, dan apa sebenarnya 

fungsi bunga bank pada saat ini. 

Para modernis dalam menanggapai berbagai macam 

bentuk bunga (interest) yang dipraktekkan dalam system 

perbankan konvensional berusaha membedakan pandangannya 

antara membolehkan bunga bank secara sah menurut ketentuan 

hukum dan menolaknya. Penolakan terhadap bunga bank 

umumnya berdasarkan pada pemahaman dari adanya unsur 

ketidakadilan. 

M. Syahrur dan Abdullah Yusuf Ali adalah para modernis 

yang dapat kita masukkan kedalam kelompok kedua. Hal ini 

disebabkan oleh pandangan mereka yang menyatakan bahwa 

bunga bank, selama tidak berlipat ganda adalah boleh, sebab 

belum memenuhi unsur riba. Pandangan Syahrur ini berdasarkan 

pada teorinya tentang “batas maksimum positif tidak boleh 

dilewati dan batas minimum negative boleh dilewati” teori ini 

berimplikasi pada pendapatnya bahwa dua batas ini terdiri dari 

batas maksimal yang tidak boleh dilanggar yaitu riba, dan batas 

minimal berupa zakat yang dapat dilampaui dengan berbagai 

 
28 Abdullah Saeed, Menyoal Bank…hal . 61.  Lihat juga Fazlur Rahman. Riba 

and Interest. Hal. 8-10. 
29 Dalam hal ini riba yang tidak boleh menurut Syahrur adalah riba yang 

berlipat ganda, sebagaimana dijelaskan oleh Al Qur’an. Q.S. Ali Imran ayat 

130. 

macam sedekah. Mengingat bahwa dua batas ini berupa satu garis 

di daerah positif dan satu garis di daerah negatif, titik tengah 

diantara keduanya berada pada posisi netral atau dilambangkan 

dengan angka nol. Pada tataran aplikasi, batas maksimal positif 

berupa riba,29 batas netral berupa pinjaman tanpa bunga dan batas 

minimal negative berupa zakat dan shadaqah.30 

Sementara Abdullah Yusuf Ali menjelaskan, bahwa 

seharusnya larangan ini (terhadap riba) mencakup segala macam 

bentuk pengambilan keuntungan yang dilakukan secara berlebih-

lebihan dari seluruh jenis komoditi, kecuali melarang prinjaman 

kredit ekonomi yang merupakan produk perbankan meodern.31  

Kelompok ketiga dari gerakan modernis yang melakukan 

kritisi terhadap praktek perbankan syariah, setidaknya bisa 

disebutkan dua nama yaitu Abdullah Saeed dan Syed Nawaf 

Haider Naqvi. Abdullaj Saeed mengkritisi akad-akad yang 

terdapat di dalam perbankan syariah. Sasaran tembak utamanya 

adalah akad jual beli murabahah, yang menurutnya murabahah 

adalah penjualan dengan pengembalian yang telah ditentukan 

sebelumnya, tetapi kemudian sikap tidak menyukai resiko dari 

bank-bank Islam memastikan perubahan kontrak untuk menjadi 

mekanisme keuangan bebas resiko. 

Keuangan murabahah dan harga kredit yang lebih tinggi di 

dalamnya, jelas menunjukkan bahwa ada nilai waktu uang (time 

value of money) dalam pembiayaan tersebut. Lalu apakah ini tidak 

sama saja dengan bunga diperbankan konvensional? Sebab 

perbedaannya hanya terdapat pada nama dan mendapatkan 

legalitas dari hukum Islam (fiqh).32 Hebatnya lagi, sebagian besar 

dari bank-bank Islam umumnya menggunakan murabahah sebagai 

metode pembiayaan utama, yang mencakup hampir 75% dari 

30 M. Syahrur. Prinsip Dan Dasar … hal. 45-47 
31 Lihat Ali, The Holy Qur’an. hal. 111. dalam Abdullah Saeed. Menyoal 

Bank…hal . 61-62  
32 Abdullah Saeed.  Menyoal Bank…hal . 128 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

  

assetnya.33 

Dari pengamatan atau penelitian beberapa ilmuwan 

Muslim, bank syariah dalam penyelenggaraan kegiatan usahanya 

ternyata bukannya meniadakan bunga dan membagi resiko, tetapi 

tetap mempertahankan praktek pembebanana bunga. Namun 

dengan istilah lain dan menghindarkan resiko yang dilakukan 

dengan cara yang licik. Kritik dan pernyataan pedas misalnya 

datang dari Khurshid Ahmad terhadap penyelenggaraan 

murabahah dan bai’muajjal. Disamping itu, validitas perjanjian 

transaksi mudharabah sebagai dasar bagi kegiatan perbankan 

syariah, telah pula dipertanyakan oleh beberapa ilmuwan 

Muslim. Mereka tidak setuju apabila mudharabah digunakan 

sebagai dasar bagi kegiatan perbankan syariah dengan alasan 

bahwa perjanjian mudharabah yang telah dikembangkan di abad 

pertengahan tidak boleh digunakan untuk keadaan masyarakat 

industri, sekarang yang kompleks, mudharabah selanjutnya 

dipakai oleh para kapitalis untuk mengeksploitasi para penabung 

kecil untuk memperoleh keuntungan tanpa membahayakan 

keuangan mereka sendiri dan justru mudharabah akan lebih 

menghidupkan pasar uang berdasarkan bunga34. 

Selanjutnya Naqvi menjelaskan bahwa reformasi 

(perbankan) Islam bukan hanya masalah pergantian system bunga 

dengan sejumlah instrumen keuangan dengan tingkat keuntungan 

tidak tetap, atau dengan instrumen finansial yang melibatkan 

ditanggungnya resiko dan ketidakpastian. Karena hal tersebut 

hanya perubahan yang bersifat kosmetik dan formalistik yang 

tidak merefleksikan reformasi (perbankan) Islam, bahkan jika hal 

itu dibolehkan secara legal. Menggantikan bunga dengan laba 

menurut Naqvi juga tidak harus reformasi Islam, karena hal itu 

mungkin sekedar menggantikan kapitalisme berbasis bunga 

dengan kapitalisme berbasis laba.35   

 
33Ibid. hal. 120.  
34 Sutan Remy Sjahdeini. Perbankan…hal. 117-120 
35 Syed Nawab Haidar Naqvi, Menggagas Ilmu Ekonomi Islam. Terj. M. 

Dari statemen-statemen tersebut, dapat dijelaskan bahwa 

praktek bank-bank Islam menunjukkan bahwa mereka tidak 

mampu menghapus bunga dari transaksi mereka, yang 

dipraktekkan dengan berbagai samaran dan nama. Oleh karena itu 

barangkali waktunya untuk melihat secara realistis terhadap riba. 

Dalam perbankan tidak cukup memiliki label Islami, sebagai bank 

Islam atau perbankan syariah. Pertama dan utama lembaga ini, 

apakah disebut Islam atau sebaliknya, perlu lebih manusiawi, yang 

memungkinkan masyarakat untuk mempunyai akses dana 

berdasarkan kemanusiaan dan biaya yang sesuai.36 

 

Kerangka Teori Nasikh-Mansukh Thaha 

Sebelum kita masuk pada pembahasan mengenai 

interpretasi riba dan bunga bank Thaha maka penulis akan sedikit 

memaparkan kerangka teori nasikh mansukh Thaha agar nanti 

pada pembahasan inti mengenai konsep riba dalam persfektif 

pemikiran Thaha, tidak terjadi suatu kebingungan atau 

mempertanyakan kembali mengenai metode dan teori yang 

digunakan. 

Thaha yang dihukum mati oleh rezim Numairi pada tahun 

1985, membagi Islam pada dua periodesasi. Pertama, periode 

Mekah (610-622 M.). Periode ini disebut Thaha sebagai period ar-

risalah al-ula atau the first message (risalah pertama atau misi 

Islam pertama). Kedua, periode Madinah (622-632 M.). Periode 

ini disebut Thaha sebagai ar-risalah ats-tsaniyah atau the second 

message (risalah kedua atau misi Islam kedua).  

Pada periode Mekah. Ayat-ayat di Mekah memiliki nuansa 

universalitas, substantif, dengan semangat egaliter, menawarkan 

perlindungan terhadap hak-hak asasi manusia dan demokratik. 

Ayat-ayat ini menurut Thaha merupakan pesan Islam yang abadi 

dan fundamental yang menekankan martabat yang inheren pada 

saiful Anam dan M. Ufuqil Mubin. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003), hal. 

161 
36 Abdullah Saeed. Menyoal Bank…hal . 227-235 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

  

seluruh umat manusia tanpa membedakan jenis kelamin (gender), 

keyakinan keagamaan, ras dan sebagainya. Pesan ini menurut 

Thaha ditandai oleh persamaan antara laki-laki dan perempuan 

dan kebebasan penuh untuk memilih dalam beragama dan 

beriman. Namun pesan ini terpaksa tertunda pembumiannya 

karena kualitas dan kemampuan bangsa Arab pada abad VII 

masih rendah, sehingga gagasan besar ayat-ayat Makiyah tidak 

dapat dioperasionalisasikan dalam bentuk perilaku dan 

tindakan.37 

Namun bukan berarti pesan ayat-ayat Makiyah ini hilang, 

gugur, di-nasakh, terhapus dan tidak berlaku begitu saja, namun 

ia tetap abadi sebagai sumber hukum dan hanya ditangguhkan 

masa berlakunya. Menurut Thaha penangguhan ini hanya 

masalah pergantian waktu. Konsep nasakh dengan demikian 

bukanlah hal yang permanen, karena bila permanen maka umat 

Islam telah menolak bagian dari agamanya yang terbaik.38 

Konsep Nasikh-Mansuk Thaha ini dengan demikian juga 

beranjak dari logika “realitas” ke “teks”. Konsep yang berangkat 

dari ayat-ayat Makiyah dan Madaniyah ini juga melihat “asbab 

nuzul’39 turunnya ayat yang selanjutnya mempengaruhi Nasikh-

Mansukh versi Thaha. Urutan ini bersifat logis dalam arti urutan 

pertama menentukan eksistensi sebelumnya, hal inilah yang 

dalam perspektif Thaha dilihat sebagai dialektika antara realitas 

dan teks, dan dalam dialektika itu, realitas menjadi penentu 

 
37 Silahkan baca Mahmud Muhammad Thaha, The Seccond Message In Islam 

atau dalam Mahmud Muhammad Thaha. Arus Balik Syariah (Terj. Khoiron 

Nahdyin). (Yogyakarta: LKiS, 2003) 
38 Pendapat seperti ini berkembang luas dalam masyarakat, sesuai dengan 

berkembangnya mazhab yang memiliki pendapat-pendapat tersebut. Para 

ulama juga berbeda pendapat mengenai batasan dan definisi istilah “nasakh” 

karena kata tersebut secara bahasa mengandung beberapa makna, misalnya 

“meniadakan” seperti dalam Q.S. Al Hajj ayat 52, “penggantian” seperti 

dalam Q.S. An Nahl ayat 101, juga terkadang bermakna pengalihan seperti 

yang berlaku dalam peristilahan ilmu fara’id (pembagian harta pusaka) dan 

lainnya. Untuk penjelasan lebih lanjut silahkan lihat misalnya pada Hasbi 

eksistensi teks.40 

Menyangkut pertanyaan, apakah Allah tidak mengetahui 

bahwa masyarakat Arab saat itu belum siap? Maka Thaha dalam 

hal ini menjelaskan bahwa:41 pertama, al-Qur’an merupakan 

wahyu terakhir dan Muhammad saw adalah Nabi terakhir. 

Konsekuensinya menurut Thaha al-Qur’an harus berisi -dan nabi 

harus mendakwahkannya- semua yang dikehendaki Allah untuk di 

ajarkan, baik ajaran untuk diterapkan segera maupun untuk situasi 

yang tepat di masa depan. Kedua, demi martabat dan kebebasan 

yang dilimpahkan Allah kepada seluruh umat manusia. Seusai 

martabat dan kebebasan, Allah menghendaki umat manusia untuk 

belajar melalui pengalaman praktis mereka sendiri dengan tidak 

bisa diterapkannya pesan ayat-ayat Makiyah, yang kemudian 

digantikan pesan praktis periode Madinah. Dengan cara demikian 

masyarakat akan memiliki keyakinan yang lebih kuat dan otentik 

tentang kemungkinan dipraktekkannya pesan yang didakwahkan 

dan akhirnya diterapkan ketika di Madinah.42 

Selanjutnya pada periode Madinah. Periode ini Islam 

menjadi sempit, spesifik, terbatas yang dilegitimasi al-Qur’an 

untuk melakukan kekerasan, berkaitan dengan mempertahankan 

diri, melawan orang kafir, dakwah Islam dan perluasan wilayah. 

Pada periode ini juga dimulai pembedaan antara laki-laki dan 

perempuan, Muslim dan non-Muslim. Semua ayat mulai 

membedakan status dan kesemuanya turun di Madinah.43 

Ash Shiddieqy. Sejarah dan Pengantar Ilmu Al Qur’an / Tafsir (Jakarta; 

Bulan Bintang, 1954), hal. 107-119 atau lihat juga Subhi As-Shalih. 

Membahas Ilmu-Ilmu Al Qur’an (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1999), hal. 337 
39 Lihat Asbabun Nuzul: Latar Belakang Historis Turunnya Ayat-Ayat Al 

Qur’an. (Bandung: Penerbit Diponegoro, 2001) 
40 Lihat Aksin Wijaya. Arah Baru Studi Ulum Al Qur’an Memburu Pesan 

Tuhan di Balik Fenomena Budaya. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009), hal. 

117. 
41 Mahmud Muhammad Thaha. Arus…..hal. viii 
42 Ibid. hal. ix 
43 Ibid  



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

  

Perbedaan teks ayat Mekah dan Madinah bukan hanya 

karena waktu, wahyu dan tempat pewahyuannya, melainkan 

karena perbedaan kelompok sasaran (audien). Pergantian audien 

ini disebabkan penolakan keras pada pesan al-Qur’an periode 

awal. Ini merupakan kritik terhadap hukum publik syariat yang 

selama ini lebih didasarkan pada al-Qur’an dan Sunah periode 

Madinah di bandingkan periode Mekah.44 

Dengan demikian teori Nasikh-Mansukh versi Thaha ini, 

berangkat dari pemikiran (seperti diuraikan secara singkat di atas) 

bahwa ayat-ayat yang turun di Mekah (disebut Makiyyah) adalah 

merupakan risalah as-Tsaniyah atau meminjam istilah Fazlur 

Rahman45 atau disebut sebagai Ideal-Moral, sedangkan ayat-ayat 

yang turun di Madinah (disebut Madaniyah) adalah merupakan 

risalah al-Ula atau Legal-Formal. Maka ayat-ayat Madaniyah 

meskipun turunnya ayat-ayat tersebut lebih akhir dari ayat-ayat 

Makiyyah berposisi sebagai perangkat, sarana atau media begi 

tercapainya Ideal-Moral yang terdapat di dalam ayat-ayat 

Makiyyah. 

Berangkat dari pemahaman ini, maka setiap ayat 

Madaniyah dalam kasus apapun akan berposisi sebagai sarana 

atau dalam bahasa Thaha disebut dengan tangga-tangga yang 

bertingkat yang akan mengantarkan kita pada puncak 

(pemahaman) terhadap kasus tersebut, yang mana pemahaman 

 
44 Ibid  
45 Rahman memperkenalkan teori Double Movement, Ideal Moral dan Legal 

Sfesifik sebagai konsekuensi dari Hermeneutika Al Qur’an yang hal ini lebih 

merupakan integrasi normative dan empiris dalam mengkaji Al Qur’an. Teori 

ini dimulai dari dua langkah: langkah pertamam ditempuh dengan dua cara: 

(1) mencari makna dari pernyataan Al Qur’an dengan mengkaji situasi 

historis dimana pernyataan itu merupakan jawabannya. Yang dimaksud 

dengan teori ini adalah Al Qur’an harus dilihat dari situasi kelahirannya, 

tentunya melalui realitas, dimana ayat-ayat Al Qur’an turun dan dalam sebab 

apa ayat-ayat Al Qur’an turun. (2)menggeneralisasikan pernyataan-

pernyataan yang bermula dari yang partikuler, dari situasi dan asbab an nuzul 

masing-masing ayat, sebagai pernyataan yang bersifat universal, dalam hal 

puncak tersebut terdapat dalam kandungan ayat-ayat Makiyyah. 

Oleh sebab itu, bila kita sudah sampai pada puncak pemahaman 

tersebut, maka ayat-ayat Madaniayah yang merupakan ayat-ayat 

sarana sudah tidak diperlukan lagi (Mansukh) oleh puncak 

pemahaman kita yang kita dapatkan melalui interpretasi dari ayat-

ayat Makiyyah (Nasikh). 

Jika puncak pemahaman agama, yang terkait dengan harta 

(ekonomi) misalnya maka menurut Thaha, syariat misi pertama 

yang terkait dengan zakat dibangun atas pemahaman tersebut 

yakni sebagai rukun dalam ibadah menyangkut harta dan realisasi 

dari pemahaman ini diserahkan kepada individu-individu sesuai 

kemampuannya.46 Namun disini perlu diuraikan bahwa mengapa 

Thaha melakukan katagorisasi ayat-ayat ke dalam katagori 

Makiyyah dan Madaniyah, apakah itu bersifat tasyri’ atau ijtihadi? 

Dan apakah hasil katagorisasi ini bersifat final atau tidak? 

Menurut Aksin, bahwa tidak satupun ayat atau hadis yang 

memerintahkan secara normatif mengetahui katagorisasi ayat-ayat 

yang turun di Mekkah dan Madinah. Hal ini dilakukan lebih untuk 

memudahkan mengetahui ayat-ayat yang turun dalam situasi 

tertentu dan diasumsikan pengetahuan tersebut akan membantu 

memahami maksud ayat-ayat tersebut. Hal ini berarti katagorisasi 

yang dilakukan Thaha termasuk katagori ijtihadi, karena itu tidak 

bersifat final. Sebaliknya masih terbuka peluang adanya tawaran 

ini yang dicari adalah nilai-nilai etisnya yang bersifat universal. Langkah 

kedua, dimulai dari hal-hal yang bersifat universal, yang dicapai dari langkah 

pertama di atas, kepada hal-hal yang bersifat partikuler dalam situasi kekinian 

di mana dan kapan Al Qur’an hendak diberlakukan . tujuan ini mensyaratkan 

seorang pemikir untuk mengetahui bukan saja aspek tekstual ayat Al Qur’an 

tetapi juga situasi kekinian yang particular, sehingga ketika mempraksiskan 

yang universal ke dalam partikularitas kekinian tidak menemui jalan buntu. 

Lihat Aksin Wijaya Arah Baru…hal. 194-195. Lihat juga Akh. Minhaji. 

Strategies For Social Research: The Methodological Imagination In Islamic 

Studies (Yogyakarta: Suka Press, tt), hal. 46 
46 Mahmud Muhammad Thaha. Arus…..hal. 164 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

  

baru dari katagorisasi itu selama ia membantu dalam memahami 

pesan ayat.47 

Demikian halnya dengan masalah tempat, mengapa 

Thaha lebih memilih Mekah dan Madinah dan tidak tempat yang 

lain, hal ini juga termasuk dalam perkara ijtihadi. Pemilihan 

tempat ini lebih didasarkan pada karena kedua tempat itu 

merupakan tempat suci umat Islam. Mekah menjadi cikal bakal 

lahirnya Islam di mana Rasulullah saw lahir dan tumbuh di 

dalamnya. Sedangkan Madinah adalah tempat dimana nabi hijrah 

dan membangun Islam. 

Pembahasan para ahli ulum al-Qur’an tentang 

katagorisasi ayat-ayat al-Qur’an menjadi Makiyah dan 

Madaniyah pada umumnya terbagi kedalam tiga pandangan, dan 

masing-masing mengacu pada ukuran yang berbeda yakni situasi, 

kondisi dan sasaran.48 Pertama, pandangan yang didasarkan pada 

tempat. Menurut katagori ini Makiyah adalah ayat-ayat yang 

diturunkan di Mekah, walaupun turun sesudah hijrah, sedangkan 

Madaniyah adalah ayat-ayat yang diturunkan di Madinah. Tetapi 

ayat yang turun di tengah perjalanan antara keduanya tidak 

disebut Makiyah dan tidak pula disebut Madaniyah. Kedua, 

pandangan yang didasarkan pada waktu. Menurut katagori ini, 

makiyah adalah ayat-ayat yang turun sebelum hijrah sekalipun 

sebagian ayatnya turun di Madinah, sedangkan ayat-ayat 

Madaniyah adalah ayat-ayat yang turun setelah hijrah, kendati 

ada sebagian ayat yang turun di Mekah pada waktu penaklukan 

Mekah atau pada waktu haji wada’ atau di dalam perjalanan. 

Ketiga, pandangan yang didasarkan pada sasaran. Menurut 

katagori ini, Makiyah adalah ayat-ayat yang dikhitabkan kepada 

penduduk Mekah, sedangkan Madaniyah adalah ayat-ayat yang 

dikhitabkan kepada penduduk Madinah. 

Namun ketiga katagorisasi ini ternyata tidak ada yang 

 
47 Aksin Wijaya. Arah Baru Studi….hal. 119-120 
48 Ibid. hal. 121 
49 Ibid. hal. 122 

menawarkan kepastian, khususnya ketika mengklasifikasi ayat-

ayat yang turun sesuai dengan katagorisasinya. Katagorisasi yang 

dibuat berdasarkan waktu, ternyata di dalamnya, terdapat ayat-

ayat yang turun tidak sesuai dengan ciri-ciri waktu. Katagorisasi 

yang berdasarkan tempat, ternyata di dalamnya terdapat ayat-ayat 

yang tidak sesuai dengan ciri-ciri tempat; begitu juga katagorisasi 

yang didasarkan pada sasaran, ternyata di dalamnya terdapat ayat-

ayat yang tidak sesuai dengan ciri-ciri tersebut.49 

Atas dasar itulah, maka Nasr Hamid Abu Zayd 

menawarkan katagorisasi yang tidak didasarkan pada tiga katagori 

sebelumnya yakni waktu, tempat dan sasaran, melainkan pada 

realitas dan teks. Di dasarkan pada gerak “realitas” karena 

peristiwa hijrah menurutnya tidak saja perpindahan tempat, tetapi 

juga realitas. Dan didasarkan pada “teks” karena gerak realitas 

juga mempengaruhi gerak teks.50 

Pertama, ciri realitas; perpindahan dari Mekah ke Madinah 

tidak hanya perpindahan tempat, tetapi merupakan perpindahan 

realitas, dari realitas masyarakat yang masih tahap “penyadaran” 

ke masyarakat yang mulai masuk ke tahap “pembentukan”. Dalam 

realitas seperti ini, metode dakwah yang digunakan adalah metode 

yang sesuai dengan kedua realitas itu. Metode yang tepat untuk 

realitas pertama adalah yang mampu memberikan pengaruh yang 

kuat terhadap jiwa tanpa terlebih dulu melihat aspek isinya, 

sedangkan metode yang tepat untuk realitas kedua adalah yang 

mampu memberikan pemahaman akan ajaran. Tahap pertama 

disebut Nasr Hamid Abu Zayd sebagai tahap inzar yakni tahap 

pemberian peringatan akan surge dan neraka, dan yang kedua 

disebut risalah tahap pemberian ajaran.51  

Kedua, ciri teks; terutama dilihat dari segi uslubnya. 

Menurut Nasr Hamid Abu Zayd dari segi ini, ciri-ciri yang 

membedakan antara ayat-ayat yang turun di Mekah dan Madinah 

50 Lihat Nasr Hamid Abu Zayd. Tekstualitas Al Qur’an Kritik Terhadap 

Ulumum Qur’an. Terj. Khoiron Nahdliyyin (Yogyakarta: LKiS, 2002) 
51 Ibid. hal. 90 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

  

juga tidak lepas dari realitas di kedua tempat suci umat Islam 

tersebut, menurut Nasr ada dua bentuk teks yang lahir dalam dua 

realitas ini; (1) selama di Mekah, ayat-ayatnya pendek, sedangkan 

selama di Madinah, ayat-ayatnya panjang. Hal ini karena pada 

fase Mekah, masih dalam taraf peralihan dari inzar ke risalah dan 

tujuannya adalah untuk memelihara kondisi penerima pertama. 

(2) untuk memelihara fasilah, yang menjadi ciri uslub sastrawi 

yang membedakannya dengan sajak dan sya’ir yang berkembang 

pada saat itu.52 

Namun demikian pengkatagorian ini tidak akan berarti 

jika hanya dilihat dalam kerangka untuk mengkatagorikan ayat, 

ia hanya akan berarti apabila pengkatagorian tersebut 

dimaksudkan untuk menjelaskan pesan yang terkandung di dalam 

ayat dan bahwa pesan itu tidak lepas dari respon al-Qur’an 

terhadap persoalan kehidupan yang dihadapi masyarakat di 

Mekah dan Madinah 

Sebagaimana katagorisasi yang didasarkan pada ukuran 

yang berbeda yakni situasi, kondisi dan sasaran, maka Thaha 

menggunakan katagori sasaran untuk mengetahu pesan-pesan 

ayat. Setalah melakukan telaah mendalam Thaha kemudian 

menyatakan bahwa al-Qur’an memuat dua katagori pesan yakni 

pesan dalam tataran iman dan pesan dalam tataran Islam. Diantara 

kedua tataran pesan itu, ada lagi pesan yang senantiasa bergerak 

di antara keduanya yakni ihsan, ilmu al yaqin, ain al yaqin, haqqul 

yaqin, dan Islam paripurna. Menurut Thaha, Islam bergerak 

melingkar di antara ketujuh tataran pesan itu. Dimulai dari tataran 

pertama, yakni tataran Islam, naik ketataran iman sampai 

akhirnya ketataran Islam paripurna.53 

Semua pesan itu terdapat pada ayat-ayat yang di-khitab-

kan kepada masyarakat yang memiliki tataran yang berbeda-

beda, dengan metode yang berbeda pula. Ayat-ayat Makiyah 

menurut Thaha memuat pesan “Islam Paripurna” dengan metode 

 
52 Ibid. hal. 92-95  
53 Aksin Wijaya. Arah Baru Studi….hal. 125 

“persuasif”, dan ayat-ayat Madaniyah memuat pesan “iman” 

dengan metode “resiprositas”.54 

Di sisi lain menyangkut persoalan apakah benar ada 

nasakh dalam al-Qur’an yang merupakan persoalan utama 

pembahasan nasakh dan mansukh. Menurut sebagian ulama hal ini 

di dasarkan pada pemikiran bahwa ini adalah sebenarnya 

merupakan respon para ulama ketika menghadapi ayat-ayat dalam 

al-Qur’an yang secara lahiriah tampak adanya pertentangan, 

terutama ayat-ayat Makiyah dan Madaniyah. Namun yang 

menjadi masalah adalah apakah pertentangan tersebut harus 

dipahami dalam perspektif penghapusan? Disinilah para ahli ilmu 

al-Qur’an mengambil sikap yang berbeda-beda: pertama, menolak 

teori Nasakh, dengan alasan bahwa tidak ada pertentangan antara 

ketentuan satu ayat dengan ayat lainnya dalam al-Qur’an yang 

tidak dapat diselesaikan dengan cara dikompromikan al-jam’u 

atau dengan cara di takhsis. Kedua, memodifikasi teori nasakh 

sikap ini merupakan penolakan terhadap konsep nasakh dalam arti 

penghapusan dan pembatalan, sebab nasakh merupakan 

penggantian dari satu syari’at ke syari’at lain yang lebih sesuai, 

sehingga harus diterima. Penggantian hukum dengan hukum baru 

karena disebabkan oleh faktor kondisi dan situasi yang memang 

berbeda. Ketiga, melakukan dekonstruksi teori nasakh. Sikap ini 

merupakan pengakuan adanya nasikh-mansukh dalam al-Qur’an. 

Sikap ini didasarkan pada pemikiran bahwa nasakh merupakan 

suatu kebenaran historis yang sudah saatnya untuk ditinggalkan. 

Ditinggalkan bukan berarti pengingkaran, namun penghapusan 

model teori nasakh itulah yang tidak dapat diterima untuk situasi 

sekarang ini.55 

Thaha berada pada posisi pendapat ketiga ini, menurut 

Thaha, nasakh bukan berarti penghapusan hukum, melainkan 

sebagai “penundaan hukum”. Disamping itu, menurut Thaha 

syari’at Islam merupakan syari’at yang sempurna, dan 

54 Ibid.  
55 Ibid. hal. 137 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

  

kesempurnaannya terletak pada kemampuannya untuk 

berkembang, ia melingkupi potensi-potensi kehidupan 

masyarakat, baik individu maupun sosial, dan ia mampu 

mengarahkan kehidupan tersebut ke dalam tahap-tahap kemajuan 

yang berlangsung terus-menerus. Menurut Thaha, perkembangan 

syariat Islam sebenarnya hanyalah perpindahan dari satu ayat ke 

ayat lain, dari ayat yang sejalan dengan situasi masa abad VII, 

beralih kepada ayat yang sejalan atau dianggap lebih tepat untuk 

kondisi waktu sekarang. Oleh karena itu, ketika ayat-ayat cabang 

(ayat Madaniyah) yang pada abad VII me-nasakh ayat-ayat dasar 

(ayat Makiyah) dan telah menjalankan fungsinya hingga habis 

masanya, maka ayat cabang tersebut menjadi tidak layak untuk 

situasi baru abad XX.56 Menurut Thaha bahwa ayat-ayat yang 

tepat untuk situasi sekarang adalah ayat-ayat Makiyah yang berisi 

pesan Islam paripurna, yang karena keadaan kontektual pada saat 

itu belum bisa diterima masyarakat Makkah. 

Selanjutnya kita akan melihat bagaimana teori nasikh-

mansukh Thaha diaplikasikan dalam ayat-ayat al-Qur’an yang 

terkait dengan riba. 

 

Bunga Bank dan Riba Perspektif Teori Nasikh-Mansukh 

Thaha 

Terminologi riba, yang berasal dari akar kata bahasa arab 

r-b-w yang digunakan dalam al-Qur’an sebanyak dua puluh kali 

dalam berbagai variasi kata dan makna. Di dalam al-Qur’an, term 

riba dipahami dengan delapan macam arti yakni pertumbuhan 

(growing), peningkatan (increasing), bertambah (swelling), 

meningkat (rising), menjadi besar (being big), dan besar (great) 

serta digunakan juga dalam pengertian bukit kecil (hillock).57 

Dua puluh kata tersebut tersebar dalam lima belas ayat 

pada dua belas surat yang berbeda. Bila kita rinci, surat-surat 

beserta ayatnya yang berbicara mengenai r-b-w adalah: (i) Surat 

al-Baqarah ayat 265, 275, 276 dan 278, (ii) Surat Ali Imran ayat 

 
56 Mahmud Muhammad Thaha. Arus…..hal. 13-16 

130, (iii) Surat an-Nisa’ ayat 161, (iv) Surat ar-Ra’du ayat 17, (v) 

Surat an-Nahl ayat 92, (vi) Surat al-Isra’ ayat 24, (vii) Surat al-

Hajj ayat 5, (viii) Surat al-Mukminun ayat 50, (ix) Surat as-

Syu’ara ayat 18, (x) Surat ar-Ruum ayat 39, (xi) Surat al-Fushilat 

ayat 39, (xii) dan Surat al- Haaqah ayat 10. 

Dari dua belas surat dan lima belas ayat tersebut, kita 

kelompokkan ke dalam dua bagian. Kelompok pertama ayat-ayat 

yang turun di Mekah atau Makkiyah dan kelompok kedua ayat-

ayat yang turun di Madinah atau Madaniyah. Ayat-ayat Makiyah 

meliputi Surat an-Nahl ayat 92, Surat al-Isra’ ayat 24, Surat al-

Mukminun ayat 50, Surat as-Syu’ara ayat 18, Surat ar-Ruum ayat 

39, Surat al-Fushilat ayat 39, dan Surat al-Haaqah ayat 10. 

Sedangkan ayat-ayat Madaniyyah meliputi Surat al-Baqarah ayat 

265, 275, 276 dan 278, Surat Ali Imran ayat 130, Surat an-Nisa’ 

ayat 161, Surat ar-Ra’du ayat 17, Surat al-Hajj ayat 5. Untuk lebih 

jelasnya lihat tabel di bawah ini: 

Tabel  Ayat-Ayat Makiyyah dan Ayat-Ayat Madaniyyah 

No Ayat-Ayat Makiyyah Ayat-Ayat Madaniyyah 

1. Surat an-Nahl ayat 92 Surat al-Baqarah ayat 265 

2. Surat al-Isra’ ayat 24 Surat al-Baqarah ayat 275-276 

3. Surat al-Mukminun ayat 50 Surat al-Baqarah ayat 278 

4. Surat as-Syu’ara ayat 18 Surat Ali Imran ayat 130  

5. Surat ar-Ruum ayat 39 Surat an-Nisa’ ayat 161 

6. Surat al-Fushilat ayat 39 Surat ar-Ra’du ayat 17 

7. Surat al-Haaqah ayat 10 Surat al-Hajj ayat 5 
 

Dari lima belas ayat di atas, yang secara spesifik berbicara 

mengenai pengertian riba dalam arti perbuatan manusia dalam hal 

transaksi yang dilarang hanya berjumlah enam ayat. Lima 

kelompok di dalam ayat-ayat Madaniyyah dan satu ayat terdapat 

dalam kelompok ayat-ayat Makkiyah. Lima ayat dari ayat-ayat 

Madaniyyah tersebut terdapat dalam Surat al-Baqarah ayat 265, 

57 Abdullah Saeed. Menyoal Bank…hal. 24-25 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

  

275, 276 dan 278, Surat Ali Imran ayat 130, Surat an-Nisa’ ayat 

161. Selain dari ke lima ayat tersebut di atas, akar kata r-b-w 

dalam tiga ayat lainnya berbicara mengenai hal diluar topik kajian 

tulisan ini. Sementara satu ayat yang ada dalam kelompok ayat-

ayat Makiyyah, hanya terdapat dalam Surat ar-Ruum ayat 39 dan 

enam ayat lainnya berbicara diluar topik kajian tuisan ini. 

Namun perlu diketahui bahwa di luar ayat-ayat yang telah 

disebutkan di atas, ada dua ayat lain yang di dalam redaksinya 

tidak menyebutkan akar dari kata riba (r-b-w) namun merupakan 

ayat penjelas yang memiliki peranan sangat penting dalam 

menjelaskan terminologi riba. Dua ayat tersebut adalah surat al-

Baqarah ayat 279 dan 280. Karena itu sebaiknya kita masukkan 

kedua ayat tersebut ke dalam kelompok ayat-ayat Madaniyyah 

yang membicarakan masalah riba. 

Dari perincian tersebut, dapat kita ambil sebuah 

gambaran konsep awal bahwa dalam hal riba ini, menurut teori 

Nasikh-Mansukh Thaha terdapat tujuh anak tangga (ayat-ayat 

Madaniyyah / Legal Formal) yang bertingkat dimana puncaknya 

adalah satu ayat Makiyyah, sebagai tujuan yang hendak dicapai 

(Ideal Moral). 

Dari hasil pemetaan ayat-ayat, maka sedikitnya kita sudah 

mendapatkan gambaran dalam permasalahan riba ini. Dengan 

demikian tangga tingkat pertama yang dalam hal ini ditempati 

oleh surat an-Nisaa’ ayat 161 lebih merupakan himbauan Allah 

swt kepada umat Islam untuk meninggalkan riba. Dalam hal ini 

riba di identikan dengan segala macam tindakan dan perbuatan 

yang bathil. Jadi dalam hal ini, sebagaimana pendapat Fazlur 

Rahman bahwa pelarangan riba bukan hanya pada praktek riba 

an-sich-nya saja, melainkan larangan akan semua bentuk 

transaksi dan praktek riba. Dalam hal ini Fazlur Rahman 

mendefinisikan kata riba yang dinukil dari hadist Khalifah Umar 

r.a dengan segala sesuatu yang masih meragukan atau samar-

samar (whatever is doubtful).58 

 
58 Fazlur Rhaman, Riba and Interest….hal. 8 

Pada tangga tingkat kedua, Surat Ali Imran ayat 130, pada 

tingkat ini Allah swt mulai memberikan keterangan mengenai 

praktek riba seperti apa yang dilarang. Bila kita merujuk pada ayat 

ini, maka jelas tertulis di sana bahwa praktek riba yang dilarang 

adalah riba yang berlipat ganda. Pada tataran ini, mungkin kita 

masih bisa dapat memakai pendapat Syahrur, dimana dalam 

pembahasan terdahulu telah dijelaskan bahwa menurut teori batas 

Syahrur, bahwa riba yang dilarang hanya yang berlipat ganda, 

sementara bunga yang tidak berlipat ganda dibolehkan.59 

Menapak ketangga selanjutnya, surat al-Baqarah ayat 275, 

dalam kandungan ayat ini, Allah swt mulai mengecam orang-

orang yang masih saja melakukan praktek riba, yang dalam 

konteks ini adalah riba yang masih berlipat ganda sesuai dengan 

makna riba dalam ayat sebelumnya. Allah swt mengumpamakan 

orang-orang tersebut seperti orang yang kerasukan syeitan, 

dimana mereka tidak mengindahkan himbauan Allah pada dua 

ayat sebelumnya. Hal itu disebabkan karena mereka menyamakan 

antara keuntungan yang diperoleh dari jual beli dengan 

keuntungan yang diperoleh dari riba. 

Pada anak tangga tingkatan keempat, surat al-Baqarah ayat 

276, disini orang-orang yang masih tetap mengambil riba 

dikatakan sebagai orang-orang yang tidak disukai Allah. Dan pada 

ayat ini mulai muncul padanan kata dari riba yakni shadaqah, 

maka al-Qur’an memberikan jalan lain berupa apa yang dalam 

aplikasi perbankan Islam biasa disebut dengan al Qordul Hasan, 

yaitu suatu jenis pinjaman yang hanya diwajibkan untuk 

mengembalikan pokoknya saja. 

Menurut Abdullah Saeed, al-Qur’an menggunakan term 

Qardul Hasan dalam versi yang mengindikasikan bahwa penerima 

dari pinjaman tersebut secara umum diberikan kepada orang-orang 

yang sangat membutuhkan. Dan hampir semua ayat al-Qur’an 

yang menyinggung Qardh merujuk dalam arti Qardul Hasan yang 

pada dasarnya untuk meringankan kebutuhan orang miskin. 

59 M. Syahrur. Prinsip dan Dasar…………hal.45-47. 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

  

Sunnah juga hampir demikian, merujuk qardh sebagai sesuatu 

antara orang yang relatif kaya dengan mereka yang 

membutuhkan, dimana si kaya memberikan qardh bagi mereka 

yang membutuhkan. Karena qardh dilihat sebagai institusi 

semisal shadaqah (derma), maka ia sangat dianjurkan.60 

Pada tingkatan kelima, surat al-Baqarah ayat 278 al-

Qur’an sudah mulai secara tegas memerintahkan bagi umat Islam 

untuk meninggalkan sisa riba yang belum sempat dipungut. Jadi 

perlu diperjelas dalam hal ini, bahwa yang harus ditinggalkan 

hanya sisa riba yang belum dipungut, sedangkan untuk pokok 

pinjamannya masih boleh dituntut dari pihak peminjam. Pada 

dasarnya ayat ini kembali menerangkan tentang qard hasan dalam 

bahasa yang lebih tegas. Hal ini dikarenakan masih banyak dari 

kaum Muslimin yang belum bisa menghilangkan kebiasaan 

jaman jahiliyah, yaitu menuntut pembayaran riba dari uang 

pinjamannya. 

Tingkat keenam, surat al-Baqarah ayat 279 secara lebih 

tegas lagi al-Qur’an mengatakan bahwa wajib hukumnya untuk 

memerangi orang-orang yang masih mempraktekkan riba. Dan 

secara tegas pula mengatakan bahwa bagi orang yang mau 

meninggalkannya, maka bagi mereka pokok harta pinjaman 

mereka saja. Namun satu hal yang perlu dikaji lebih dalam lagi 

adalah, kalimat terakhir dalam ayat ini, yang berbunyi “sehingga 

kamu tidak mendzolimi dan tidak pula didzolimi”. 

Menurut Fazlur Rahman dan sebagian besar tokoh 

modernis, kalimat “sehingga kamu tidak mendzolimi dan tidak 

pula didzolimi” inilah yang merupakan dasar utama dilarangnya 

riba, yang dalam hal ini adalah riba sebagai suatu sebab timbulnya 

ketidakadilan. Jadi bukan masalah bank dengan system bunga 

atau tanpa bunga yang menjadi prioritas, namun bagaimana 

terciptanya keadilan didalam masyarakat dalam bidang ekonomi. 

Agar terjadi pemerataan yang adil, sehingga tidak ada lagi tindas 

menindas, yang menjadikan orang kaya semakin kaya dan orang 

 
60 Abdullah Saeed, Menyoal Bank…. hal. 199-200 

miskin semakin miskin.61 

Tingkat terakhir dari tangga Legal-Formal ini adalah 

perintah untuk memberikan kelapangan bagi orang-orang yang 

kesulitan dalam melakukan pembayaran hutangnya. Dan memang 

bila mampu, merelakan hutang tersebut sebagai sodaqah lebih 

diutamakan lagi daripada perintah yang pertama tadi. 

Sangat tepat sekali kiranya al-Qur’an pada ayat tingkat 

terakhir ini memberikan suatu pandangan bagi orang-orang yang 

kaya dan mampu secara ekonomi untuk melakukan dua hal yang 

sangat membantu bagi orang-orang golongan ekonomi lemah. 

Pertama adalah memberikan kelapangan waktu pembayaran dan 

kedua, bila memang dirinya merasa mampu, maka lebih baik 

untuk tidak meminta pengembalian tersebut dan menganggapnya 

sebagai suatu sadaqah bagi mereka yang kurang mampu. 

Sehingga puncak dari itu semua adalah pemahaman yang 

timbul dalam diri setiap orang Muslim bahwa setiap penambahan 

pada harta dalam pandangan manusia yang disebabkan oleh riba, 

pada hakekatnya tidaklah menambah disisi Allah. Sebagaimana 

tercermin dalam surat ar-Ruum ayat 39 yang merupakan puncak 

Ideal-Moral dari ayat-ayat Legal-Formal seperti yang telah 

dijelaskan di atas. 

Dari ayat puncak ini, kita dapat mengambil sebuah 

pemahaman bahwa pada dasarnya landasan pengharaman riba 

bukan terletak pada berlipat gandanya atau adanya penambahan 

yang mungkin tidak berlipat ganda. Melainkan adanya 

kesejahteraan bersama (sosialisme), mungkin bisa juga disebut 

sebagai keadilan dan pemerataan dalam masalah ekonomi. Hal ini 

tercermin dalam lanjutan ayat tersebut yang berbunyi “Dan apa 

yang kamu berikan berupa zakat yang kamu maksudkan untuk 

mencapai keridhaan Allah, maka (yang berbuat demikian) itulah 

orang-orang yang melipatgandakan (pahalanya)” 

Hal ini semakin dikuatkan dengan adanya transaksi dalam 

Islam yang membolehkan adanya pengambilan kelebihan dari 

61 Fazlur Rhaman, Riba and Interest….hal . 73. 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

  

harga pokok (apapun nama dan bentuknya) sebagai sesuatu yang 

sah dilakukan secara hukum, sebagaimana yang dipraktekkan 

bank Islam dalam praktek akad jual beli murabahah, jual beli 

muajjal dan lain-lain. 

Pemahaman ini sekaligus menjawab pertanyaan besar 

dari para modernis yang mengkritisi transaksi-transaksi sejenis 

bunga dalam bank Islam, yang menurut mereka sama saja dengan 

praktek perbungaan bank konvensional. Sebab yang paling utama 

dari semua pembahasan tentang riba menurut teori ini adalah 

terciptanya suatu system ekonomi yang berkeadilan, yang dapat 

mensejahterakan ummat, dan salah satu tanda ummat yang 

sejahtera adalah mereka mampu dan bisa mengeluarkan zakat 

hartanya untuk mencapai keridhaan Allah swt. 

 

 

Menangkap “Gambaran Besar” Keuangan Islam Dalam 

Suatu Pendekatan 

Sebenarnya maksud kajian dalam tema ini adalah tidak 

untuk mendukung atau menolak sebuah versi kajian syariah 

tertentu sehubungan dengan konsep perbankan dan keuangan. 

Namun, mencoba menghadirkan bagaimana dan mengapa pada 

berbagai tempat dan masa yang berbeda, interpretasi-interpretasi 

dan praktek-praktek perbankan dan keuangan menjadi berbeda 

dengan apa yang diharapkan. Pertanyaan yang mungkin timbul 

adalah apakah dengan pemahaman yang selama ini atau dalam 

persfektif Thaha -karena perbankan dan keuangan syariah timbul 

dari cikal bakal penafsiran yang berbeda menyangkut riba, telah 

benar-benar mengalami sukses, seperti tangga puncak harapan? 

Hal ini terkadang di jawab dalam perspektif “tergantung” yang 

tentu saja sebuah respon yang sangat mengecewakan untuk 

sebuah kajian kritis-informatif dan membangun. 

Ibrahim Warde mengidentifikasi hal ini sebagai akibat 

 
62 Lihat Ibrahim Warde Islamic Finance Keuangan Islam Dalam 

Perekonomian Global. Terj. Andriyadi Ramli (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

bahwa seluruh studi-studi terhadap keuangan Islam 

dikarakterisasikan oleh reduksionisme teologis, keuangan dan 

legalistik. Selain itu, kebanyakan studi-studi tersebut mempunyai 

orientasi studi kasus yang kuat, terfokus pada satu Negara, 

terkadang pada satu lembaga keuangan, untuk menggambarkan 

kesimpulan-kesimpulan yang luas. Menurut Warde hal ini 

memberikan pandangan-pandangan yang dangkal terhadap 

perbedaan dan kompleksitas fenomena keuangan Islam, termasuk 

menghalangi kita untuk menangkap ‘gambaran besar’ keuangan 

Islam. Disinilah warde selanjutnya menawarkan berbagai 

pendekatan-pendekatan empiris, historis komparatif dan 

interdisipliner untuk mendeskripsikan secara jelas topic-topik 

yang multidimensi tanpa terjebak pada perspektif-perspektif 

monolostik, abstrak dan dogmatis.62 

Dalam membangun konsepnya Thaha juga beranjak dari 

pemahaman akan realitas dan teks. Meskipun katagorisasi ayat-

ayat al-Qur’an menjadi Makiyah dan Madaniyah Thaha mengacu 

pada sasaran 

Untuk mengetahui pesan-pesan ayat. Namun setelah 

melakukan telaah mendalam Thaha kemudian menyatakan bahwa 

al-Qur’an memuat dua katagori pesan yakni pesan dalam tataran 

iman dan pesan dalam tataran Islam. Menurut Thaha manusia pada 

saat ini tidak memiliki kemampuan untuk membedakan secara 

cermat antara Islam dan Iman. Mereka berkeyakinan bahwa iman 

lebih besar daripada Islam dan terperangkap dalam kekeliruan ini 

karena mereka tidak mampu merasakan kondisi waktu itu. Hal itu 

lantaran waktu ketika pemahaman tersebut benar, telah berlalu, 

sementara waktu ketika pemahaman terhadap agama mengalami 

perkembangan, telah menjelang, waktu telah mengalami 

pergeseran dari tataran iman ke tataran Islam.63 

Apa yang hendak disampaikan di sini adalah bahwa 

keberagaman dalam keuangan Islam, sifat dinamisnya, dan 

2009), hal. 46-47 
63 Mahmud Muhammad Thaha. Arus…..hal. 21 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

  

interaksinya dengan lingkungan disekitarnya. Oleh karena itu 

penekanannya adalah pada konteks historis, politik, ekonomi, 

sosial dan kebudayaan (culture). Banyak contoh-contoh 

mengenai seberapa jauh keuangan Islam tertanam dalam 

kerangka budaya, institusi dan pemahaman keagamaan. Contoh 

paling dekat adalah Indonesia yang dikatakan sebagai Negara 

Pancasila, dimana institusi-institusi dan masyarakatnya dibangan 

berdasarkan interpretasi atas Pancasila, disamping interpretasi 

Islam atas mazhab syafi’iyah.64 Namun tereduksi sedemikian 

rupa oleh ide Islamisasi.  

Disamping penekanan pada konteks, pendekatan sejarah 

dalam memahami keuangan Islam juga tidak kalah pentingnya, 

namun juga sangat dibutuhkan guna memahami secara terus 

menerus perubahan sifat hubungan antara berbagai aspek 

kehidupan dengan Islam guna menghadapi situasi dan kondisi 

yang baru pula. Demikian juga untuk memahami konsekuensi-

konsekuensi pergantian era, baik dalam sistem politik dan 

ekonomi dan dari pertumbuhan, perkembangan dan 

kesejahteraan. 

Dimana antara satu era dengan era lainnya meninggalkan 

implikasi dan dampak yang berbeda dalam pola kehidupan social, 

politik, ekonomi dan kultur masyarakat. Disamping 

meninggalkan institusi-institusi yang memiliki relevansi dengan 

perkembangan keuangan dan perbankan dalam era saat ini dan 

untuk pengembangnnya di masa yang akan datang. 

Dalam usaha untuk menginterpretasikan Islam karena 

perubahan situasi dan kondisi, atau untuk merekonstruksi 

paradigma-paradigma lama, maka sangat penting jika usaha-

usaha penginterpretasian tersebut menghubungkan ide-ide 

 
64 Interpretasi-interpretasi menyangkut hal ini misalnya sebut saja Hatta 

dengan Ekonomi Koperasi, Mubyarto dengan Ekonomi Kerakyatan dan lain-

lain. Demikian halnya pemahaman atas islam berdasarkan mazhab yang 

berkembang turut pula menciptakan penafsiran yang berbeda, misalnya 

beberapa instrument yang di Negara lain tidak atau belum dapat di 

dengan konteksnya yang spesifik. Pertimbangan-pertimbangan 

sejarah semacam itu sangat diperlukan guna memahami evolusi 

Islam juga keuangan Islam, dan guna menemukan semangat dalam 

bingkai moral ekonomi normatif.65 

Selain referensi-referensi historis, referensi-referensi 

komparatif juga dibutuhkan untuk memasukkan segala fenomena 

yang terjadi dalam perspektif yang tepat dan menggambarkan 

hubungan (pararel) yang bermanfaat. Dalam kasus Islam, menurut 

Warde, hal ini diperlukan guna menghilangkan mitos-mitos yang 

ditimbulkan pada masa awal kemunculan Islam. Pada masa masa 

sekarang ini, sejumlah investasi sosial yang cukup banyak 

jumlahnya dijalankan oleh kelompok-kelompok keagamaan dan 

dalam hampir seluruh isu-isu keuangan, permasalahan etika (yang 

banyak sekali diwarnai oleh agama) selalu mengemuka. Dengan 

pertimbangan ini pula, gerakan revivalisme keagamaan tidak 

eksklusif terbatas hanya kepada Islam, dan hal ini menurut Warde 

sangat jarang didiskusikan dalam perspektif komparatif.66 

Selanjutnya untuk menangkap berbagai aspek keuangan 

Islam, disinilah pendekatan interdisipliner sangat diperlukan. 

Hampir seluruh isu-isu seputar perekonomian dan keuangan Islam 

dapat dilihat dari aspek yang berbeda. Misalnya riba, ia tidaklah 

seperti sebuah masalah besar karena sesuatu yang bersifat sama 

dengan bunga (interest), namun ini akan sangat penting jika terkait 

dengan aspek pemasaran dan keagamaan. Karena itulah maka 

berbagai pendekatan tersebut di atas dapat diakomodasi dalam 

mengkaji aspke keuangan dan perbankan dalam Islam. Sebab yang 

paling utama dari semua pembahasan menyangkut ekonomi dan 

keuangan Islam -menurut teori Thaha adalah terciptanya suatu 

sistem ekonomi yang berkeadilan, yang dapat menangkap 

aktualisasikan di Indonesia, hal ini sedikitnya juga diakibatkan oleh 

interpretasi terhadp pemahaman dalam tinjauan fiqh muamalahnya. 
65 Warde Islamic Finance Keuangan…hal. 56 
66 Ibid. hal. 57-58 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

  

semangat ayat-ayat yang mendasarinya dan mensejahterakan 

ummat. 

 

 

Penutup 

Dari pembahasan di atas, dapat diambil kesimpulan 

bahwa telah terjadi perbedaan pemahaman tentang konsep bunga 

bank dan riba antara gerakan neo-revivalis dan gerakan modernis 

Islam. Gerakan neo-revivalis lebih cenderung berargumen 

apologetik dalam menginterpretasikan riba dengan mengambil 

penafsiran secara harfiah dari ayat-ayat al-Qur’an yang berbicara 

mengenai riba. Sehingga kesimpulan hukum yang dihasilkan 

cenderung kontradiksi dengan konteks dan keadaan riil yang 

terjadi dalam masyarakat. 

 Sementara gerakan modernis lebih memilih 

interpretasi secara kontekstual terhadap permasalahan ini, yang 

pada prinsipnya memiliki persamaan dalam hal tujuan akhirnya 

yaitu bagaimana membuat suatu kemaslahatan bagi masyarakat 

dengan tidak merombak secara radikal keadaan yang ada di 

dalam masyarakat dengan statemen-statemen yang 

menggelisahkan. Oleh sebab itu kebanyakan dari mereka 

menolak argumen-argumen yang diberikan oleh pihak neo-

revivalis, sebab hal itu, menurut mereka akan menghilangkan 

kemaslahatan yang sudah ada saat ini. 

 Sementara itu, dari pembahasan masalah yang sama 

dengan menggunakan teori yang berbeda, ternyata menurut hasil 

pengkajian menggunakan teori Nasikh-Mansuk Mahmud 

Muhammad Thaha, dapat dipetik suatu pengertian bahwa tidak 

salah apa yang dikatakan oleh para modernis bahwa alasan utama 

pelarangan riba adalah timbulnya ketidakadilan ekonomi di 

dalam masyarakat. Namun para neo-revivalis pun sudah 

bertindak secara benar, yaitu dengan mendirikan bank-bank yang 

ber-label-kan ‘Syariah’. Dengan adanya bank-bank syariah 

tersebut memang sebagian masih mempertanyakan apakah bank-

bank syariah tersebut benar-benar bebas dari riba atau tidak. 

 Dari perbedaan ini muncul suatu kompromi melalui 

pendekatan teori ini bahwa memang dalam hukum Islam 

dibolehkan mengambil kelebihan dari suatu harga pokok apapun 

nama dan bentuknya, yang mungkin dalam bank Islam disebut 

dengan jual beli murabahah dan dalam bank konvensional disebut 

dengan bunga, selama hal tersebut tidak melanggar keadilan. Dan 

yang menjadi tujuan utama dari itu semua adalah terciptanya 

kemaslahatan dan kesejahteraan umat Islam, sehingga umat dapat 

menunaikan kewajiban-kewajiban untuk mencapai ridha-Nya. 

 Kemaslahatan dalam bingkai maqashid al-syariah 

inilah sebenarnya yang dikehendaki dari kesejahteraan umat. Dan 

dalam pengembangan metodologi hukum Islam kontemporer, 

konsep ini menjadi sangat relevan dalam mengembangkan nilai 

dan ruh hukum Islam ke dalam berbagai kegiatan muamalah, 

khususnya perekonomian. Namun demikian, teori ini mengalami 

nasib yang sama yang menimpa teori-teori lain dalam bidang 

hukum yakni degradasi. Permasalahan seputar aspek 

epistemologis dan metodologis ini diperparah oleh perspektif umat 

Islam dalam memahami fiqih, dan permasalahan ini menular ke 

dalam penafsiran menyangkut pengembangan system 

perekonomian. 

Karena itulah, dalam kajian berikutnya, penulis akan 

mengajak pembaca untuk melihat gambaran menyangkut analisa 

lebih jauh tentang mekanisme kerja fiqh, dan saran-saran 

pemecahan masalahnya, dalam rangka reaktualisasi ajaran Islam, 

khususnya fiqih dalam bidang ekonomi. 

 

Daftar Pustaka 

 

Abdul Sami’ al-Mishri. Pilar-Pilar Ekonomi Islam. (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2006) 

Abdullah Saeed, Menyoal Bank Syariah: Kritik atas Interpretasi Bunga 

Bank Kaum Neo-. Revivalis (Jakarta: Paramadina, 2004) 



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah 

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 

 

 

  

Abu ‘Ala al-Maududi, Dasar-Dasar Ekonomi Dalam Islam 

(Bandung: Al Ma’arif, 1984) 

Adiwarman A Karim. Bank Islam Analisis Fiqih dan Keuangan 

(Jakarta: PT. Raj Grafindo Persada, 2004) 

Al Qur’an 

Asbabun Nuzul: Latar Belakang Historis Turunnya Ayat-Ayat Al 

Qur’an. (Bandung: Penerbit Diponegoro, 2001) 

Fazalur Rahman. Doktrin Ekonomi Islam. Jilid III (Yogyakarta: Dana 

Bhakti Wakaf, 1996) 

Fazlur Rahman, 'Riba and Interest', Islamic Studies: Journal of the 

Ccntral Institute of Islamic Research , Karachi, Vol. 3, No. 

1. 1964 

Ibrahim Warde Islamic Finance Keuangan Islam Dalam 

Perekonomian Global. Terj. Andriyadi Ramli (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2009) 

Kebijakan Moneter Syariah dalam Al Qur’an dan Hadist. 

http://www.indoforum.com.downloaded  di akses pada 22 

November 2009. 

Lihat Aksin Wijaya. Arah Baru Studi Ulum Al Qur’an Memburu 

Pesan Tuhan di Balik Fenomena Budaya. (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2009) 

M. Aunul Abied Shah et al. Islam Garda Depan Mosaik Pemikiran 

Islam Timur Tengah (Bandung: Mizan, 2001) 

M. Syafi’i Antonio. Bank Syariah: Wacana Ulama dan Cendikiawan. 

(Jakarta: Tazkia Institute, 1999) 

Mahmud Muhammad Thaha, The Seccond Message In Islam atau 

dalam Mahmud Muhammad Thaha. Arus Balik Syariah 

(Terj. Khoiron Nahdyin). (Yogyakarta: LKiS, 2003) 

Muhammad Syahrur, Prinsip dan Dasar Hermeutika Hukum Islam 

Kontemporer. Terj. Sahiron Syamsuddin dan Burhanudin 

Dzikri (Yogyakarta: Elsaq Press, 2007) 

Muhammad Syahrur, Prinsip & Dasar Hermeneutika Hukum Islam 

Kontemporer, alih bahasa. Sahiron Syamsuddin, cet. ke-2 

(Yogyakarta: eLSAQ Press, 2007) 

Muhammad. Manajemen Bank Syariah. (Yogyakarta: UPP AMP 

YKPN, 2005) 

Nasr Hamid Abu Zayd. Tekstualitas Al Qur’an Kritik Terhadap 

Ulumum Qur’an. Terj. Khoiron Nahdliyyin (Yogyakarta: 

LKiS, 2002) 

Sutan Remy Sjahdeini. Perbankan Islam dan Kedudukannya Dalam 

Tata Hukum Perbankan Indonesia (Jakarta: Pustaka Utama 

Grafiti, 1999) 

Syed Nawab Haidar Naqvi, Menggagas Ilmu Ekonomi Islam. Terj. M. 

saiful Anam dan M. Ufuqil Mubin. (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2003) 

Yusuf Qardhawi. Hikmah Pelarangan Riba (Jakarta: Akbar Media Eka 

Sarana, 2001) 

 

http://www.indoforum.com.downloaded/

