Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

MENIMBANG KONSEP NASIKH-MANSUKH THAHA
DALAM KAJIAN EKONOMI ISLAM

Dedi Riswandit

ABSTRAK

Perbankan syariah sejak kemunculannya telah menjadi
polemik di kalangan intelektual muslim. Polemik tersebut
diakibatkan oleh masih belum ada kesepakatan yang jelas
terkait bunga bank, apakah termasuk sebagai riba atau
berbeda dengan riba yang ada dalam khazanah Islam.
Berdasarkan teori Nasikh-Mansuk Mahmud Muhammad
Thaha, dapat dipetik suatu pengertian bahwa tidak salah apa
yang dikatakan oleh para modernis bahwa alasan utama
pelarangan riba adalah timbulnya ketidakadilan ekonomi di
dalam masyarakat. Namun para neo-revivalis pun sudah
bertindak secara benar, yaitu dengan mendirikan bank-bank
yang ber-label-kan ‘Syariah’. Dengan adanya bank-bank
syariah tersebut memang sebagian masih mempertanyakan
apakah bank-bank syariah tersebut benar-benar bebas dari riba
atau tidak.

Kata Kunci: Perbankan Syariah, Nasikh Mansukh,
Mahmud Muhammad Thaha.

1 UNU Mataram

2 Gerakan modernis muncul pada paruh abad XIX M. Fokus utama gerakan
ini ialah menekankan akan pentingnya melakukan peyegaran pemikiran
Islamdengan cara membangkitkan kembali gelombang ijtihad yang
digunakan sebagai sarana untuk memperoleh ide-ide yang relevan dari al
Qur’an dan sunnah. Dan juga berusaha memformulasikan kebutuhan hukum
berdasarkan pada prinsip-prinsip ini. Para modernis mengkritisi apa yang
disebut “otomistic”. Hal ini dilakukan bertujuan untuk memperoleh aturan-
aturan hukum secara langsung dari Al Qur’an dengan mengesampiongkan
keputusan dari ulama klasik, dalam pengertian secara umum. Al Qur’an

https://iournal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

Pendahuluan

Munculnya instrumen perekonomian dalam bentuk
perbankan syariah menimbulkan beberapa polemik dalam
khazanah pemikiran umat Islam, khususnya intelektual Muslim
kontemporer. Polemik tersebut timbul dikarenakan masih simpang
siurnya ketetapan yang pasti mengenai hukum bunga bank
konvensional, apakah ia termasuk riba sebagaimana yang
dituduhkan oleh para teoritisi perbankan syariah yang digawangi
oleh cendikiawan-cendikiawan Muslim yang tergabung dalam
gerakan neo-rivivalis. Ataukah bukan riba seperti yang coba
dijelaskan secara kritis oleh cendikiawan-cendikiawan Muslim
lain, yang tergabung dalam gerakan modernis.? Karena itu, meski
diakui juga bahwa eksistensi perbankan syariah yang saat ini eksis
dan berkembang tidak lepas dari kontribusi ide-ide dan usaha
nyata dari kedua gerakan tersebut. Khususnya gerakan neo-
revivalis sebagai pencetus awal pendirian perbankan syariah.

Banyak faktor yang melatarbelakangi berdirinya bank-
bank syariah yang muncul antara tahun 1960-an dan 1970-an.
Diantaranya yang paling dominan adalah: (1) upaya neo-revivalis
dalam memahami hukum tentang bunga sebagai riba, (2) adanya
kekayaan Negara-negara Muslim akan minyak yang melimpah,
(3) penerimaan terhadap interpretasi tradisional tentang riba untuk
dipraktekkan oleh beberapa Negara Muslim sebagai bentuk

menurut mereka merupakan sebuah fenomena yang berada dalam lintas
sorotan sejarah dan juga melatarbelakangi setting sosial historis tertentu. Para
medernis dalam memahami setiap fenomena tertentu selalu memperhatikan
situasi dan kondisi yang melatar belakangi munculnya fenomena tersebut,
baik itu dari segi moral, agama, maupun setting social histories dalam
menjawab berbagai problematika kehidupan. Lihat Fazlur Rahman, Islam and
Modernity: Transformation of an Intelektual Tradition (Chicago: The
University of Chicago Press, 1982), hal. 2-19. Ibid. hal.11. lihat juga Abdullah
Saeed, Menyoal Bank...hal. 2

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

kebijaksanaannya.?

Dari ketiga faktor tersebut, faktor yang disebutkan
pertama merupakan faktor kunci dari terlaksananya ide pendirian
bank syariah, sebab gerakan neo-revivalis pada saat itu (tahun
1960-an) begitu gencar mengkampanyekan keharaman bunga
bank konvensional, dengan argumen bahwa setiap kelebihan dari
pokok pinjaman, baik itu sedikit maupun berlipat ganda adalah
riba.# Umat Islam diwajibkan untuk meninggalkannya.®

Pandangan dari para neo-revivalis tentang bunga bank ini
tentu saja berbeda dengan pandangan para modernis. Para
modernis berpandangan bahwa permasalahan hukum bunga bank
tidak bisa secara tergesa-gesa dihukumi haram karena disamakan
dengan riba, melalui penafsiran ayat-ayat al-Qur’an yang
berkaitan dengan maslah tersebut secara tekstual. Menurut
mereka banyak aspek yang harus dijadikan pertimbangan
sebelum menentukan apakah bunga bank itu sama dengan riba
atau tidak.®

Sebagian besar dari para modernis berpendapat bahwa
bunga bank tidak identik dengan riba, sebab dalam bunga bank
masih terdapat beberapa unsur yang tidak terdapat dalam riba.
Syahrur salah seorang dari modernis mengatakan bahwa bunga
bank tidak haram karena tidak berlipat ganda (‘ad’afab
mudha’afatan)’, sementara itu Fazlur Rahman berpendapat
bahwa unsur yang paling penting yang harus diperhatikan dalam
membahas masalah riba adalah unsur keadilan.®

Sedangkan Abdullah Saeed secara lebih luas menjelaskan
argumen-argumen tentang kebolehan bunga bank, dan bahkan
secara implisit baik mengkritik beberapa jenis transaksi yang
dipraktekkan oleh perbankan syariah, yang menurut Abdullah,

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

pada dasarnya sama saja dengan praktek perbungaan yang
diterapkan oleh perbankan konvensional.®

Pembahasan tema ini tidak bermaksud untuk
memperpanjang perdebatan dari kedua gerakan pemikiran
tersebut, karena masing-masing pihak telah bersikukuh terhadap
pandangan dan pendapatnya masing-masing. Maka akan lebih
menarik jika makalah ini berusaha memberikan warna pemikiran
baru dari interpretasi terhadap apakah bunga bank dan riba itu
sama atau tidak dari sisi pendekatan teori lain sebagaimana yang
telah disinggung di atas.

Disini teori yang akan dikaji adalah teori nasikh dan
mansukh Mahmud Muhammad Thaha (sebut Thaha) salah satu
pemikir modern Islam yang terkenal melalui pemikiran
kontroversialnya dalam karya yang berjudul Ar Risalah as
Tsaniyah min al-Islam dan telah diterjemahkan kedalam bahasa
Indonesia oleh Khairon Nahdiyyin dengan judul Arus Balik
Syariah. Namun terlepas dari kritik judul dan kritik buku, kita
lebih akan mencermati dari teori yang dibangun Thaha tersebut.
Dan selanjutnya beberapa tahapan akan dilakukan dalam merinci
teori tersebut

Tahapan pertama adalah dengan melihat riba dan cikal
bakal berdirinya perbankan syariah dan mengidentifikasi
pandangan-pandangan yang mengharamkan bunga bank karena
menyamakannya dengan riba, sekaligus membeberkan
argumentasi-argumentasi  dari para tokoh-tokohnya yang
mendukung pandangan tersebut. Langkah selanjutnya akan
diuraikan pemikiran-pemikiran Kritis dari pihak yang tidak setuju
dengan pandangan yang pertama, yang berpendapat bahwa antara
bunga bank dan riba itu berbeda. Sekaligus sanggahan dan kritik

8 Fazlur Rahman, Islam ... hal. 14.

4Q.S. Al Bagarah ayat 279.

5 Q.S. Al Bagarah ayat 278

¢ Lihat Abdullah Saeed, Menyoal Bank...hal. 60

7 Muhammad Syahrur, Prinsip dan Dasar Hermeutika Hukum Islam

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Kontemporer. Terj. Sahiron Syamsuddin dan Burhanudin Dzikri (Yogyakarta:
Elsaq Press, 2007), hal.45.

8 Fazlur Rahman, Riba and Interest (Terjemah). Hal.166

® Abdullah Saeed, Menyoal Bank...hal . 227-235

I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat



Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

yang ditujukan kepada para teoritisi perbankan syariah dengan
memberikan data dan fakta bahwa pada beberapa jenis transaksi
dalam perbankan syariah pun masih terdapat praktek bunga
meskipun dengan nama dan konsep yang berbeda.

Tahapan terakhir adalah menarik permasalahan ini
kedalam teori nasikh dan mansukh Thaha dengan metode
memilah antara ayat-ayat Makiyyah dan Madaniyah yang
berbicara mengenai riba yang selanjutnya diinterpretasikan
secara kritis dengan berpatokan pada prinsip kemaslahatan
ummat'®. Dimana sesuai dengan teori tersebut, ayat-ayat Makiyah
adalah merupakan tujuan, sedangkan ayat-ayat Madaniyah adalah
merupakan sarana untuk mencapai tujuan tersebut.!’ Pada
akhirnya dari pembahasan tersebut nantinya akan dihasilkan
suatu pandangan tersendiri dalam menyikapi apakah bunga bank
termasuk riba atau bukan riba? Dari stimulus tersebut akan
memunculkan kesimpulan akhir tentang bagaimanakah konsep
riba dan bunga bank dalam persfektif pemikiran Thaha, sehingga
bisa menetapkan suatu hukum, boleh atau tidaknya bunga bank
menurut teorinya tersebut. Dan setidaknya gambaran yang
diberikan Thaha dapat dijadikan perspektif dalam menimbang
dan mengkaji pengembangan ekonomi Islam.

10 Dalam masalah ekonomi, Thaha dalam beberapa karyanya lebih condong
kepada teori persamaan ekonomi atau sosialisme. Menurut Thaha sosialisme
tidak sama dengan komunisme, sebab sosialisme adalah puncak dan
komunisme adalah landasan dasarnya. Sosialisme versi Thaha ini
menurutnya berlandasan pada dua landasan utama. Pertama pertambahan
sumber-sumber produksi dan kedua, distribusi yang adil dan merata.
Sehingga dari kedua landasan tersebut akan menghasilkan suatu kebaikan
bagi ummat dari segi ekonomi. Mahmud M. Thaha, Arus Balik Syariah
(Terjemah) (yogyakarta: LKiS, 2003), hal. 192. untuk lebih jelasnya dalam
masalah ekonomi ini Thaha memiliki buku yang secara khususu membahas
masalah tersebut. Buku tersebut berjudul Al-Islamu : Democraty-Istroky.

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

Kajian Pustaka
Riba dan Cikal Bakal Lahirnya Perbankan Syariah

Sebagaimana bank konvensional, bank syariah juga
memiliki fungsi intermediasi. Perbedaan hanya terletak pada
instrumen yang digunakan, jika bank konvensional menggunakan
bunga, maka perbankan syariah menarik dan mengharamkan diri
dari bunga dan sebagai alternatif lebih menekankan pada prinsip
bagi untung dan sharing rugi. Disamping fungsi intermediasi,
perbankan syariah juga melakukan fungsi ta’awwun (sosial)*?,

Konsep teoritis bank tanpa bunga muncul pertama kali
pada 1940-an, namun belum dapat diwujudkan, selain karena
kondisi yang belum memungkinkan, juga belum ada pemikiran
tentang bank Islam yang meyakinkan. Beberapa pemikir yang
menyampaikan gagasan mengenai perbankan berdasarkan bagi
hasil yakni Anwar Qureshi (1946), Naiem Siddigi (1948), dan
Mahmud Ahmad (1952). Selanjutnya uraian yang lebih rinci
ditulis oleh Mawdudi pada 1950 (1961). Tulisan-tulisan
Muhammad Hamidullah yang ditulis pada 1944, 1955, 1957, dan
1962 juga dikatagorikan sebagai gagasan pendahuluan mengenai
perbankan Islam.*?

Pada awal mulanya, pembentukan bank Islam memang
diragukan meskipun pada 1975 Dubai Islamic Bank resmi berdiri,
begitu juga Pilgrim’s Management Funds pada 1962 dan setelah
keputusan-keputusan konfrensi Negara-negara Islam se-dunia

1 1bid. hal. 142-145.

12 Hal ini misalnya seperti yang diungkapkan oleh Solihin Hasan (pejabat bank
Islam Jeddah) dan Mohamad Ariff (Universitas Malaya) mengemukakan
bahwa kegiatan bank Islam meliputi semua kegiatan bank konvensional
namun tidak pada transaksi berdasarkan bunga dan bank syariah boleh
melayani masyarakat non muslim ataupun dimiliki dan dikelola oleh mereka
yang non muslim. Lihat Sutan Remy Sjahdeini. Perbankan Islam dan
Kedudukannya Dalam Tata Hukum Perbankan Indonesia (Jakarta: Pustaka
Utama Grafiti, 1999), hal. 3

13 1bid. hal. 4

I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

pada April 1968 di Kuala Lumpur menyangkut bank Islam,maka
bank Islam mulai marak. Keraguan mendirikan bank Islam
setidaknya disebabkan oleh: pertama, banyak yang beranggapan
bahwa sistem perbankan bebas bunga adalah sesuatu yang tidak
mungkin dan karena itu tidak lazim. Kedua, pertanyaan
menyangkut bagaimana perbankan Islam itu akan membiayai
operasinya. Namun pada akhirnya para pendukung pendirian
perbankan Islam dapat memastikan bahwa usaha yang dilakukan
membuahkan hasil.

Riba sebagai cikal bakal pendirian bank Islam, ternayata
tidak lepas dari polemik dan perbedaan menyangkut ruang
lingkup munculnya riba yang terdapat dalam Al Qur’an dan
penjelasan Rasulullah saw. Selanjutnya, kita akan melihat,
setidaknya terdapat tiga aliran pandangan menyangkut riba dan
larangan mengenai bunga bank yakni pandangan pragmatis,
pandangan konservatif dan pandangan sosio-ekonomis®4.

Pandangan pragmatis beranggapan bahwa yang dilarang
adalah usury yang berlaku selama sebelum era Islam, namun
tidak melarang bunga dalam sistem keuangan modern. Pendapat
ini didasarkan pada Q.S. Ali Imran ayat 130 yang melarang
penggandaan pinjaman melalui proses yang usurious. Dengan
demikian menurut pandangan ini transaksi-transaksi yang
berdasarkan bunga dianggap sah. Selanjutnya menurut
pandangan ini bahwa di dalam hadis tidak terdapat suatu bukti
yang kuat bahwa yang dilarang oleh Islam adalah termasuk juga
bunga menurut sistem keuangan modern, laporan mengenai riba
di dalam hadis dianggap ambivalen dan tidak konsisten dengan
demikian, menurut pragmatisme pembebanan bunga adalah suatu
kebutuhan untuk pembangunan ekonomi Negara-negara Muslim.
Bunga dimaksudkan untuk menggalakkan tabungan dan
mengerahkan modal untuk membiayai investasi-investasi yang
produktif, karenanya penghapusan bunga akan menghambat
pembangunan, bahkan menurut pandangan ini, penghapusan

1% 1bid. hal. 10

https://iournal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

bunga justru akan bertentangan dengan semangat dan tujuan-
tujuan Islam.

Pandangan berikutnya dalam perspektif konservatif.
Berlawanan dengan pandangan pragmatis, pandangan konservatif
berpendapat bahwa riba harus diartikan, baik sebagai bunga
maupun usury. Menurut pandangan ini, penafsiran yang demikian
ini didukung oleh al-Qur’an dan hadis. Pendukung pandangan ini
misalnya M. Umer Chapra yang berpendapat bunga bank adalah
riba nasi’ah yang diharamkan.

Pandangan ketiga yakni pandangan sosio-ekonomis.
Pendapat yang terpenting dalam perspektif ini adalah yang
mengemukakan  bahwa bunga memiliki  kecendrungan
pengumpulan kekayaan ditangan segelintir orang. Dengan
demikian pemasok dana yang berbunga itu, seharusnya tidak
tergantung pada ketidakpastian yang dihadapi oleh penerima
pinjaman. Pengalihan resiko dari satu pihak kepada pihak lain
merupakan pelanggaran hukum. Perjanjian yang demikian tidak
adil dan dapat menimbulkan rasa mementingkan diri yang
bertentangan dengan semangat Islam yakni mengenai
persaudaraan.

Pendapat lain mengenai larangan terhadap bunga adalah
bahwa dalam kerangka ekonomi Islam, modal bukan merupakan
suatu faktor produksi yang terpisah, melainkan merupakan bagian
dari faktor produksi yang lain, yakni perusahaan. Hal ini berarti
bahwa, mengambil keuntungan dari penyediaan modal tanpa
adanya keterlibatan pribadi terhadap resiko oleh pemilik dana
tidak diinginkan oleh Islam. Lebih lanjut, menurut Islam, semua
di dunia ini tergantung kepada hukum alam mengenai penyusutan.
Semua uang harus susut setelah berjalannya waktu®®.

Dari beberapa pandangan yang telah diuraikan di atas
selanjutnya Kkita akan menengok pembahasan mengenai
interpretasi riba dan pendapat-pendapat berbeda dari para
cendikiawan yang tergabung dalam dua gerakan kebangkitan

15 1bid. hal. 18

WSS https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

kembali Islam yakni gerakan neo-revivalis dan gerakan modernis,
meskipun ketiga pandangan yang telah disebutkan di atas juga
terkait erat dengan kedua gerakan ini, namun hal tersebut lebih
dimaksudkan untuk memetakan perspektif menyangkut apakah
bunga bank itu sama dengan riba. Berikut uraian mengenai kedua
gerakan tersebut.

Interpretasi Gerakan Neo-Revivalis Tentang Riba dan Bunga
Bank

Berbicara mengenai gerakan neo-revivalis, tidak dapat
dilepaskan dari dua gerakan yang menjadi penopang utama
gerakan ini. Dua gerakan tersebut ialah Ikhwanul Muslimin'® di
Mesir yang didirikan oleh Hasan Al Banna (w.1949) dan Jamiat
al-Islami yang dipimpin oleh Abu ‘Ala al-Maududi.'’

Kedua gerakan ini memiliki pemahaman yang sama akan
haramnya bunga bank karena sama dengan riba. Landasan umum
yang mereka pegang adalah bahwa setiap bentuk tambahan dari
harta pinjaman pokok, baik banyak maupun sedikit adalah riba
dan haram hukumnya untuk mengambilnya. Hal ini, menurut
mereka telah ditegaskan dengan sangat jelas oleh al-Qur’an yang
tertuang dalam surat al-Bagarah ayat 278-279.18

Dan hampir semua tokoh gerakan ini, memiliki cara
pandang dan argumen yang sama dalam permasalahan tidak
dibolehkannya bunga bank karena sama saja dengan riba.
Diantara para tokoh gerakan neo-revivalis yang paling gencar

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

menyuarakan hal ini adalah Maududi, Sayyid Qutb, Chapra,
Muhammad Uzair, Siddigi, Nabhani dan lain-lain.

Dalam memperkuat pandangannya itu, gerakan neo-
revivalis memberikan beberapa argumen yang secara ringkas
dapat dipaparkan sebagai berikut: (1) Dalam Islam, uang hanya
berlaku sebagai alat tukar, bukan komoditi. Sebab tidak ada
landasan hukum dalam Islam yang membolehkan eksploitasi
terhadap uang, kecuali dalam transaksi-transaksi yang dibenarkan
Islam.'® (2) Riba merupakan pendapatan yang diperoleh secara
dzalim. Hal ini telah dilarang oleh semua agama samawi, begitu
juga dalam Al Qur’an telah dijelaskan bahwa riba menyebabkan
kedzaliman (ketidakadilan).?® (3) Riba akan membuat orang malas
dan akan membunuh motivasi untuk bekerja. Dengan riba
seseorang akan mendapat keuntungan tanpa harus berbuat apapun.
Dan ini sangat tidak sesuai dengan ajaran Islam.?! (4) Bunga bank
haram secara mutlak, sebab telah memenuhi unsur-unsur riba,
dimana didalamnya terdapat suatu penambahan dari pokok
pinjaman, adanya penetapan suatu penambahan yang tetap dan
ditentukan di awal, adanya unsur time value of money,?? dan
eksploitasi kreditor terhadap debitor.® (5) Bunga bank lebih
banyak mudharatnya dari pada manfaatnya, kemudharatan dalam
hal ini berkaitan dengan kesengsaraan secara ekonomi bagi pihak
yang melakukan peminjaman dengan bunga.?*

Dari pemaparan di atas, dapat kita lihat bahwa argumen-
argumen yang disampaikan kebanyakan bersifat apologetik. Hal

16 |ihat Rahmat Tohir Ashari. Konsep Pergerakan lkhwan Al-Muslimin:
Upaya Mengenal hasan Al Banna Lebih Dekat dalam buku M. Aunul Abied
Shah et al. Islam Garda Depan Mosaik Pemikiran Islam Timur Tengah
(Bandung: Mizan, 2001), hal. 62 22 Kritik terhadap teori ini misalnya dapat dilihat pada Adiwarman A Karim.
17 Abdullah Saeed, Menyoal Bank...hal . 72 Bank Islam Analisis Figih dan Keuangan (Jakarta: PT. Raj Grafindo Persada,
18 Abu ‘Ala al-Maududi, Dasar-Dasar Ekonomi Dalam Islam (Bandung: Al 2004), hal. 333

Ma’arif, 1984), hal. 120-123. 23 |ihat misalnya Yusuf Qardhawi. Hikmah Pelarangan Riba (Jakarta: Akbar
19 Pendapat Ibnu Taimiyah, dalam Muhammad. Manajemen Bank Syariah. Media Eka Sarana, 2001)

(Yogyakarta: UPP AMP YKPN, 2005), hal. 46 24 Afzalur Rahman. Doktrin Ekonomi Islam. Jilid 111 (Yogyakarta: Dana
20 M. Syafe’l Antonio. Bank Syariah: Wacana Ulama dan Cendikiawan. Bhakti Wakaf, 1996), hal. 119.

httDS://iournaI.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

(Jakarta: Tazkia Institute, 1999), hal. 96
2L Abdul Sami’ al-Mishri. Pilar-Pilar Ekonomi Islam. (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2006), hal. 180-182.




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

ini disebabkan oleh beberapa faktor yang melatarbelakangi.
Diantaranya adalah argumen-argumen di atas lebih menekankan
pada aspek penafsiran secara harfiah terhadap ayat al-Qur’an
yang berbicara mengenai riba.?> Selain itu argumen-argumen
tersebut juga digunakan sebagai landasan untuk menyerang teori-
teori barat tentang pembenaran terhadap bunga. Seperti teori
abstinence, teori agio, teori liquiditas dan lain-lain.?

Namun, terdapat pula beberapa argumen yang lebih
ilmiah dari beberapa tokoh neo-revivalis, seperti Yusuf Qardhawi
(2001) menyatakan bahwa, sesungguhnya hikmah eksplisit dan
tampak jelas dari pengharaman riba adalah mewujudkan
persamaan yang adil antara pemilik harta (modal) dengan usaha,
serta memikul resiko, secara berani dan penuh rasa tanggung
jawab. Inilah yang dimaksud dengan pengertian “Keadilan
Islam”. Sedangkan menurut M. Umer Chapra, riba atau bunga
bukan saja menjadi salah satu sumber ketidakadilan tetapi juga
menimbulkan mis-alokasi sumber-sumber daya, pertumbuhan
yang tidak menentu, ketidakstabilan dan berbagai persoalan
lainnya. Faktor ketidakadilan menjadi alasan utama pelarangan
konsep riba, karena hanya menguntungkan si pemberi pinjaman
tanpa mempertimbangkan resiko ketidakpastian yang harus
dipikul oleh pelaku bisnis.?”

Kritik Gerakan Modernis Terhadap Pandangan Neo-Revivalis

Berbeda dengan para tokoh gerakan neo-revivalis dalam
pandangan dan argumen-argumen terhadap konsep riba dan
bunga bank, tokoh-tokoh gerakan modernis lebih beragam dalam
menyampaikan pandangan, mengkritisi ataupun menolak
anggapan bahwa bunga bank sama saja dengan riba. Hal ini
dipengaruhi oleh berbagai teori, hasil penelitian dan pengkajian
yang berbeda antara satu dengan yang lainnya.

25 Abdullah Saeed, Menyoal Bank...hal . 227-235
% Ulasan selengkapnya tentang teori-teori ini dapat di baca pada Afzalur
Rahman. Doktrin Ekonomi Islam. Bab | dan Bab Il. (Yogyakarta: Dana

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat S27/

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

Dalam memahami perbedaan ini, sejauh penelusuran
penulis terhadap kepustakaan atau literatur-literatur yang ada,
perbedaan tersebut dapat dikelompokkan menjadi tiga bagian.
Kelompok bagian pertama adalah kelompok para modernis yang
memandang permasalahan riba tidak hanya bisa diinterpretasikan
secara harfiah saja sebagaimana termaktub dalam al-Qur’an, tetapi
juga harus memperhatikan aspek moral sebagai landasan utama
pelarangan riba.

Kelompok kedua adalah para modernis yang beranggapan
bahwa konteks pelarangan riba harus dilihat dari riba sebagai
bunga pinjaman yang berlipat ganda atau berlebih lebihan. Dan
kelompok ketiga adalah para modernis yang melakukan counter
attack dengan cara mengkritisi dan mempertanyakan kembali
apakah benar semua transaksi dalam bank syariah itu bebas riba
seperti yang mereka (gerakan neo-revivalis) katakan selama ini?
Dengan menggunakan data dan fakta empiris hasil dari penelitian
dan kajian yang dilakukan secara ilmiah. Meski demikian, pada
dasarnya semua tokoh modernis mendasarkan argumen mereka
kepada prinsip kemaslahatan ummat, bukan pada teks seperti yang
dilakukan oleh para tokoh gerakan neo-revivalis.

Para modernis seperti Fazlur Rahman, Muhammad Asad
dan Said al-Najjar dapat dimasukkan kedalam bagian kelompok
yang pertama. Dalam pandangannya terhadap permasalahan
bunga bank dan riba, mereka menekankan perhatiannya kepada
aspek moral sebagai alasan pelarangan riba, dan
mengesampingkan aspek legal-formal dari larangan riba,
sebagaimana yang dijelaskan dalam hukum Islam. Argumentasi
mereka adalah sebab dilarangnya riba karena menimbulkan
ketidakadilan, sebagaimana di dalam al qur’an disebutkan “la

Bhakti Wakaf, 1996)

27

Kebijakan Moneter Syariah dalam Al Qur’an dan Hadist.

http://www.indoforum.com.downloaded di akses pada 22 November 2009.

WA https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat



http://www.indoforum.com.downloaded/

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

tadzhlimuna wa la tuddzhlamun.?®

Lebih jauh Fazlur Rahman dengan sedikit menyindir
berkata menyatakan bahwa jika mayoritas kaum Muslimin yang
bermaksud baik dengan sangat bijaksana tetap berpegang teguh
pada keimanan, dengan menyatakan bahwa al-Qur’an melarang
seluruh bunga bank. Maka menurut Rahman akan sangat sedih
rasanya pemahaman yang mereka dapatkan dengan cara
mengabaikan bentuk riba yang bagaimanakah yang menurut
sejarah dilarang, mengapa al-Qur’an mencelanya sebagai
perbuatan keji dan kejam, mengapa menganggapnya sebagi
tindakan eksploitatif serta melarangnya, dan apa sebenarnya
fungsi bunga bank pada saat ini.

Para modernis dalam menanggapai berbagai macam
bentuk bunga (interest) yang dipraktekkan dalam system
perbankan konvensional berusaha membedakan pandangannya
antara membolehkan bunga bank secara sah menurut ketentuan
hukum dan menolaknya. Penolakan terhadap bunga bank
umumnya berdasarkan pada pemahaman dari adanya unsur
ketidakadilan.

M. Syahrur dan Abdullah Yusuf Ali adalah para modernis
yang dapat kita masukkan kedalam kelompok kedua. Hal ini
disebabkan oleh pandangan mereka yang menyatakan bahwa
bunga bank, selama tidak berlipat ganda adalah boleh, sebab
belum memenuhi unsur riba. Pandangan Syahrur ini berdasarkan
pada teorinya tentang “batas maksimum positif tidak boleh
dilewati dan batas minimum negative boleh dilewati” teori ini
berimplikasi pada pendapatnya bahwa dua batas ini terdiri dari
batas maksimal yang tidak boleh dilanggar yaitu riba, dan batas
minimal berupa zakat yang dapat dilampaui dengan berbagai

28 Abdullah Saeed, Menyoal Bank...hal . 61. Lihat juga Fazlur Rahman. Riba
and Interest. Hal. 8-10.

29 Dalam hal ini riba yang tidak boleh menurut Syahrur adalah riba yang
berlipat ganda, sebagaimana dijelaskan oleh Al Qur’an. Q.S. Ali Imran ayat
130.

https://iournal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

macam sedekah. Mengingat bahwa dua batas ini berupa satu garis
di daerah positif dan satu garis di daerah negatif, titik tengah
diantara keduanya berada pada posisi netral atau dilambangkan
dengan angka nol. Pada tataran aplikasi, batas maksimal positif
berupa riba,?® batas netral berupa pinjaman tanpa bunga dan batas
minimal negative berupa zakat dan shadagah.*

Sementara Abdullah Yusuf Ali menjelaskan, bahwa
seharusnya larangan ini (terhadap riba) mencakup segala macam
bentuk pengambilan keuntungan yang dilakukan secara berlebih-
lebihan dari seluruh jenis komoditi, kecuali melarang prinjaman
kredit ekonomi yang merupakan produk perbankan meodern.3!

Kelompok ketiga dari gerakan modernis yang melakukan
kritisi terhadap praktek perbankan syariah, setidaknya bisa
disebutkan dua nama yaitu Abdullah Saeed dan Syed Nawaf
Haider Nagvi. Abdullaj Saeed mengkritisi akad-akad yang
terdapat di dalam perbankan syariah. Sasaran tembak utamanya
adalah akad jual beli murabahah, yang menurutnya murabahah
adalah penjualan dengan pengembalian yang telah ditentukan
sebelumnya, tetapi kemudian sikap tidak menyukai resiko dari
bank-bank Islam memastikan perubahan kontrak untuk menjadi
mekanisme keuangan bebas resiko.

Keuangan murabahah dan harga kredit yang lebih tinggi di
dalamnya, jelas menunjukkan bahwa ada nilai waktu uang (time
value of money) dalam pembiayaan tersebut. Lalu apakah ini tidak
sama saja dengan bunga diperbankan konvensional? Sebab
perbedaannya hanya terdapat pada nama dan mendapatkan
legalitas dari hukum Islam (figh).3? Hebatnya lagi, sebagian besar
dari bank-bank Islam umumnya menggunakan murabahah sebagai
metode pembiayaan utama, yang mencakup hampir 75% dari

30 M. Syahrur. Prinsip Dan Dasar ... hal. 45-47

81 Lihat Ali, The Holy Qur’an. hal. 111. dalam Abdullah Saeed. Menyoal
Bank...hal . 61-62

%2 Abdullah Saeed. Menyoal Bank...hal . 128

2100 https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

assetnya.®

Dari pengamatan atau penelitian beberapa ilmuwan
Muslim, bank syariah dalam penyelenggaraan kegiatan usahanya
ternyata bukannya meniadakan bunga dan membagi resiko, tetapi
tetap mempertahankan praktek pembebanana bunga. Namun
dengan istilah lain dan menghindarkan resiko yang dilakukan
dengan cara yang licik. Kritik dan pernyataan pedas misalnya
datang dari Khurshid Ahmad terhadap penyelenggaraan
murabahah dan bai’muajjal. Disamping itu, validitas perjanjian
transaksi mudharabah sebagai dasar bagi kegiatan perbankan
syariah, telah pula dipertanyakan oleh beberapa ilmuwan
Muslim. Mereka tidak setuju apabila mudharabah digunakan
sebagai dasar bagi kegiatan perbankan syariah dengan alasan
bahwa perjanjian mudharabah yang telah dikembangkan di abad
pertengahan tidak boleh digunakan untuk keadaan masyarakat
industri, sekarang yang kompleks, mudharabah selanjutnya
dipakai oleh para kapitalis untuk mengeksploitasi para penabung
kecil untuk memperoleh keuntungan tanpa membahayakan
keuangan mereka sendiri dan justru mudharabah akan lebih
menghidupkan pasar uang berdasarkan bunga3.

Selanjutnya Naqgvi menjelaskan bahwa reformasi
(perbankan) Islam bukan hanya masalah pergantian system bunga
dengan sejumlah instrumen keuangan dengan tingkat keuntungan
tidak tetap, atau dengan instrumen finansial yang melibatkan
ditanggungnya resiko dan ketidakpastian. Karena hal tersebut
hanya perubahan yang bersifat kosmetik dan formalistik yang
tidak merefleksikan reformasi (perbankan) Islam, bahkan jika hal
itu dibolehkan secara legal. Menggantikan bunga dengan laba
menurut Naqgvi juga tidak harus reformasi Islam, karena hal itu
mungkin sekedar menggantikan kapitalisme berbasis bunga
dengan kapitalisme berbasis laba.®®

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

Dari statemen-statemen tersebut, dapat dijelaskan bahwa
praktek bank-bank Islam menunjukkan bahwa mereka tidak
mampu menghapus bunga dari transaksi mereka, Yyang
dipraktekkan dengan berbagai samaran dan nama. Oleh karena itu
barangkali waktunya untuk melihat secara realistis terhadap riba.
Dalam perbankan tidak cukup memiliki label Islami, sebagai bank
Islam atau perbankan syariah. Pertama dan utama lembaga ini,
apakah disebut Islam atau sebaliknya, perlu lebih manusiawi, yang
memungkinkan masyarakat untuk mempunyai akses dana
berdasarkan kemanusiaan dan biaya yang sesuai.*®

Kerangka Teori Nasikh-Mansukh Thaha

Sebelum kita masuk pada pembahasan mengenai
interpretasi riba dan bunga bank Thaha maka penulis akan sedikit
memaparkan kerangka teori nasikh mansukh Thaha agar nanti
pada pembahasan inti mengenai konsep riba dalam persfektif
pemikiran Thaha, tidak terjadi suatu kebingungan atau
mempertanyakan kembali mengenai metode dan teori yang
digunakan.

Thaha yang dihukum mati oleh rezim Numairi pada tahun
1985, membagi Islam pada dua periodesasi. Pertama, periode
Mekah (610-622 M.). Periode ini disebut Thaha sebagai period ar-
risalah al-ula atau the first message (risalah pertama atau misi
Islam pertama). Kedua, periode Madinah (622-632 M.). Periode
ini disebut Thaha sebagai ar-risalah ats-tsaniyah atau the second
message (risalah kedua atau misi Islam kedua).

Pada periode Mekah. Ayat-ayat di Mekah memiliki nuansa
universalitas, substantif, dengan semangat egaliter, menawarkan
perlindungan terhadap hak-hak asasi manusia dan demokratik.
Ayat-ayat ini menurut Thaha merupakan pesan Islam yang abadi
dan fundamental yang menekankan martabat yang inheren pada

31bid. hal. 120. saiful Anam dan M. Ufugil Mubin. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003), hal.
34 Sutan Remy Sjahdeini. Perbankan...hal. 117-120 161
3% Syed Nawab Haidar Nagvi, Menggagas Ilmu Ekonomi Islam. Terj. M. 36 Abdullah Saeed. Menyoal Bank...hal . 227-235

httDS://iournaI.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat RN https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

seluruh umat manusia tanpa membedakan jenis kelamin (gender),
keyakinan keagamaan, ras dan sebagainya. Pesan ini menurut
Thaha ditandai oleh persamaan antara laki-laki dan perempuan
dan kebebasan penuh untuk memilih dalam beragama dan
beriman. Namun pesan ini terpaksa tertunda pembumiannya
karena kualitas dan kemampuan bangsa Arab pada abad VII
masih rendah, sehingga gagasan besar ayat-ayat Makiyah tidak
dapat dioperasionalisasikan dalam bentuk perilaku dan
tindakan.®

Namun bukan berarti pesan ayat-ayat Makiyah ini hilang,
gugur, di-nasakh, terhapus dan tidak berlaku begitu saja, namun
ia tetap abadi sebagai sumber hukum dan hanya ditangguhkan
masa berlakunya. Menurut Thaha penangguhan ini hanya
masalah pergantian waktu. Konsep nasakh dengan demikian
bukanlah hal yang permanen, karena bila permanen maka umat
Islam telah menolak bagian dari agamanya yang terbaik.*®

Konsep Nasikh-Mansuk Thaha ini dengan demikian juga
beranjak dari logika “realitas” ke “teks”. Konsep yang berangkat
dari ayat-ayat Makiyah dan Madaniyah ini juga melihat “ashab
nuzul’®® turunnya ayat yang selanjutnya mempengaruhi Nasikh-
Mansukh versi Thaha. Urutan ini bersifat logis dalam arti urutan
pertama menentukan eksistensi sebelumnya, hal inilah yang
dalam perspektif Thaha dilihat sebagai dialektika antara realitas
dan teks, dan dalam dialektika itu, realitas menjadi penentu

37 Silahkan baca Mahmud Muhammad Thaha, The Seccond Message In Islam
atau dalam Mahmud Muhammad Thaha. Arus Balik Syariah (Terj. Khoiron
Nahdyin). (Yogyakarta: LKiS, 2003)

38 Pendapat seperti ini berkembang luas dalam masyarakat, sesuai dengan
berkembangnya mazhab yang memiliki pendapat-pendapat tersebut. Para
ulama juga berbeda pendapat mengenai batasan dan definisi istilah “nasakh”
karena kata tersebut secara bahasa mengandung beberapa makna, misalnya
“meniadakan” seperti dalam Q.S. Al Hajj ayat 52, “penggantian” seperti
dalam Q.S. An Nahl ayat 101, juga terkadang bermakna pengalihan seperti
yang berlaku dalam peristilahan ilmu fara’id (pembagian harta pusaka) dan
lainnya. Untuk penjelasan lebih lanjut silahkan lihat misalnya pada Hasbi

https://iournal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

eksistensi teks.*°

Menyangkut pertanyaan, apakah Allah tidak mengetahui
bahwa masyarakat Arab saat itu belum siap? Maka Thaha dalam
hal ini menjelaskan bahwa:*' pertama, al-Qur’an merupakan
wahyu terakhir dan Muhammad saw adalah Nabi terakhir.
Konsekuensinya menurut Thaha al-Qur’an harus berisi -dan nabi
harus mendakwahkannya- semua yang dikehendaki Allah untuk di
ajarkan, baik ajaran untuk diterapkan segera maupun untuk situasi
yang tepat di masa depan. Kedua, demi martabat dan kebebasan
yang dilimpahkan Allah kepada seluruh umat manusia. Seusai
martabat dan kebebasan, Allah menghendaki umat manusia untuk
belajar melalui pengalaman praktis mereka sendiri dengan tidak
bisa diterapkannya pesan ayat-ayat Makiyah, yang kemudian
digantikan pesan praktis periode Madinah. Dengan cara demikian
masyarakat akan memiliki keyakinan yang lebih kuat dan otentik
tentang kemungkinan dipraktekkannya pesan yang didakwahkan
dan akhirnya diterapkan ketika di Madinah.*?

Selanjutnya pada periode Madinah. Periode ini Islam
menjadi sempit, spesifik, terbatas yang dilegitimasi al-Qur’an
untuk melakukan kekerasan, berkaitan dengan mempertahankan
diri, melawan orang kafir, dakwah Islam dan perluasan wilayah.
Pada periode ini juga dimulai pembedaan antara laki-laki dan
perempuan, Muslim dan non-Muslim. Semua ayat mulai
membedakan status dan kesemuanya turun di Madinah.*3

Ash Shiddieqy. Sejarah dan Pengantar Ilmu Al Qur’an / Tafsir (Jakarta;
Bulan Bintang, 1954), hal. 107-119 atau lihat juga Subhi As-Shalih.
Membahas lImu-Iimu Al Qur’an (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1999), hal. 337

39 Lihat Asbabun Nuzul: Latar Belakang Historis Turunnya Ayat-Ayat Al
Qur’an. (Bandung: Penerbit Diponegoro, 2001)

40 Lihat Aksin Wijaya. Arah Baru Studi Ulum Al Qur’an Memburu Pesan
Tuhan di Balik Fenomena Budaya. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009), hal.
117.

41 Mahmud Muhammad Thaha. 4rus.....hal. viii

42 Ibid. hal. ix

43 Ibid

S¥.8M https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

Perbedaan teks ayat Mekah dan Madinah bukan hanya
karena waktu, wahyu dan tempat pewahyuannya, melainkan
karena perbedaan kelompok sasaran (audien). Pergantian audien
ini disebabkan penolakan keras pada pesan al-Qur’an periode
awal. Ini merupakan kritik terhadap hukum publik syariat yang
selama ini lebih didasarkan pada al-Qur’an dan Sunah periode
Madinah di bandingkan periode Mekah.*

Dengan demikian teori Nasikh-Mansukh versi Thaha ini,
berangkat dari pemikiran (seperti diuraikan secara singkat di atas)
bahwa ayat-ayat yang turun di Mekah (disebut Makiyyah) adalah
merupakan risalah as-Tsaniyah atau meminjam istilah Fazlur
Rahman® atau disebut sebagai Ideal-Moral, sedangkan ayat-ayat
yang turun di Madinah (disebut Madaniyah) adalah merupakan
risalah al-Ula atau Legal-Formal. Maka ayat-ayat Madaniyah
meskipun turunnya ayat-ayat tersebut lebih akhir dari ayat-ayat
Makiyyah berposisi sebagai perangkat, sarana atau media begi
tercapainya Ideal-Moral yang terdapat di dalam ayat-ayat
Makiyyah.

Berangkat dari pemahaman ini, maka setiap ayat
Madaniyah dalam kasus apapun akan berposisi sebagai sarana
atau dalam bahasa Thaha disebut dengan tangga-tangga yang
bertingkat yang akan mengantarkan kita pada puncak
(pemahaman) terhadap kasus tersebut, yang mana pemahaman

4 Ibid

4 Rahman memperkenalkan teori Double Movement, Ideal Moral dan Legal
Sfesifik sebagai konsekuensi dari Hermeneutika Al Qur’an yang hal ini lebih
merupakan integrasi normative dan empiris dalam mengkaji Al Qur’an. Teori
ini dimulai dari dua langkah: langkah pertamam ditempuh dengan dua cara:
(1) mencari makna dari pernyataan Al Qur’an dengan mengkaji situasi
historis dimana pernyataan itu merupakan jawabannya. Yang dimaksud
dengan teori ini adalah Al Qur’an harus dilihat dari situasi kelahirannya,
tentunya melalui realitas, dimana ayat-ayat Al Qur’an turun dan dalam sebab
apa ayat-ayat Al Qur’an turun. (2)menggeneralisasikan pernyataan-
pernyataan yang bermula dari yang partikuler, dari situasi dan ashab an nuzul
masing-masing ayat, sebagai pernyataan yang bersifat universal, dalam hal

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

puncak tersebut terdapat dalam kandungan ayat-ayat Makiyyah.
Oleh sebab itu, bila kita sudah sampai pada puncak pemahaman
tersebut, maka ayat-ayat Madaniayah yang merupakan ayat-ayat
sarana sudah tidak diperlukan lagi (Mansukh) oleh puncak
pemahaman kita yang kita dapatkan melalui interpretasi dari ayat-
ayat Makiyyah (Nasikh).

Jika puncak pemahaman agama, yang terkait dengan harta
(ekonomi) misalnya maka menurut Thaha, syariat misi pertama
yang terkait dengan zakat dibangun atas pemahaman tersebut
yakni sebagai rukun dalam ibadah menyangkut harta dan realisasi
dari pemahaman ini diserahkan kepada individu-individu sesuai
kemampuannya.*® Namun disini perlu diuraikan bahwa mengapa
Thaha melakukan katagorisasi ayat-ayat ke dalam Kkatagori
Makiyyah dan Madaniyah, apakah itu bersifat tasyri’ atau ijtihadi?
Dan apakah hasil katagorisasi ini bersifat final atau tidak?

Menurut Aksin, bahwa tidak satupun ayat atau hadis yang
memerintahkan secara normatif mengetahui katagorisasi ayat-ayat
yang turun di Mekkah dan Madinah. Hal ini dilakukan lebih untuk
memudahkan mengetahui ayat-ayat yang turun dalam situasi
tertentu dan diasumsikan pengetahuan tersebut akan membantu
memahami maksud ayat-ayat tersebut. Hal ini berarti katagorisasi
yang dilakukan Thaha termasuk katagori ijtihadi, karena itu tidak
bersifat final. Sebaliknya masih terbuka peluang adanya tawaran

ini yang dicari adalah nilai-nilai etisnya yang bersifat universal. Langkah
kedua, dimulai dari hal-hal yang bersifat universal, yang dicapai dari langkah
pertama di atas, kepada hal-hal yang bersifat partikuler dalam situasi kekinian
di mana dan kapan Al Qur’an hendak diberlakukan . tujuan ini mensyaratkan
seorang pemikir untuk mengetahui bukan saja aspek tekstual ayat Al Qur’an
tetapi juga situasi kekinian yang particular, sehingga ketika mempraksiskan
yang universal ke dalam partikularitas kekinian tidak menemui jalan buntu.
Lihat Aksin Wijaya Arah Baru...hal. 194-195. Lihat juga Akh. Minhaji.
Strategies For Social Research: The Methodological Imagination In Islamic
Studies (Yogyakarta: Suka Press, tt), hal. 46

46 Mahmud Muhammad Thaha. Arus.....hal. 164

I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

baru dari katagorisasi itu selama ia membantu dalam memahami
pesan ayat.*’

Demikian halnya dengan masalah tempat, mengapa
Thaha lebih memilih Mekah dan Madinah dan tidak tempat yang
lain, hal ini juga termasuk dalam perkara ijtihadi. Pemilihan
tempat ini lebih didasarkan pada karena kedua tempat itu
merupakan tempat suci umat Islam. Mekah menjadi cikal bakal
lahirnya Islam di mana Rasulullah saw lahir dan tumbuh di
dalamnya. Sedangkan Madinah adalah tempat dimana nabi hijrah
dan membangun Islam.

Pembahasan para ahli ulum al-Qur’an tentang
katagorisasi ayat-ayat al-Qur’an menjadi Makiyah dan
Madaniyah pada umumnya terbagi kedalam tiga pandangan, dan
masing-masing mengacu pada ukuran yang berbeda yakni situasi,
kondisi dan sasaran.*® Pertama, pandangan yang didasarkan pada
tempat. Menurut katagori ini Makiyah adalah ayat-ayat yang
diturunkan di Mekah, walaupun turun sesudah hijrah, sedangkan
Madaniyah adalah ayat-ayat yang diturunkan di Madinah. Tetapi
ayat yang turun di tengah perjalanan antara keduanya tidak
disebut Makiyah dan tidak pula disebut Madaniyah. Kedua,
pandangan yang didasarkan pada waktu. Menurut katagori ini,
makiyah adalah ayat-ayat yang turun sebelum hijrah sekalipun
sebagian ayatnya turun di Madinah, sedangkan ayat-ayat
Madaniyah adalah ayat-ayat yang turun setelah hijrah, kendati
ada sebagian ayat yang turun di Mekah pada waktu penaklukan
Mekah atau pada waktu haji wada’ atau di dalam perjalanan.
Ketiga, pandangan yang didasarkan pada sasaran. Menurut
katagori ini, Makiyah adalah ayat-ayat yang dikhitabkan kepada
penduduk Mekah, sedangkan Madaniyah adalah ayat-ayat yang
dikhitabkan kepada penduduk Madinah.

Namun ketiga katagorisasi ini ternyata tidak ada yang

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

menawarkan kepastian, khususnya ketika mengklasifikasi ayat-
ayat yang turun sesuai dengan katagorisasinya. Katagorisasi yang
dibuat berdasarkan waktu, ternyata di dalamnya, terdapat ayat-
ayat yang turun tidak sesuai dengan ciri-ciri waktu. Katagorisasi
yang berdasarkan tempat, ternyata di dalamnya terdapat ayat-ayat
yang tidak sesuai dengan ciri-ciri tempat; begitu juga katagorisasi
yang didasarkan pada sasaran, ternyata di dalamnya terdapat ayat-
ayat yang tidak sesuai dengan ciri-ciri tersebut.*°

Atas dasar itulah, maka Nasr Hamid Abu Zayd
menawarkan katagorisasi yang tidak didasarkan pada tiga katagori
sebelumnya yakni waktu, tempat dan sasaran, melainkan pada
realitas dan teks. Di dasarkan pada gerak ‘“realitas” karena
peristiwa hijrah menurutnya tidak saja perpindahan tempat, tetapi
juga realitas. Dan didasarkan pada “teks” karena gerak realitas
juga mempengaruhi gerak teks.>°

Pertama, ciri realitas; perpindahan dari Mekah ke Madinah
tidak hanya perpindahan tempat, tetapi merupakan perpindahan
realitas, dari realitas masyarakat yang masih tahap “penyadaran”
ke masyarakat yang mulai masuk ke tahap “pembentukan”. Dalam
realitas seperti ini, metode dakwah yang digunakan adalah metode
yang sesuai dengan kedua realitas itu. Metode yang tepat untuk
realitas pertama adalah yang mampu memberikan pengaruh yang
kuat terhadap jiwa tanpa terlebih dulu melihat aspek isinya,
sedangkan metode yang tepat untuk realitas kedua adalah yang
mampu memberikan pemahaman akan ajaran. Tahap pertama
disebut Nasr Hamid Abu Zayd sebagai tahap inzar yakni tahap
pemberian peringatan akan surge dan neraka, dan yang kedua
disebut risalah tahap pemberian ajaran.%*

Kedua, ciri teks; terutama dilihat dari segi uslubnya.
Menurut Nasr Hamid Abu Zayd dari segi ini, ciri-ciri yang
membedakan antara ayat-ayat yang turun di Mekah dan Madinah

47 Aksin Wijaya. Arah Baru Studi....hal. 119-120 5 Lihat Nasr Hamid Abu Zayd. Tekstualitas Al Qur’an Kritik Terhadap
“8 Ibid. hal. 121 Ulumum Qur’an. Terj. Khoiron Nahdliyyin (Yogyakarta: LKiS, 2002)
49 Ibid. hal. 122 51 |bid. hal. 90

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

juga tidak lepas dari realitas di kedua tempat suci umat Islam
tersebut, menurut Nasr ada dua bentuk teks yang lahir dalam dua
realitas ini; (1) selama di Mekah, ayat-ayatnya pendek, sedangkan
selama di Madinah, ayat-ayatnya panjang. Hal ini karena pada
fase Mekah, masih dalam taraf peralihan dari inzar ke risalah dan
tujuannya adalah untuk memelihara kondisi penerima pertama.
(2) untuk memelihara fasilah, yang menjadi ciri uslub sastrawi
yang membedakannya dengan sajak dan sya’ir yang berkembang
pada saat itu.5?

Namun demikian pengkatagorian ini tidak akan berarti
jika hanya dilihat dalam kerangka untuk mengkatagorikan ayat,
ia hanya akan berarti apabila pengkatagorian tersebut
dimaksudkan untuk menjelaskan pesan yang terkandung di dalam
ayat dan bahwa pesan itu tidak lepas dari respon al-Qur’an
terhadap persoalan kehidupan yang dihadapi masyarakat di
Mekah dan Madinah

Sebagaimana katagorisasi yang didasarkan pada ukuran
yang berbeda yakni situasi, kondisi dan sasaran, maka Thaha
menggunakan katagori sasaran untuk mengetahu pesan-pesan
ayat. Setalah melakukan telaah mendalam Thaha kemudian
menyatakan bahwa al-Qur’an memuat dua katagori pesan yakni
pesan dalam tataran iman dan pesan dalam tataran Islam. Diantara
kedua tataran pesan itu, ada lagi pesan yang senantiasa bergerak
di antara keduanya yakni ihsan, ilmu al yagin, ain al yaqin, hagqul
yaqgin, dan Islam paripurna. Menurut Thaha, Islam bergerak
melingkar di antara ketujuh tataran pesan itu. Dimulai dari tataran
pertama, yakni tataran Islam, naik ketataran iman sampai
akhirnya ketataran Islam paripurna.5®

Semua pesan itu terdapat pada ayat-ayat yang di-khitab-
kan kepada masyarakat yang memiliki tataran yang berbeda-
beda, dengan metode yang berbeda pula. Ayat-ayat Makiyah
menurut Thaha memuat pesan “Islam Paripurna” dengan metode

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

“persuasif”’, dan ayat-ayat Madaniyah memuat pesan “iman”
dengan metode “resiprositas™.%*

Di sisi lain menyangkut persoalan apakah benar ada
nasakh dalam al-Qur’an yang merupakan persoalan utama
pembahasan nasakh dan mansukh. Menurut sebagian ulama hal ini
di dasarkan pada pemikiran bahwa ini adalah sebenarnya
merupakan respon para ulama ketika menghadapi ayat-ayat dalam
al-Qur’an yang secara lahiriah tampak adanya pertentangan,
terutama ayat-ayat Makiyah dan Madaniyah. Namun yang
menjadi masalah adalah apakah pertentangan tersebut harus
dipahami dalam perspektif penghapusan? Disinilah para ahli ilmu
al-Qur’an mengambil sikap yang berbeda-beda: pertama, menolak
teori Nasakh, dengan alasan bahwa tidak ada pertentangan antara
ketentuan satu ayat dengan ayat lainnya dalam al-Qur’an yang
tidak dapat diselesaikan dengan cara dikompromikan al-jam’u
atau dengan cara di takhsis. Kedua, memodifikasi teori nasakh
sikap ini merupakan penolakan terhadap konsep nasakh dalam arti
penghapusan dan pembatalan, sebab nasakh merupakan
penggantian dari satu syari’at ke syari’at lain yang lebih sesuai,
sehingga harus diterima. Penggantian hukum dengan hukum baru
karena disebabkan oleh faktor kondisi dan situasi yang memang
berbeda. Ketiga, melakukan dekonstruksi teori nasakh. Sikap ini
merupakan pengakuan adanya nasikh-mansukh dalam al-Qur’an.
Sikap ini didasarkan pada pemikiran bahwa nasakh merupakan
suatu kebenaran historis yang sudah saatnya untuk ditinggalkan.
Ditinggalkan bukan berarti pengingkaran, namun penghapusan
model teori nasakh itulah yang tidak dapat diterima untuk situasi
sekarang ini.»®

Thaha berada pada posisi pendapat ketiga ini, menurut
Thaha, nasakh bukan berarti penghapusan hukum, melainkan
sebagai “penundaan hukum”. Disamping itu, menurut Thaha
syari’at Islam merupakan syari’at yang sempurna, dan

52 |bid. hal. 92-95 5 bid.
53 Aksin Wijaya. Arah Baru Studi....hal. 125 % |bid. hal. 137

httDS://iournaI.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat 7O https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

kesempurnaannya terletak pada kemampuannya untuk
berkembang, ia melingkupi potensi-potensi  kehidupan
masyarakat, baik individu maupun sosial, dan ia mampu
mengarahkan kehidupan tersebut ke dalam tahap-tahap kemajuan
yang berlangsung terus-menerus. Menurut Thaha, perkembangan
syariat Islam sebenarnya hanyalah perpindahan dari satu ayat ke
ayat lain, dari ayat yang sejalan dengan situasi masa abad VII,
beralih kepada ayat yang sejalan atau dianggap lebih tepat untuk
kondisi waktu sekarang. Oleh karena itu, ketika ayat-ayat cabang
(ayat Madaniyah) yang pada abad VIl me-nasakh ayat-ayat dasar
(ayat Makiyah) dan telah menjalankan fungsinya hingga habis
masanya, maka ayat cabang tersebut menjadi tidak layak untuk
situasi baru abad XX.% Menurut Thaha bahwa ayat-ayat yang
tepat untuk situasi sekarang adalah ayat-ayat Makiyah yang berisi
pesan Islam paripurna, yang karena keadaan kontektual pada saat
itu belum bisa diterima masyarakat Makkah.

Selanjutnya kita akan melihat bagaimana teori nasikh-
mansukh Thaha diaplikasikan dalam ayat-ayat al-Qur’an yang
terkait dengan riba.

Bunga Bank dan Riba Perspektif Teori Nasikh-Mansukh
Thaha

Terminologi riba, yang berasal dari akar kata bahasa arab
r-b-w yang digunakan dalam al-Qur’an sebanyak dua puluh kali
dalam berbagai variasi kata dan makna. Di dalam al-Qur’an, term
riba dipahami dengan delapan macam arti yakni pertumbuhan
(growing), peningkatan (increasing), bertambah (swelling),
meningkat (rising), menjadi besar (being big), dan besar (great)
serta digunakan juga dalam pengertian bukit kecil (hillock).%’

Dua puluh kata tersebut tersebar dalam lima belas ayat
pada dua belas surat yang berbeda. Bila Kita rinci, surat-surat
beserta ayatnya yang berbicara mengenai r-b-w adalah: (i) Surat
al-Bagarah ayat 265, 275, 276 dan 278, (ii) Surat Ali Imran ayat

5% Mahmud Muhammad Thaha. Arus.....hal. 13-16

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

130, (iii) Surat an-Nisa’ ayat 161, (iv) Surat ar-Ra’du ayat 17, (v)
Surat an-Nahl ayat 92, (vi) Surat al-Isra’ ayat 24, (vii) Surat al-
Hajj ayat 5, (viii) Surat al-Mukminun ayat 50, (ix) Surat as-
Syu’ara ayat 18, (x) Surat ar-Ruum ayat 39, (xi) Surat al-Fushilat
ayat 39, (xii) dan Surat al- Haagah ayat 10.

Dari dua belas surat dan lima belas ayat tersebut, kita
kelompokkan ke dalam dua bagian. Kelompok pertama ayat-ayat
yang turun di Mekah atau Makkiyah dan kelompok kedua ayat-
ayat yang turun di Madinah atau Madaniyah. Ayat-ayat Makiyah
meliputi Surat an-Nahl ayat 92, Surat al-Isra’ ayat 24, Surat al-
Mukminun ayat 50, Surat as-Syu’ara ayat 18, Surat ar-Ruum ayat
39, Surat al-Fushilat ayat 39, dan Surat al-Haagah ayat 10.
Sedangkan ayat-ayat Madaniyyah meliputi Surat al-Bagarah ayat
265, 275, 276 dan 278, Surat Ali Imran ayat 130, Surat an-Nisa’
ayat 161, Surat ar-Ra’du ayat 17, Surat al-Hajj ayat 5. Untuk lebih
jelasnya lihat tabel di bawah ini:

Tabel Ayat-Ayat Makiyyah dan Ayat-Ayat Madaniyyah

No Ayat-Ayat Makiyyah Ayat-Ayat Madaniyyah

1. | Surat an-Nahl ayat 92 Surat al-Bagarah ayat 265

Surat al-Isra’ ayat 24 Surat al-Bagarah ayat 275-276

Surat al-Mukminun ayat 50 | Surat al-Baqgarah ayat 278

Surat as-Syu’ara ayat 18 Surat Ali Imran ayat 130

Surat ar-Ruum ayat 39 Surat an-Nisa’ ayat 161

Surat al-Fushilat ayat 39 Surat ar-Ra’du ayat 17

NS oA Wi

Surat al-Haagah ayat 10 Surat al-Hajj ayat 5

Dari lima belas ayat di atas, yang secara spesifik berbicara
mengenai pengertian riba dalam arti perbuatan manusia dalam hal
transaksi yang dilarang hanya berjumlah enam ayat. Lima
kelompok di dalam ayat-ayat Madaniyyah dan satu ayat terdapat
dalam kelompok ayat-ayat Makkiyah. Lima ayat dari ayat-ayat
Madaniyyah tersebut terdapat dalam Surat al-Bagarah ayat 265,

57 Abdullah Saeed. Menyoal Bank...hal. 24-25

N https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

275, 276 dan 278, Surat Ali Imran ayat 130, Surat an-Nisa’ ayat
161. Selain dari ke lima ayat tersebut di atas, akar kata r-b-w
dalam tiga ayat lainnya berbicara mengenai hal diluar topik kajian
tulisan ini. Sementara satu ayat yang ada dalam kelompok ayat-
ayat Makiyyah, hanya terdapat dalam Surat ar-Ruum ayat 39 dan
enam ayat lainnya berbicara diluar topik kajian tuisan ini.

Namun perlu diketahui bahwa di luar ayat-ayat yang telah
disebutkan di atas, ada dua ayat lain yang di dalam redaksinya
tidak menyebutkan akar dari kata riba (r-b-w) namun merupakan
ayat penjelas yang memiliki peranan sangat penting dalam
menjelaskan terminologi riba. Dua ayat tersebut adalah surat al-
Bagarah ayat 279 dan 280. Karena itu sebaiknya kita masukkan
kedua ayat tersebut ke dalam kelompok ayat-ayat Madaniyyah
yang membicarakan masalah riba.

Dari perincian tersebut, dapat kita ambil sebuah
gambaran konsep awal bahwa dalam hal riba ini, menurut teori
Nasikh-Mansukh Thaha terdapat tujuh anak tangga (ayat-ayat
Madaniyyah / Legal Formal) yang bertingkat dimana puncaknya
adalah satu ayat Makiyyah, sebagai tujuan yang hendak dicapai
(Ideal Moral).

Dari hasil pemetaan ayat-ayat, maka sedikitnya kita sudah
mendapatkan gambaran dalam permasalahan riba ini. Dengan
demikian tangga tingkat pertama yang dalam hal ini ditempati
oleh surat an-Nisaa’ ayat 161 lebih merupakan himbauan Allah
swt kepada umat Islam untuk meninggalkan riba. Dalam hal ini
riba di identikan dengan segala macam tindakan dan perbuatan
yang bathil. Jadi dalam hal ini, sebagaimana pendapat Fazlur
Rahman bahwa pelarangan riba bukan hanya pada praktek riba
an-sich-nya saja, melainkan larangan akan semua bentuk
transaksi dan praktek riba. Dalam hal ini Fazlur Rahman
mendefinisikan kata riba yang dinukil dari hadist Khalifah Umar
r.a dengan segala sesuatu yang masih meragukan atau samar-
samar (whatever is doubtful).5®

%8 Fazlur Rhaman, Riba and Interest....hal. 8

https://iournal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

Pada tangga tingkat kedua, Surat Ali Imran ayat 130, pada
tingkat ini Allah swt mulai memberikan keterangan mengenai
praktek riba seperti apa yang dilarang. Bila kita merujuk pada ayat
ini, maka jelas tertulis di sana bahwa praktek riba yang dilarang
adalah riba yang berlipat ganda. Pada tataran ini, mungkin kita
masih bisa dapat memakai pendapat Syahrur, dimana dalam
pembahasan terdahulu telah dijelaskan bahwa menurut teori batas
Syahrur, bahwa riba yang dilarang hanya yang berlipat ganda,
sementara bunga yang tidak berlipat ganda dibolehkan.>®

Menapak ketangga selanjutnya, surat al-Bagarah ayat 275,
dalam kandungan ayat ini, Allah swt mulai mengecam orang-
orang yang masih saja melakukan praktek riba, yang dalam
konteks ini adalah riba yang masih berlipat ganda sesuai dengan
makna riba dalam ayat sebelumnya. Allah swt mengumpamakan
orang-orang tersebut seperti orang yang kerasukan syeitan,
dimana mereka tidak mengindahkan himbauan Allah pada dua
ayat sebelumnya. Hal itu disebabkan karena mereka menyamakan
antara keuntungan yang diperoleh dari jual beli dengan
keuntungan yang diperoleh dari riba.

Pada anak tangga tingkatan keempat, surat al-Baqgarah ayat
276, disini orang-orang yang masih tetap mengambil riba
dikatakan sebagai orang-orang yang tidak disukai Allah. Dan pada
ayat ini mulai muncul padanan kata dari riba yakni shadaqah,
maka al-Qur’an memberikan jalan lain berupa apa yang dalam
aplikasi perbankan Islam biasa disebut dengan al Qordul Hasan,
yaitu suatu jenis pinjaman yang hanya diwajibkan untuk
mengembalikan pokoknya saja.

Menurut Abdullah Saeed, al-Qur’an menggunakan term
Qardul Hasan dalam versi yang mengindikasikan bahwa penerima
dari pinjaman tersebut secara umum diberikan kepada orang-orang
yang sangat membutuhkan. Dan hampir semua ayat al-Qur’an
yang menyinggung Qardh merujuk dalam arti Qardul Hasan yang
pada dasarnya untuk meringankan kebutuhan orang miskin.

59 M. Syahrur. Prinsip dan Dasar............ hal.45-47.
I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

Sunnah juga hampir demikian, merujuk gardh sebagai sesuatu
antara orang yang relatif kaya dengan mereka yang
membutuhkan, dimana si kaya memberikan gardh bagi mereka
yang membutuhkan. Karena gardh dilihat sebagai institusi
semisal shadagah (derma), maka ia sangat dianjurkan.®°

Pada tingkatan kelima, surat al-Bagarah ayat 278 al-
Qur’an sudah mulai secara tegas memerintahkan bagi umat Islam
untuk meninggalkan sisa riba yang belum sempat dipungut. Jadi
perlu diperjelas dalam hal ini, bahwa yang harus ditinggalkan
hanya sisa riba yang belum dipungut, sedangkan untuk pokok
pinjamannya masih boleh dituntut dari pihak peminjam. Pada
dasarnya ayat ini kembali menerangkan tentang gard hasan dalam
bahasa yang lebih tegas. Hal ini dikarenakan masih banyak dari
kaum Muslimin yang belum bisa menghilangkan kebiasaan
jaman jahiliyah, yaitu menuntut pembayaran riba dari uang
pinjamannya.

Tingkat keenam, surat al-Bagarah ayat 279 secara lebih
tegas lagi al-Qur’an mengatakan bahwa wajib hukumnya untuk
memerangi orang-orang yang masih mempraktekkan riba. Dan
secara tegas pula mengatakan bahwa bagi orang yang mau
meninggalkannya, maka bagi mereka pokok harta pinjaman
mereka saja. Namun satu hal yang perlu dikaji lebih dalam lagi
adalah, kalimat terakhir dalam ayat ini, yang berbunyi “sehingga
kamu tidak mendzolimi dan tidak pula didzolimi”.

Menurut Fazlur Rahman dan sebagian besar tokoh
modernis, kalimat “sehingga kamu tidak mendzolimi dan tidak
pula didzolimi” inilah yang merupakan dasar utama dilarangnya
riba, yang dalam hal ini adalah riba sebagai suatu sebab timbulnya
ketidakadilan. Jadi bukan masalah bank dengan system bunga
atau tanpa bunga yang menjadi prioritas, hamun bagaimana
terciptanya keadilan didalam masyarakat dalam bidang ekonomi.
Agar terjadi pemerataan yang adil, sehingga tidak ada lagi tindas
menindas, yang menjadikan orang kaya semakin kaya dan orang

60 Abdullah Saeed, Menyoal Bank.... hal. 199-200

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

miskin semakin miskin.6*

Tingkat terakhir dari tangga Legal-Formal ini adalah
perintah untuk memberikan kelapangan bagi orang-orang yang
kesulitan dalam melakukan pembayaran hutangnya. Dan memang
bila mampu, merelakan hutang tersebut sebagai sodagah lebih
diutamakan lagi daripada perintah yang pertama tadi.

Sangat tepat sekali kiranya al-Qur’an pada ayat tingkat
terakhir ini memberikan suatu pandangan bagi orang-orang yang
kaya dan mampu secara ekonomi untuk melakukan dua hal yang
sangat membantu bagi orang-orang golongan ekonomi lemah.
Pertama adalah memberikan kelapangan waktu pembayaran dan
kedua, bila memang dirinya merasa mampu, maka lebih baik
untuk tidak meminta pengembalian tersebut dan menganggapnya
sebagai suatu sadagah bagi mereka yang kurang mampu.

Sehingga puncak dari itu semua adalah pemahaman yang
timbul dalam diri setiap orang Muslim bahwa setiap penambahan
pada harta dalam pandangan manusia yang disebabkan oleh riba,
pada hakekatnya tidaklah menambah disisi Allah. Sebagaimana
tercermin dalam surat ar-Ruum ayat 39 yang merupakan puncak
Ideal-Moral dari ayat-ayat Legal-Formal seperti yang telah
dijelaskan di atas.

Dari ayat puncak ini, kita dapat mengambil sebuah
pemahaman bahwa pada dasarnya landasan pengharaman riba
bukan terletak pada berlipat gandanya atau adanya penambahan
yang mungkin tidak berlipat ganda. Melainkan adanya
kesejahteraan bersama (sosialisme), mungkin bisa juga disebut
sebagai keadilan dan pemerataan dalam masalah ekonomi. Hal ini
tercermin dalam lanjutan ayat tersebut yang berbunyi “Dan apa
yang kamu berikan berupa zakat yang kamu maksudkan untuk
mencapai keridhaan Allah, maka (yang berbuat demikian) itulah
orang-orang yang melipatgandakan (pahalanya)”

Hal ini semakin dikuatkan dengan adanya transaksi dalam
Islam yang membolehkan adanya pengambilan kelebihan dari

61 Fazlur Rhaman, Riba and Interest....hal . 73.

I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

harga pokok (apapun nama dan bentuknya) sebagai sesuatu yang
sah dilakukan secara hukum, sebagaimana yang dipraktekkan
bank Islam dalam praktek akad jual beli murabahah, jual beli
muajjal dan lain-lain.

Pemahaman ini sekaligus menjawab pertanyaan besar
dari para modernis yang mengkritisi transaksi-transaksi sejenis
bunga dalam bank Islam, yang menurut mereka sama saja dengan
praktek perbungaan bank konvensional. Sebab yang paling utama
dari semua pembahasan tentang riba menurut teori ini adalah
terciptanya suatu system ekonomi yang berkeadilan, yang dapat
mensejahterakan ummat, dan salah satu tanda ummat yang
sejahtera adalah mereka mampu dan bisa mengeluarkan zakat
hartanya untuk mencapai keridhaan Allah swt.

Menangkap “Gambaran Besar” Keuangan Islam Dalam
Suatu Pendekatan

Sebenarnya maksud kajian dalam tema ini adalah tidak
untuk mendukung atau menolak sebuah versi kajian syariah
tertentu sehubungan dengan konsep perbankan dan keuangan.
Namun, mencoba menghadirkan bagaimana dan mengapa pada
berbagai tempat dan masa yang berbeda, interpretasi-interpretasi
dan praktek-praktek perbankan dan keuangan menjadi berbeda
dengan apa yang diharapkan. Pertanyaan yang mungkin timbul
adalah apakah dengan pemahaman yang selama ini atau dalam
persfektif Thaha -karena perbankan dan keuangan syariah timbul
dari cikal bakal penafsiran yang berbeda menyangkut riba, telah
benar-benar mengalami sukses, seperti tangga puncak harapan?
Hal ini terkadang di jawab dalam perspektif “tergantung” yang
tentu saja sebuah respon yang sangat mengecewakan untuk
sebuah kajian kritis-informatif dan membangun.

Ibrahim Warde mengidentifikasi hal ini sebagai akibat

62

Lihat lbrahim Warde Islamic Finance Keuangan Islam Dalam

Perekonomian Global. Terj. Andriyadi Ramli (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,

https://iournal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

bahwa seluruh  studi-studi  terhadap keuangan Islam
dikarakterisasikan oleh reduksionisme teologis, keuangan dan
legalistik. Selain itu, kebanyakan studi-studi tersebut mempunyai
orientasi studi kasus yang kuat, terfokus pada satu Negara,
terkadang pada satu lembaga keuangan, untuk menggambarkan
kesimpulan-kesimpulan yang luas. Menurut Warde hal ini
memberikan pandangan-pandangan Yyang dangkal terhadap
perbedaan dan kompleksitas fenomena keuangan Islam, termasuk
menghalangi kita untuk menangkap ‘gambaran besar’ keuangan
Islam. Disinilah warde selanjutnya menawarkan berbagai
pendekatan-pendekatan  empiris, historis komparatif dan
interdisipliner untuk mendeskripsikan secara jelas topic-topik
yang multidimensi tanpa terjebak pada perspektif-perspektif
monolostik, abstrak dan dogmatis.5?

Dalam membangun konsepnya Thaha juga beranjak dari
pemahaman akan realitas dan teks. Meskipun katagorisasi ayat-
ayat al-Qur’an menjadi Makiyah dan Madaniyah Thaha mengacu
pada sasaran

Untuk mengetahui pesan-pesan ayat. Namun setelah
melakukan telaah mendalam Thaha kemudian menyatakan bahwa
al-Qur’an memuat dua katagori pesan yakni pesan dalam tataran
iman dan pesan dalam tataran Islam. Menurut Thaha manusia pada
saat ini tidak memiliki kemampuan untuk membedakan secara
cermat antara Islam dan Iman. Mereka berkeyakinan bahwa iman
lebih besar daripada Islam dan terperangkap dalam kekeliruan ini
karena mereka tidak mampu merasakan kondisi waktu itu. Hal itu
lantaran waktu ketika pemahaman tersebut benar, telah berlalu,
sementara waktu ketika pemahaman terhadap agama mengalami
perkembangan, telah menjelang, waktu telah mengalami
pergeseran dari tataran iman ke tataran Islam.®3

Apa yang hendak disampaikan di sini adalah bahwa
keberagaman dalam keuangan Islam, sifat dinamisnya, dan

2009), hal. 46-47
63 Mahmud Muhammad Thaha. Arus.....hal. 21

RS https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

interaksinya dengan lingkungan disekitarnya. Oleh karena itu
penekanannya adalah pada konteks historis, politik, ekonomi,
sosial dan kebudayaan (culture). Banyak contoh-contoh
mengenai seberapa jauh keuangan Islam tertanam dalam
kerangka budaya, institusi dan pemahaman keagamaan. Contoh
paling dekat adalah Indonesia yang dikatakan sebagai Negara
Pancasila, dimana institusi-institusi dan masyarakatnya dibangan
berdasarkan interpretasi atas Pancasila, disamping interpretasi
Islam atas mazhab syafi’iyah.* Namun tereduksi sedemikian
rupa oleh ide Islamisasi.

Disamping penekanan pada konteks, pendekatan sejarah
dalam memahami keuangan Islam juga tidak kalah pentingnya,
namun juga sangat dibutuhkan guna memahami secara terus
menerus perubahan sifat hubungan antara berbagai aspek
kehidupan dengan Islam guna menghadapi situasi dan kondisi
yang baru pula. Demikian juga untuk memahami konsekuensi-
konsekuensi pergantian era, baik dalam sistem politik dan
ekonomi dan dari pertumbuhan, perkembangan dan
kesejahteraan.

Dimana antara satu era dengan era lainnya meninggalkan
implikasi dan dampak yang berbeda dalam pola kehidupan social,
politik, ekonomi dan kultur masyarakat. Disamping
meninggalkan institusi-institusi yang memiliki relevansi dengan
perkembangan keuangan dan perbankan dalam era saat ini dan
untuk pengembangnnya di masa yang akan datang.

Dalam usaha untuk menginterpretasikan Islam karena
perubahan situasi dan kondisi, atau untuk merekonstruksi
paradigma-paradigma lama, maka sangat penting jika usaha-
usaha penginterpretasian tersebut menghubungkan ide-ide

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

dengan konteksnya yang spesifik. Pertimbangan-pertimbangan
sejarah semacam itu sangat diperlukan guna memahami evolusi
Islam juga keuangan Islam, dan guna menemukan semangat dalam
bingkai moral ekonomi normatif.6®

Selain referensi-referensi historis, referensi-referensi
komparatif juga dibutuhkan untuk memasukkan segala fenomena
yang terjadi dalam perspektif yang tepat dan menggambarkan
hubungan (pararel) yang bermanfaat. Dalam kasus Islam, menurut
Warde, hal ini diperlukan guna menghilangkan mitos-mitos yang
ditimbulkan pada masa awal kemunculan Islam. Pada masa masa
sekarang ini, sejumlah investasi sosial yang cukup banyak
jumlahnya dijalankan oleh kelompok-kelompok keagamaan dan
dalam hampir seluruh isu-isu keuangan, permasalahan etika (yang
banyak sekali diwarnai oleh agama) selalu mengemuka. Dengan
pertimbangan ini pula, gerakan revivalisme keagamaan tidak
eksklusif terbatas hanya kepada Islam, dan hal ini menurut Warde
sangat jarang didiskusikan dalam perspektif komparatif.®®

Selanjutnya untuk menangkap berbagai aspek keuangan
Islam, disinilah pendekatan interdisipliner sangat diperlukan.
Hampir seluruh isu-isu seputar perekonomian dan keuangan Islam
dapat dilihat dari aspek yang berbeda. Misalnya riba, ia tidaklah
seperti sebuah masalah besar karena sesuatu yang bersifat sama
dengan bunga (interest), namun ini akan sangat penting jika terkait
dengan aspek pemasaran dan keagamaan. Karena itulah maka
berbagai pendekatan tersebut di atas dapat diakomodasi dalam
mengkaji aspke keuangan dan perbankan dalam Islam. Sebab yang
paling utama dari semua pembahasan menyangkut ekonomi dan
keuangan Islam -menurut teori Thaha adalah terciptanya suatu
sistem ekonomi yang berkeadilan, yang dapat menangkap

® Interpretasi-interpretasi menyangkut hal ini misalnya sebut saja Hatta aktualisasikan di Indonesia, hal ini sedikitnya juga diakibatkan oleh
dengan Ekonomi Koperasi, Mubyarto dengan Ekonomi Kerakyatan dan lain- interpretasi terhadp pemahaman dalam tinjauan figh muamalahnya.

lain. Demikian halnya pemahaman atas islam berdasarkan mazhab yang % Warde Islamic Finance Keuangan...hal. 56

berkembang turut pula menciptakan penafsiran yang berbeda, misalnya % |bid. hal. 57-58

beberapa instrument yang di Negara lain tidak atau belum dapat di
https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

semangat ayat-ayat yang mendasarinya dan mensejahterakan
ummat.

Penutup

Dari pembahasan di atas, dapat diambil kesimpulan
bahwa telah terjadi perbedaan pemahaman tentang konsep bunga
bank dan riba antara gerakan neo-revivalis dan gerakan modernis
Islam. Gerakan neo-revivalis lebih cenderung berargumen
apologetik dalam menginterpretasikan riba dengan mengambil
penafsiran secara harfiah dari ayat-ayat al-Qur’an yang berbicara
mengenai riba. Sehingga kesimpulan hukum yang dihasilkan
cenderung kontradiksi dengan konteks dan keadaan riil yang
terjadi dalam masyarakat.

Sementara gerakan modernis lebih  memilih
interpretasi secara kontekstual terhadap permasalahan ini, yang
pada prinsipnya memiliki persamaan dalam hal tujuan akhirnya
yaitu bagaimana membuat suatu kemaslahatan bagi masyarakat
dengan tidak merombak secara radikal keadaan yang ada di
dalam  masyarakat dengan  statemen-statemen  yang
menggelisahkan. Oleh sebab itu kebanyakan dari mereka
menolak argumen-argumen yang diberikan oleh pihak neo-
revivalis, sebab hal itu, menurut mereka akan menghilangkan
kemaslahatan yang sudah ada saat ini.

Sementara itu, dari pembahasan masalah yang sama
dengan menggunakan teori yang berbeda, ternyata menurut hasil
pengkajian menggunakan teori Nasikh-Mansuk Mahmud
Muhammad Thaha, dapat dipetik suatu pengertian bahwa tidak
salah apa yang dikatakan oleh para modernis bahwa alasan utama
pelarangan riba adalah timbulnya ketidakadilan ekonomi di
dalam masyarakat. Namun para neo-revivalis pun sudah
bertindak secara benar, yaitu dengan mendirikan bank-bank yang
ber-label-kan ‘Syariah’. Dengan adanya bank-bank syariah
tersebut memang sebagian masih mempertanyakan apakah bank-

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

bank syariah tersebut benar-benar bebas dari riba atau tidak.

Dari perbedaan ini muncul suatu kompromi melalui
pendekatan teori ini bahwa memang dalam hukum Islam
dibolehkan mengambil kelebihan dari suatu harga pokok apapun
nama dan bentuknya, yang mungkin dalam bank Islam disebut
dengan jual beli murabahah dan dalam bank konvensional disebut
dengan bunga, selama hal tersebut tidak melanggar keadilan. Dan
yang menjadi tujuan utama dari itu semua adalah terciptanya
kemaslahatan dan kesejahteraan umat Islam, sehingga umat dapat
menunaikan kewajiban-kewajiban untuk mencapai ridha-Nya.

Kemaslahatan dalam bingkai magashid al-syariah
inilah sebenarnya yang dikehendaki dari kesejahteraan umat. Dan
dalam pengembangan metodologi hukum Islam kontemporer,
konsep ini menjadi sangat relevan dalam mengembangkan nilai
dan ruh hukum Islam ke dalam berbagai kegiatan muamalah,
khususnya perekonomian. Namun demikian, teori ini mengalami
nasib yang sama yang menimpa teori-teori lain dalam bidang
hukum yakni degradasi. Permasalahan seputar aspek
epistemologis dan metodologis ini diperparah oleh perspektif umat
Islam dalam memahami figih, dan permasalahan ini menular ke
dalam  penafsiran  menyangkut pengembangan  system
perekonomian.

Karena itulah, dalam kajian berikutnya, penulis akan
mengajak pembaca untuk melihat gambaran menyangkut analisa
lebih jauh tentang mekanisme kerja figh, dan saran-saran
pemecahan masalahnya, dalam rangka reaktualisasi ajaran Islam,
khususnya figih dalam bidang ekonomi.

Daftar Pustaka

Abdul Sami’ al-Mishri. Pilar-Pilar Ekonomi Islam. (Yogyakarta:

Pustaka Pelajar, 2006)

Abdullah Saeed, Menyoal Bank Syariah: Kritik atas Interpretasi Bunga

Bank Kaum Neo-. Revivalis (Jakarta: Paramadina, 2004)

I https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat




Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

Abu ‘Ala al-Maududi, Dasar-Dasar Ekonomi Dalam Islam
(Bandung: Al Ma’arif, 1984)

Adiwarman A Karim. Bank Islam Analisis Figih dan Keuangan
(Jakarta: PT. Raj Grafindo Persada, 2004)

Al Qur’an

Asbabun Nuzul: Latar Belakang Historis Turunnya Ayat-Ayat Al
Qur’an. (Bandung: Penerbit Diponegoro, 2001)

Fazalur Rahman. Doktrin Ekonomi Islam. Jilid 11 (Yogyakarta: Dana
Bhakti Wakaf, 1996)

Fazlur Rahman, 'Riba and Interest', Islamic Studies: Journal of the
Ccentral Institute of Islamic Research , Karachi, Vol. 3, No.
1. 1964

Ibrahim  Warde Islamic Finance Keuangan Islam Dalam
Perekonomian Global. Terj. Andriyadi Ramli (Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2009)

Kebijakan Moneter Syariah dalam Al Qur’an dan Hadist.
http://www.indoforum.com.downloaded di akses pada 22
November 2009.

Lihat Aksin Wijaya. Arah Baru Studi Ulum Al Qur’an Memburu
Pesan Tuhan di Balik Fenomena Budaya. (Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2009)

M. Aunul Abied Shah et al. Islam Garda Depan Mosaik Pemikiran
Islam Timur Tengah (Bandung: Mizan, 2001)

M. Syafi’i Antonio. Bank Syariah: Wacana Ulama dan Cendikiawan.
(Jakarta: Tazkia Institute, 1999)

https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat

Mu’amalat: Jurnal Kajian Hukum Ekonomi Syariah

Mahmud Muhammad Thaha, The Seccond Message In Islam atau
dalam Mahmud Muhammad Thaha. Arus Balik Syariah
(Terj. Khoiron Nahdyin). (Yogyakarta: LKiS, 2003)

Muhammad Syahrur, Prinsip dan Dasar Hermeutika Hukum Islam
Kontemporer. Terj. Sahiron Syamsuddin dan Burhanudin
Dzikri (Yogyakarta: Elsaq Press, 2007)

Muhammad Syahrur, Prinsip & Dasar Hermeneutika Hukum Islam
Kontemporer, alih bahasa. Sahiron Syamsuddin, cet. ke-2
(Yogyakarta: eLSAQ Press, 2007)

Muhammad. Manajemen Bank Syariah. (Yogyakarta: UPP AMP
YKPN, 2005)

Nasr Hamid Abu Zayd. Tekstualitas Al Qur’an Kritik Terhadap
Ulumum Qur’an. Terj. Khoiron Nahdliyyin (Yogyakarta:
LKiS, 2002)

Sutan Remy Sjahdeini. Perbankan Islam dan Kedudukannya Dalam
Tata Hukum Perbankan Indonesia (Jakarta: Pustaka Utama
Grafiti, 1999)

Syed Nawab Haidar Naqgvi, Menggagas limu Ekonomi Islam. Terj. M.
saiful Anam dan M. Ufugil Mubin. (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2003)

Yusuf Qardhawi. Hikmah Pelarangan Riba (Jakarta: Akbar Media Eka
Sarana, 2001)

V8N https://journal.uinmataram.ac.id/index.php/muamalat



http://www.indoforum.com.downloaded/

