
 

___________________________________________________________________ 
POLITEA	:	Jurnal	Kajian	Politik	Islam	
Vol.	9	No.	1	January	–	April	2026	

Online	ISSN:	2715-1166				
Print	ISSN:	2654-847X	 |1	

 

TINJAUAN ISLAM TERHADAP KETIDAKEFEKTIFAN 
POLITIK BARAT DALAM MENOPANG TATANAN SOSIAL 
MASYARAKAT 
 
SAIPUL NASUTION, YAUMI SA’ADAH, TEGUH EKA PRASETYA, 
MUHAMMAD AZRUL AMIRULLAH 

UNIVERSITAS DARUSSALAM GONTOR 
saipul.nasution@unida.gontor.ac.id, Yaumisaadah90@gmail.com, 
teguhekaprasetya@unida.gontor.ac.id, amirullahazrul15@gmail.com  
 
Abstract 

Western political concepts rooted in secularism, liberalism and 
rationalism have become the dominant currents in organizing the lives 
of modern societies. However, in practice, this model often fails to ensure 
social justice, societal stability, and the integration of moral values in the 
power structure. This article aims to analyze the fundamental 
weaknesses in the Western political system, especially in terms of 
ensuring a harmonious and just social order. Through a normative and 
descriptive approach, this study uses the perspective of Islamic law as a 
tool of criticism, which emphasizes the importance of the values of 
tawhid, justice (al-adalah), benefit (maṣlaḥah), and the responsibility of 
power (al-mas'ūliyyah). The analysis shows that Islamic politics offers a 
more complete ethical and transcendental framework in sustaining social 
life, compared to Western politics that tend to be technocratic and 
pragmatic. Thus, it is necessary to reorient global political thought so that 
it does not only focus on legal-formal aspects, but also on the spiritual 
and moral dimensions that are at the core of Islamic law. 

Keywords : Western politics, Islamic law, social justice, societal stability. 

  

mailto:saipul.nasution@unida.gontor.ac.id
mailto:Yaumisaadah90@gmail.com
mailto:teguhekaprasetya@unida.gontor.ac.id
mailto:amirullahazrul15@gmail.com


 

___________________________________________________________________ 
POLITEA	:	Jurnal	Kajian	Politik	Islam	
Vol.	9	No.	1	January	–	April	2026	

Online	ISSN:	2715-1166				
Print	ISSN:	2654-847X	 |2	

 

A. Introduction  

Dalam sejarah perkembangan peradaban modern, sistem politik 

Barat sering dianggap sebagai model utama kemajuan demokrasi, 

kebebasan sipil, dan pembangunan institusi. Sistem ini, yang berakar pada 

sekularisme dan liberalisme, dirancang untuk menjamin kebebasan 

individu dan rasionalitas dalam pengelolaan negara.1 Namun, pada tataran 

praktis, politik Barat menghadapi krisis nilai dan ketimpangan sosial 

akibat melemahnya integrasi moral dan spiritual dalam kebijakan publik. 

Gejala sosial seperti meningkatnya individualisme, degradasi 

solidaritas, dan alienasi masyarakat menjadi bukti nyata dari 

ketidakefektifan sistem ini dalam menopang tatanan sosial jangka 

panjang. Ketika hukum dan kebijakan dilepaskan dari nilai-nilai 

transenden, masyarakat kehilangan panduan etis yang kokoh dalam 

menghadapi tantangan modernitas. Oleh karena itu, perlu dilakukan 

evaluasi terhadap asumsi-asumsi dasar yang membentuk sistem politik 

Barat dan dampaknya terhadap kohesi sosial.2 

Islam sebagai agama dan sistem kehidupan menawarkan 

pendekatan integral yang menyatukan dimensi spiritual, etis, dan politik. 

Dalam perspektif Islam, politik tidak semata-mata mengatur kekuasaan, 

tetapi merupakan amanah untuk menegakkan keadilan (‘adl) dan 

mencapai kemaslahatan (maṣlaḥah) bagi seluruh umat manusia. Dengan 

menjadikan nilai-nilai ketuhanan sebagai fondasi, politik Islam 

menekankan tanggung jawab moral pemimpin dan partisipasi rakyat 

dalam bingkai syura dan akhlak.3 

 
1 Bauman, Z. (2007). Liquid Times: Living in an Age of Uncertainty. Polity 

Press. 
2 Fukuyama, F. (1992). The End of History and the Last Man. Free Press. 
3 al-Māwardī, A. H. (1996). Al-Aḥkām al-Sulṭāniyyah. Beirut: Dār al-Fikr. 



 

___________________________________________________________________ 
POLITEA	:	Jurnal	Kajian	Politik	Islam	
Vol.	9	No.	1	January	–	April	2026	

Online	ISSN:	2715-1166				
Print	ISSN:	2654-847X	 |3	

 

Politik merupakan kebutuhan mendasar dalam kehidupan 

manusia, karena berfungsi sebagai mekanisme untuk mengatur 

hubungan antarindividu dan kelompok dalam rangka memenuhi 

berbagai kebutuhan hidup. Dengan demikian, politik menjadi 

instrumen penting dalam menciptakan keteraturan sosial dan 

hubungan timbal balik yang menguntungkan antara individu dan 

masyarakat. Secara alamiah, keberadaan politik muncul dari 

dorongan manusia untuk menciptakan sistem yang mampu 

mengatur kehidupan bersama. Namun demikian, konsep politik 

yang berkembang di Barat kerap mengabaikan dimensi etika, tidak 

seperti dalam pandangan hukum Islam yang menempatkan politik 

sebagai sarana yang harus dilandasi dengan nilai-nilai moral dan 

etika, khususnya dalam menjalankan diplomasi baik di tingkat 

individu maupun masyarakat.4 

Kelemahan politik Barat sering dikaitkan dengan dominasi 

nilai-nilai sekularisme, demokrasi liberal, serta kapitalisme, yang 

terlalu menekankan pada kebebasan individu dan hak asasi manusia 

secara absolut. Konsep-konsep tersebut dinilai kurang mampu 

menjamin kestabilan sosial dan justru berpotensi melahirkan 

ketimpangan, ketidakadilan, dan krisis moral. Dari perspektif 

hukum Islam, sistem politik yang demikian dipandang memiliki 

banyak celah yang dapat menimbulkan disintegrasi sosial dan 

melemahkan kohesi masyarakat.5 

 
4 Roskin, M. G., Cord, R. L., Medeiros, J. A., & Jones, W. S. (2012). Political 

science: An introduction (13th ed.). Pearson. 
5 Fukuyama, F. (2006). The end of history and the last man. Free Press. 



 

___________________________________________________________________ 
POLITEA	:	Jurnal	Kajian	Politik	Islam	
Vol.	9	No.	1	January	–	April	2026	

Online	ISSN:	2715-1166				
Print	ISSN:	2654-847X	 |4	

 

Paham ini menempatkan akal sebagai sumber utama dalam 

memperoleh pengetahuan, mendahului pengalaman sebagai dasar 

kognitif manusia. Bahkan, pengalaman empiris dianggap hanya 

dapat dipahami melalui prinsip-prinsip dasar yang berasal dari ide 

bawaan dalam jiwa manusia, yang diyakini sebagai kebenaran yang 

sahih dan mutlak. Pemikiran ini mencerminkan upaya manusia 

dalam meraih kehidupan yang ideal. Dalam konteks sosial-politik, 

akal dijadikan tolok ukur dalam menilai baik dan buruknya suatu 

tindakan, baik yang dilakukan oleh penguasa maupun oleh rakyat. 

Selain itu, rasionalitas juga dijadikan standar dalam menentukan 

kebijaksanaan, yang pada akhirnya akan memengaruhi pola perilaku 

manusia dalam kehidupan bermasyarakat.6 

Konsep ini menitikberatkan pada pentingnya menjaga 

kestabilan sosial dalam perspektif hukum Islam. Artikel ini 

bertujuan untuk mengkaji kelemahan sistem politik Barat dalam 

menciptakan stabilitas masyarakat, sekaligus membandingkannya 

dengan prinsip-prinsip dalam hukum dan teori politik Islam. Dalam 

banyak hal, terutama dalam aspek moralitas dan etika berkuasa, 

pendekatan politik Barat sangat bertolak belakang dengan ajaran 

Islam. Islam tidak memisahkan antara politik dan etika, melainkan 

justru menyatukannya sebagai satu kesatuan yang integral. Imam 

al-Ghazali menekankan bahwa akhlak merupakan unsur 

fundamental dalam praktik politik. Oleh karena itu, setiap individu 

yang terlibat dalam dunia politik harus menjunjung tinggi nilai-nilai 

 
6 Descartes, R. (1998). Discourse on method and meditations on first 

philosophy (D. A. Cress, Trans.). Hackett Publishing. 



 

___________________________________________________________________ 
POLITEA	:	Jurnal	Kajian	Politik	Islam	
Vol.	9	No.	1	January	–	April	2026	

Online	ISSN:	2715-1166				
Print	ISSN:	2654-847X	 |5	

 

akhlak dalam setiap langkah dan kebijakannya. Dalam karya 

terkenalnya At-Tibr al-Masbūk fī Naṣīḥah al-Mulūk, al-Ghazali 

menegaskan bahwa kekuasaan yang tidak didasari akhlak akan 

menimbulkan kerusakan sosial dan krisis kepemimpinan.7  

Oleh karena itu, setiap individu yang terlibat dalam praktik 

politik dituntut untuk menegakkan akhlak secara optimal. Dalam 

konteks teori politik Islam, terdapat perbedaan mendasar 

dibandingkan dengan konsep politik Barat, khususnya dalam hal 

moralitas dan etika kekuasaan. Islam tidak memisahkan antara 

dimensi politik dan moralitas; sebaliknya, keduanya dipadukan 

secara utuh dalam satu kerangka nilai. Etika dan akhlak menjadi 

fondasi utama dalam menjalankan kekuasaan, sehingga politik 

dalam pandangan Islam bukan sekadar alat kekuasaan, tetapi juga 

sarana untuk mewujudkan keadilan dan kemaslahatan berdasarkan 

nilai-nilai ilahiah.8  

Imam al-Ghazali berpendapat bahwa akhlak merupakan unsur 

fundamental dalam praktik politik. Jika mencermati berbagai penyebab 

melemahnya konsep politik modern, dapat disimpulkan bahwa salah satu 

tantangan utama yang dihadapi sebuah negara adalah sulitnya 

menemukan sosok pemimpin yang memiliki kapasitas, kapabilitas, dan 

integritas untuk membangun tatanan pemerintahan yang adil. Praktik 

politik dinasti yang kental dengan unsur kekerabatan, serta dominasi 

partai politik yang cenderung menjadikan politik sebagai alat kekuasaan 

 
7 al-Ghazali, A. H. M. (2005). Ihya’ ‘Ulum al-Din [Revival of the Religious 

Sciences] (Vol. 3). Beirut: Dar al-Fikr. 
8 al-Ghazali, A. H. M. (1992). At-Tibr al-Masbūk fī Naṣīḥah al-Mulūk (ed. 

Muhammad al-‘Amrawi). Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 



 

___________________________________________________________________ 
POLITEA	:	Jurnal	Kajian	Politik	Islam	
Vol.	9	No.	1	January	–	April	2026	

Online	ISSN:	2715-1166				
Print	ISSN:	2654-847X	 |6	

 

semata, turut melemahkan fungsi sejati dari politik itu sendiri. Dalam 

konteks ini, hukum Islam hadir sebagai instrumen penyeimbang yang 

mengedepankan transparansi dan keadilan, sekaligus menjadi fondasi 

bagi terciptanya kestabilan politik. Salah satu indikator lemahnya sistem 

politik adalah rendahnya transparansi dalam penegakan nilai keadilan. 

Ketika keadilan tidak dijalankan secara seimbang, maka kestabilan sosial 

pun akan terganggu. Sebaliknya, apabila prinsip-prinsip keadilan 

ditegakkan sesuai dengan syariat Islam, maka hal tersebut akan 

berdampak positif secara jangka panjang dalam menjaga harmoni sosial 

dan kestabilan politik. 

Artikel ini bertujuan untuk menelaah secara kritis ketidakefektifan 

politik Barat dalam menopang tatanan sosial masyarakat, serta 

menawarkan solusi konseptual dari perspektif politik Islam. Dengan 

menggunakan pendekatan normatif dan analisis konseptual, kajian ini 

diharapkan memberikan kontribusi terhadap wacana pembaruan sistem 

politik global yang lebih berkeadilan dan bermartabat. 

 
B. Method 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

metode studi pustaka (library research). Pendekatan ini dipilih 

karena kajian yang dilakukan bersifat konseptual-normatif, yakni 

menelaah gagasan, prinsip, dan teori politik dari perspektif Islam 

serta membandingkannya dengan sistem politik Barat dalam 

konteks menopang tatanan sosial masyarakat. 

Data yang digunakan dalam penelitian ini bersumber dari 

literatur primer dan sekunder. Literatur primer meliputi kitab-

kitab turas, seperti al-Aḥkām al-Sulṭāniyyah karya al-Māwardī, al-



 

___________________________________________________________________ 
POLITEA	:	Jurnal	Kajian	Politik	Islam	
Vol.	9	No.	1	January	–	April	2026	

Online	ISSN:	2715-1166				
Print	ISSN:	2654-847X	 |7	

 

Siyāsah al-Shar‘iyyah karya Ibnu Taimiyyah, serta karya pemikir 

kontemporer seperti Abul A'la al-Maududi dan Yusuf al-

Qaradawi. Sementara itu, sumber sekunder mencakup jurnal 

ilmiah, buku-buku modern, dan laporan penelitian yang relevan 

dengan tema perbandingan sistem politik dan tata sosial 

masyarakat. 

Teknik analisis yang digunakan adalah analisis isi (content 

analysis), yang berfokus pada penggalian makna dari konsep-

konsep utama seperti keadilan, kemaslahatan, kekuasaan, dan 

moralitas dalam kedua sistem politik. Selanjutnya, dilakukan 

proses komparasi terhadap efektivitas sistem politik Islam dan 

politik Barat dalam menciptakan stabilitas sosial, kesetaraan, dan 

ketertiban masyarakat. 

Metode ini memungkinkan penulis untuk menguraikan 

secara sistematis basis ideologis dan operasional dari kedua 

sistem, serta mengidentifikasi titik-titik kelemahan dan 

keunggulannya berdasarkan prinsip-prinsip normatif yang 

terkandung dalam ajaran Islam. 

C. Result and Discussion 

1. Kelemahan Konsep Politik Barat 

 Konsep politik Barat mengandung sejumlah kelemahan mendasar 

yang berpotensi mengganggu kestabilan sosial masyarakat. Beberapa di 

antaranya dapat dijelaskan sebagai berikut: 

a. Sekularisme dan Pemisahan Agama dari Politik 

Politik Barat umumnya berlandaskan pada asas sekularisme, 

yakni pemisahan agama dari urusan kenegaraan. Pendekatan ini 



 

___________________________________________________________________ 
POLITEA	:	Jurnal	Kajian	Politik	Islam	
Vol.	9	No.	1	January	–	April	2026	

Online	ISSN:	2715-1166				
Print	ISSN:	2654-847X	 |8	

 

cenderung mengabaikan peran nilai-nilai spiritual dan etika 

religius dalam tata kelola pemerintahan, yang dalam jangka 

panjang dapat menyebabkan krisis moral dan melemahnya 

tatanan sosial.9 

b. Demokrasi Liberal yang Berorientasi pada Kehendak Mayoritas 

Dalam sistem demokrasi liberal, kekuasaan seringkali ditentukan 

oleh suara mayoritas. Namun, dominasi kelompok mayoritas ini 

dapat mengabaikan atau bahkan menindas hak-hak minoritas, 

sehingga menimbulkan ketimpangan dan ketegangan sosial. 

c. Kapitalisme dan Kesenjangan Ekonomi 

Politik Barat biasanya berjalan seiring dengan sistem ekonomi 

kapitalis, yang mendorong persaingan bebas dan akumulasi 

modal. Sistem ini berisiko menciptakan kesenjangan ekonomi 

yang ekstrem, serta memperparah ketidakadilan sosial di 

kalangan masyarakat. 

d. Krisis Identitas dan Individualisme Berlebihan 

Nilai-nilai individualisme yang sangat dijunjung tinggi dalam 

peradaban Barat seringkali mengikis rasa kebersamaan dan 

tanggung jawab sosial. Hal ini berpotensi memperlemah 

solidaritas masyarakat dan memperuncing konflik antarindividu 

atau kelompok. 

e. Ketidaktabilan Politik dan Konflik Kepentingan 

Sistem multipartai yang menjadi ciri khas politik Barat dapat 

menghasilkan kompetisi kekuasaan yang tajam, sehingga 

menimbulkan ketidakstabilan pemerintahan, bahkan 

menghambat efektivitas pengambilan kebijakan publik. 

 
9 Berger, P. L. (1990). The sacred canopy: Elements of a sociological theory of 

religion. Anchor Books. 



 

___________________________________________________________________ 
POLITEA	:	Jurnal	Kajian	Politik	Islam	
Vol.	9	No.	1	January	–	April	2026	

Online	ISSN:	2715-1166				
Print	ISSN:	2654-847X	 |9	

 

 Selain faktor-faktor tersebut, kelemahan dalam konsep politik juga 

dapat ditelusuri dari praktik politik dinasti. Dalam sistem ini, kekuasaan 

diwariskan secara turun-temurun melalui garis keturunan baik dalam 

bentuk monarki, aristokrasi, maupun bentuk pemerintahan lain yang 

cenderung menciptakan ketimpangan dalam distribusi kekuasaan serta 

melemahkan prinsip meritokrasi dan partisipasi publik secara adil. 

Implikasi Politik Dinasti dalam Konsep Politik Barat dan Relevansi 

Hukum Islam.10 

 Salah satu faktor utama yang menyebabkan lemahnya konsep 

politik adalah dominasi kekuasaan oleh kelompok keluarga atau 

keturunan dalam struktur pemerintahan. Praktik politik dinasti ini 

memberikan dampak yang signifikan terhadap berbagai aspek, baik 

dalam ranah politik, sosial, maupun ekonomi. Untuk memahami 

implikasi jangka panjang dari kecenderungan tersebut dalam sistem 

politik Barat, setidaknya terdapat beberapa konsekuensi yang dapat 

dikaji: 

a. Sentralisasi Kekuasaan dan Otoritarianisme 

Dalam sistem politik yang dikuasai oleh keluarga tertentu, 

muncul potensi berkembangnya otoritarianisme. Konsentrasi 

kekuasaan yang berlebihan pada satu kelompok elite dapat 

menghambat mekanisme demokrasi dan melemahkan partisipasi 

masyarakat secara luas. Hal ini menimbulkan ketimpangan dalam 

representasi dan pengambilan keputusan. 

b. Nepotisme dan Penyalahgunaan Kekuasaan 

Penempatan anggota keluarga pada posisi strategis dalam 

pemerintahan atau birokrasi sering kali tidak didasarkan pada 

 
10 Higley, J., & Burton, M. G. (2006). Elite foundations of liberal democracy. 

Rowman & Littlefield. 



 

___________________________________________________________________ 
POLITEA	:	Jurnal	Kajian	Politik	Islam	
Vol.	9	No.	1	January	–	April	2026	

Online	ISSN:	2715-1166				
Print	ISSN:	2654-847X	 |10	

 

kapabilitas, melainkan hubungan kekeluargaan. Praktik ini 

memperbesar peluang terjadinya penyalahgunaan kekuasaan, 

serta menciptakan ketidaksetaraan dalam akses terhadap jabatan 

publik. 

c. Kesenjangan Sosial dan Ekonomi 

Politik dinasti cenderung menghasilkan ketimpangan dalam 

distribusi sumber daya dan kesempatan, karena akses terhadap 

kekuasaan hanya terbuka bagi kalangan tertentu. Hal ini 

memperdalam kesenjangan antara kelompok elite dan 

masyarakat luas, serta memperlemah keadilan sosial.11 

 Dari ketiga implikasi tersebut, politik dinasti menimbulkan 

perdebatan serius mengenai legitimasi kepemimpinan dan tanggung 

jawab moral atas tata kelola pemerintahan. Dalam konteks ini, hukum 

Islam hadir sebagai landasan normatif yang mampu mengatasi 

ketimpangan tersebut. Dengan mengedepankan prinsip keadilan, 

akuntabilitas, dan pelayanan publik yang berlandaskan nilai-nilai 

syariat, hukum Islam menawarkan alternatif politik yang lebih etis dan 

seimbang. Pendekatan ini menjamin bahwa kekuasaan dijalankan tidak 

semata-mata demi kepentingan elite, melainkan untuk kemaslahatan 

umat secara keseluruhan. 

2. Solusi dalam Perspektif Hukum Islam 

 Hukum Islam menawarkan suatu sistem politik alternatif yang 

berlandaskan keseimbangan antara keadilan, moralitas, dan 

kepemimpinan yang bertanggung jawab. Sistem ini tidak hanya 

bertujuan untuk menata kehidupan politik secara normatif, tetapi juga 

berfungsi sebagai mekanisme etis dalam mewujudkan stabilitas sosial. 

 
11 Rawls, J. (1999). A theory of justice (Revised ed.). Harvard University Press. 



 

___________________________________________________________________ 
POLITEA	:	Jurnal	Kajian	Politik	Islam	
Vol.	9	No.	1	January	–	April	2026	

Online	ISSN:	2715-1166				
Print	ISSN:	2654-847X	 |11	

 

Beberapa prinsip fundamental dalam hukum Islam yang relevan untuk 

menjaga ketertiban dan keharmonisan masyarakat antara lain: 

a. Penerapan Syariat sebagai Dasar Hukum 

Hukum Islam menempatkan syariat sebagai landasan utama 

dalam perumusan kebijakan publik. Aturan-aturan yang 

bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah bertujuan menciptakan 

keadilan substantif serta mewujudkan kesejahteraan kolektif. 

b. Kepemimpinan yang Amanah dan Adil 

Dalam perspektif Islam, seorang pemimpin dipandang sebagai 

penjaga amanah yang memiliki tanggung jawab moral dan 

spiritual yang tinggi. Kepemimpinan bukanlah sarana untuk 

memperoleh keuntungan pribadi, melainkan untuk 

menegakkan keadilan dan memenuhi hak-hak rakyat. 

c. Sistem Ekonomi yang Menjamin Kesejahteraan Sosial 

Islam menolak praktik ekonomi yang eksploitatif seperti riba 

dan monopoli. Sebaliknya, sistem ekonomi Islam mendorong 

distribusi kekayaan yang merata melalui instrumen seperti 

zakat, infak, dan wakaf, sehingga mampu memperkecil 

kesenjangan sosial. 

d. Penguatan Solidaritas Sosial dan Ukhuwah Islamiyah 

Ajaran Islam sangat menekankan pentingnya persaudaraan dan 

kebersamaan antaranggota masyarakat. Semangat kolektivitas 

ini menjadi pilar penting dalam menciptakan stabilitas sosial 

dan menghindari disintegrasi. 

3. Keseimbangan antara Hak dan Kewajiban 

Islam mengajarkan bahwa setiap individu memiliki hak yang harus 

dihormati, namun juga kewajiban yang harus ditunaikan. 



 

___________________________________________________________________ 
POLITEA	:	Jurnal	Kajian	Politik	Islam	
Vol.	9	No.	1	January	–	April	2026	

Online	ISSN:	2715-1166				
Print	ISSN:	2654-847X	 |12	

 

Keseimbangan ini menjadi dasar penting dalam menjaga ketertiban 

sosial dan menciptakan harmoni dalam kehidupan bermasyarakat. 

Dengan menerapkan prinsip-prinsip tersebut secara konsisten, 

hukum Islam dapat berperan sebagai solusi yang komprehensif 

terhadap berbagai problematika politik dan sosial kontemporer. 

Pendekatan ini tidak hanya bersifat legalistik, tetapi juga 

mengintegrasikan nilai-nilai moral dan spiritual dalam praktik 

bernegara.12 

Kehadiran Islam beserta penerapan hukum Islam mencerminkan 

sebuah sistem yang kompleks dan bersifat multidimensional. Syariat 

Islam secara tegas menekankan pentingnya prinsip keadilan dalam 

seluruh aspek kehidupan, termasuk dalam tata kelola pemerintahan. 

Nilai keadilan ini menjadi pedoman utama bagi umat Islam dalam 

mengevaluasi berbagai bentuk sistem politik, termasuk model dinasti 

politik Barat yang sering kali minim transparansi. Dalam perspektif 

Islam, keberadaan seorang pemimpin harus didasarkan pada sifat 

amanah, kejujuran, integritas, serta tanggung jawab moral dan spiritual 

yang tinggi. Pemimpin ideal adalah mereka yang menghindari 

penyalahgunaan kekuasaan dan menjadikan kepemimpinan sebagai 

amanah yang harus dipertanggungjawabkan, bukan sebagai alat untuk 

meraih keuntungan pribadi. 

Islam memberikan fondasi etis dan normatif yang kuat bagi praktik 

politik yang sehat dan berkeadilan. Hal ini tercermin dalam tingginya 

partisipasi aktif masyarakat Muslim dalam proses politik, seperti 

pemilihan umum, di mana mereka cenderung memilih pemimpin yang 

dinilai konsisten dengan prinsip-prinsip agama. Sebagai contoh 

 
12 Sachedina, A. (2001). The Islamic roots of democratic pluralism. Oxford 

University Press. 



 

___________________________________________________________________ 
POLITEA	:	Jurnal	Kajian	Politik	Islam	
Vol.	9	No.	1	January	–	April	2026	

Online	ISSN:	2715-1166				
Print	ISSN:	2654-847X	 |13	

 

historis, Rasulullah SAW pernah melakukan terobosan sosial-politik 

yang signifikan dengan mempersaudarakan kaum Muhajirin dan 

Anshar, sebuah langkah strategis yang menunjukkan bagaimana Islam 

memadukan nilai kepemimpinan, solidaritas sosial, dan keadilan dalam 

satu kesatuan sistem yang kokoh.13  

Rasulullah SAW juga melakukan perjanjian damai dengan kaum 

Yahudi di Madinah sebagai bentuk upaya menciptakan tatanan 

masyarakat yang harmonis dan berkeadilan. Langkah ini menjadi 

pondasi terbentuknya masyarakat yang berlandaskan hukum Islam, di 

mana setiap kelompok diberikan hak dan perlindungan dalam kerangka 

kesepakatan sosial. Dalam Islam, politik tidak hanya berfungsi sebagai 

instrumen kekuasaan, tetapi juga mencerminkan identitas suatu negara 

yang berlandaskan nilai-nilai ilahiah. Politik Islam bertujuan untuk 

mewujudkan keselarasan sosial, memperkuat ikatan antarwarga, serta 

menjadi motor penggerak dalam membangun peradaban yang maju dan 

bermartabat.14 

D.  Conclussion 

Meskipun politik Barat memiliki sejumlah keunggulan dalam aspek 

tertentu, namun tidak dapat dipungkiri bahwa sistem ini juga mengandung 

kelemahan signifikan dalam menjaga stabilitas sosial. Hal ini disebabkan 

oleh dominasi nilai-nilai sekularisme, kapitalisme, dan individualisme 

yang berlebihan, yang kerap mengabaikan dimensi moral dan spiritual 

dalam tata kelola masyarakat. Sebaliknya, perspektif hukum Islam 

menawarkan solusi alternatif yang menekankan pentingnya moralitas, 

keadilan, serta kepemimpinan yang bertanggung jawab. Melalui 

 
13 Al-Faruqi, I. R. (1992). Al-Tawhid: Its implications for thought and life. 

International Institute of Islamic Thought. 
14 Al-Mawardi, A. H. (1996). Al-Ahkam al-Sultaniyyah (terj.). Beirut: Dar al-

Kutub al-Ilmiyyah. 



 

___________________________________________________________________ 
POLITEA	:	Jurnal	Kajian	Politik	Islam	
Vol.	9	No.	1	January	–	April	2026	

Online	ISSN:	2715-1166				
Print	ISSN:	2654-847X	 |14	

 

penerapan nilai-nilai Islam dalam struktur politik dan sosial, stabilitas 

masyarakat dapat lebih terjamin, serta menciptakan kehidupan yang 

harmonis dan sejahtera. Jika politik dipahami sebagai unsur alami dalam 

tatanan kehidupan komunitas manusia, maka sudah sewajarnya apabila 

politik dibangun di atas landasan nilai-nilai dan norma-norma sosial yang 

hidup dalam masyarakat. Nilai dan norma tersebut berfungsi sebagai 

perekat yang mengikat setiap individu, meskipun masing-masing 

memiliki kepentingan yang berbeda. Dalam konteks ini, konsensus sosial 

menjadi fondasi dalam membentuk suatu masyarakat yang adil dan 

berkeadaban. Terkait isu politik dinasti, perspektif politik Islam menaruh 

perhatian besar pada pentingnya akuntabilitas dan transparansi. Kedua 

prinsip ini dianggap sangat krusial dalam mencegah penyalahgunaan 

kekuasaan dan memastikan bahwa praktik politik sejalan dengan nilai-

nilai etika Islam. Politik Islam juga menekankan pentingnya keseimbangan 

antara pelestarian nilai-nilai tradisional dan kebutuhan akan reformasi. 

Keseimbangan ini menjadi kunci dalam menghadirkan model politik yang 

tidak hanya berakar pada ajaran agama, tetapi juga responsif terhadap 

tuntutan keadilan sosial dan peningkatan partisipasi politik masyarakat 

secara luas. 

  



 

___________________________________________________________________ 
POLITEA	:	Jurnal	Kajian	Politik	Islam	
Vol.	9	No.	1	January	–	April	2026	

Online	ISSN:	2715-1166				
Print	ISSN:	2654-847X	 |15	

 

References 
 

Al-Faruqi, I. R. (1992). Al-Tawhid: Its implications for thought and life. 
International Institute of Islamic Thought. 

al-Ghazali, A. H. M. (1992). At-Tibr al-Masbūk fī Naṣīḥah al-Mulūk  Beirut: 
Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

al-Ghazali, A. H. M. (2005). Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn [Revival of the Religious 
Sciences] (Vol. 3). Beirut: Dar al-Fikr. 

al-Māwardī, A. H. (1996). Al-Aḥkām al-Sulṭāniyyah. Beirut: Dār al-Fikr. 

Al-Mawardi, A. H. (1996). Al-Ahkam al-Sultaniyyah (Terj.). Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Bauman, Z. (2007). Liquid times: Living in an age of uncertainty. Polity Press. 

Berger, P. L. (1990). The sacred canopy: Elements of a sociological theory of 
religion. Anchor Books. 

Descartes, R. (1998). Discourse on method and meditations on first philosophy 
(D. A. Cress, Trans.). Hackett Publishing. 

Fukuyama, F. (1992). The end of history and the last man. Free Press. 

Fukuyama, F. (2006). The end of history and the last man. Free Press. 

Higley, J., & Burton, M. G. (2006). Elite foundations of liberal democracy. 
Rowman & Littlefield. 

Rawls, J. (1999). A theory of justice (Rev. ed.). Harvard University Press. 

Roskin, M. G., Cord, R. L., Medeiros, J. A., & Jones, W. S. (2012). Political 
science: An introduction (13th ed.). Pearson. 

Sachedina, A. (2001). The Islamic roots of democratic pluralism. Oxford 
University Press. 

 
 
 

 


