
   

105  Qawwam Vol. 16, No. 2 (2022)  

QAWWAM: JOURNAL FOR GENDER MAINSTREAMING  
ISSN: 2086-3357 (p); 2540-9182 (e) 

Vol. 16, No. 2 (2022), hal. 105-120, doi: 10.20414/qawwam.v16i2.5348 
http://journal.uinmataram.ac.id/indeks.php/qawwam 

 

Konsep Mahar Menurut Pemikiran Ulama Empat Mazhab dan 
Relevansinya di Era Kontemporer  

 
Zulaifi  

Pascasarjana Universitas Islam Negeri (UIN) Mataram 

zulaefialfi5@gmail.com 

 
 

Abstract : The purpose of the article is to reveal how much wealth should be spent to pay 

dowry by using the theory of mashlahah and its relevance to translating the value of 

dowry in the time of the Prophet which is relevant in the contemporary era. Dowry is 

something that is obligatory according to the majority of scholars, so that in marriage it is 

obligatory for a husband to give a dowry to his wife. Mahar is not a symbol of buying and 

selling, but as a respect for women and a symbol of love. Explicitly the amount of dowry is 

not mentioned in the texts, so that the scholars of the four madhhabs agree that there is 

no upper limit. Qualitative research is in the form of a literature review, using a 

comparative analysis method to compare the thoughts of the four madhhab scholars 

regarding the concept of dowry. The results show that there are differences of opinion on 

the lowest dowry value, as the Hanafi school of thought sets a minimum limit of 10 

dirhams which is equivalent to IDR 417,000. The Malik school stipulates 3 dirhams which 

are equivalent to IDR 125,000. The Shafi'i and Hambali schools do not set a lower limit. 

However, there are some people who misunderstand the concept of dowry and get out of 

existence, such as giving dowry in the form of flip-flops, cooking oil and so on. 

Keywords: contextual, relevant, dowry, and contemporary 

 

Abstrak: Tujuan artikel untuk mengungkap seberapa banyak harta yang sepatutnya 

dikeluarkan untuk membayar mahar dengan menggunakan teori mashlahah dan 

relevansi untuk menerjemahkan nilai mahar di zaman rasulallah yang relevan di era 

kontemporer. Mahar adalah sesuatu pemberian yang wajib menurut mayoritas ulama, 

sehingga dalam pernikahan diwajibkan seorang suami untuk memberikan mahar kepada 

istrinya. Mahar bukan lambang jual-beli, tetapi sebagai penghormatan terhadap 

perempuan dan lambang cinta kasih sayang. Secara eksplisit mahar tidak disebutkan 

rincian jumlahnya pada nash, sehingga sepakat ulama empat mazhab tidak ada batas 

tertingginya. Penelitian kualitatif berupa kajian studi pustaka, dengan metode analisis 

komparatif untuk membandingkan pemikiran ulama empat mazhab mengenai konsep 

mahar. Hasil Menunjukkan bahwa perbedaan pendapat nilai terendah mahar, seperti 

mazhab Hanafi menetapkan 10 dirham batas terendah yang setara dengan Rp 417.000. 

Mazhab Malik menetapkan 3 dirham yang setara Rp 125.000. Mazhab Syafi’i dan 

Hambali tidak menetapkan batas terendahnya. Namun ada sebagian orang yang salah 

faham dengan konsep mahar dan keluar dari eksistensinya, seperti memberikan mahar 

berupa sendal jepit, minyak goreng dan sebagainya. 

Kata kunci: kontekstual, relevan, mahar dan kontemporer. 

 

http://journal.uinmataram.ac.id/indeks.php/qawwam
mailto:zulaefialfi5@gmail.com


Zulaifi, Konsep Mahar Menurut Pemikiran Ulama Empat Mazhab dan Relevansinya di Era 
Kontemporer 
 

106  

A. Pendahuluan 

Mahar merupakan sesuatu yang harus diberikan oleh pria kepada wanita yang akan 

menjadi istrinya atau pemberian yang wajib dari suami kepada istrinya. Karena pernikahan itu 

merupakan suatu pristiwa yang Sakral dan istimewa dialami oleh sepasang insan dalam 

hidupnya. Namun sebagaimana yang kita saksikan pada sekelompok masyarakat tentang 

mahar mulai diperbincangkan, mengenai pemahaman yang masih keliru pada sebagian 

masyarakat dengan konsep mahar yang ditetapkan dan diberlakukan oleh syariat Islam. 

Fenomena yang pernah terjadi pada sebagian daerah, ada masyarakat yang memberikan 

maharnya dengan kuantitas yang tidak pantas, bahkan timbul anggapan ada unsur peremehan 

pada syariat Islam, seakan berkesan bermain-main dalam pelak- sanaannya, padahal pemberian 

mahar itu adalah suatu yang urgen dalam pernikahan, sehingga menimbulkan problematika 

terkait pemberian mahar tersebut. Karena sebagai mana yang disaksikan pada sebagian 

masyarakat mengenai mahar yang diberikan itu terlalu remeh. Seperti sandal jepit, segelas air, 

uang senilai Rp 1000 dan sebagainya (Khalid, 2020) 

Terkadang ada juga yang maharnya terlalu melambung tinggi, sehingga menjadi 

permasalahan bagi pihak tertentu. Seperti uang Rp 500.000.000, tanah ratusan hektar dan 

sebagainya (Uyun, 2019). Jadi diantara keadaan yang banyak dikeluhkan oleh sebagian 

masyarakat dan khususnya oleh para laki-laki sebelum berlangsungnya akad pernika- han 

adalah persoalan mahar. Dikarenakan tingginya permintaan mahar dari pihak calon pengantin 

wanita, sehingga pernikahan seringkali tertunda dan bahkan batal untuk dilaksanakan. Bahkan 

ada juga yang kuantitas maharnya ditentukan oleh tingginya derajat dan pendidikan dari wanita 

yang akan dinikahi. Semakin tinggi pendidikan wanita yang akan dinikahinya, maka semakin 

tinggi pula permintaan mahar dari pihak wanita kepada pihak laki-laki yang akan menikahinya 

(Multazam, 2020). Sehingga banyak dampak negatif yang muncul dari problem ini seperti 

terjadinya perzinahan, pelecehan seksual, membujang sampai mati dan penyakit moral lainnya 

yang timbul di masyarakat. Hal ini tentu sangat berbahaya bagi kelangsungan hidup suatu 

bangsa. Maka untuk itu, perlu kiranya untuk melakukan peninjauan secara diskursif mengenai 

tentang permasalahan dari mahar yang ahir-ahir ini mulai viral dikalangan masyarakat 

setempat. 

Mengenai tentang mahar, sebagaimana yang diteliti oleh Burhanuddin A. Gani dan 

Ainun Hayati. Mencoba mengulas dari fenomena mahar dengan penelitian yang mengarahkan 

pembahasannya pada aspek yang melatarbelakangi pembatasan jumlah mahar yang ditetapkan 

oleh masyarakat adat kecamatan Kluet Timur dan tinjauan fiqh terhadap praktek pembatasan 



   

107  Qawwam Vol. 16, No. 2 (2022)  

jumlah mahar yang telah ditetapkan masyarakat adat kecamatan Kluet Timur (Gani and 

Hayati, 2017). 

Begitu juga dalam penelitian yang dilakukan Apriyanti, M.Ag, yang lebih mengacu pada 

sejarah dan beriorentasikan ingin mengungkapkan asal muasal mahar dalam pernikahan. 

Dengan mengambil sampel dari bangsa arab jahiliyah, Yunani kuno dan sebagainya. 

Sedangkan tulisan ini lebih kepada nilai hukum dari mahar tersebut, dengan persfektif ulama 

mazhab yang empat. Sekalipun metode penelitian yang digunakan sama yaitu penelitian 

normatif yang mengacu pada study pustaka, namun letak perbedaannya adalah tinjauan dari 

kitab yang ditelaah (Apriyanti, 2017). 

Pada tulisan ini akan mencoba mengeluarkan bagaimana konsep dan makna mahar yang 

sesungguhnya, sebagaimana yang diinginkan oleh syariat islam melalui penjelasan para ulama 

empat mazhab, serta ditinjau dengan realitas sosial yang terjadi di masyarakat sekarang ini. 

Sehingga nantinya bisa mendapatakan konsep mahar yang relevan untuk diterapkan pada 

lapisan masyarakat, dan juga untuk menghindarkan kerancuan yang timbul pada masyarakat 

dalam penetapan nilai mahar. Karena sudah menemukan acuan yang bisa dipercaya dan 

dijadikan sebagai pegangan yang normatif.  

Kalau kita menelisik hukum Islam yang mendudukkan perempuan sebagai makhluk 

terhormat dan mulia, maka diberikan hak untuk menerima mahar, bukan pihak yang sama-

sama memberi mahar. Mahar merupakan salah satu bentuk hadiah yang diberikan seorang pria 

sebagai ungkapan kesetiaan cintanya kepada calon istrinya (Al-Musayyar, 2008). 

Ekualitas laki-laki dan perempuan bukan diimplementasikan dengan cara pembe- rian 

mahar. Karena mahar bukan lambang jual-beli, tetapi lambang penghormatan terhadap 

perempuan sekaligus sebagai lambang kewajiban tanggung jawab suami memberi nafkah 

kepada istri, selain lambang cinta kasih sayang suami terhadap istri, sebagaimana dikemukakan 

ulama Syafi’iyah (Djubaidah, 2010). Memang di dalam Al Qur’an dan As Sunah tidak 

memberikan petunjuk yang pasti dan spesifik dari nilai yang selayaknya di jadikan mahar itu 

adalah uang. Singkatnya, mahar boleh berupa uang, perhiasan, perabot rumah tangga, 

binatang, jasa, harta perdagangan atau benda-benda lainnya yang mempunyai harga (manfaat) 

(Mardani, 2011).  

Islam menilai mahar itu bersifat simbolis yaitu peranan kaum pria yang berfungsi 

sebagai keamanan dan ekonomi keluarganya. Jadi, mahar bukanlah suatu tujuan yang tidak 

harus diutamakan (Al ‘Ati, 1984). Namun dalam ayat Alquran ditemukan isyarat yang dapat 

dipahami nilai mahar itu cukup tinggi, seperti dalam firman Allah dalam surat an-Nisa’ (4) ayat 

20: 



Zulaifi, Konsep Mahar Menurut Pemikiran Ulama Empat Mazhab dan Relevansinya di Era 
Kontemporer 
 

108  

 

  چٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ   پ  پ  ڀ  ڀ  ڀ  ڀٺ  ٺ    ٺ  ٺ  ٿ  ٿ  چ 

Artinya: Jika kamu menginginkan menukar istri dan kamu telah memberikan kepada 

salah seorang di antara mereka sebesar qinthar, maka janganlah kamu ambil daripadanya 

sedikit pun; apakah kamu kamu mengambil secara kebo- hongan dan dosa yang nyata.  

 

Kata Qinthar pada ayat ini diartikan dengan setumpuk gunung emas atau segudang 

emas. Jadi mahar dengan ukuran qinthar itu tidak bisa diukur dengan suatu besaran. Namun 

lebih bisa dipahami dengan keadaan yang membuat hati puas dan lega dalam menerima mahar 

yang diberikan dari seorang suami (Ghozali, 2003). 

Demikian juga dalam hadis Nabi yang menceritakan ada seorang perempuan yang 

dinikahi dengan mahar berupa sepasang sandal jepit. Sebagaimana berikut ini: 

ثنََا شُعْبَةُ، عَنْ عَاصِمِ بْنِ عُبَيْدِ اللهِ، قَالَ: سَمِعْتُ عَبْدَ اللهِ بْنَ  ارَةَ يهِ، أنََّ امْرَأةًَ مِنْ بنَِي فزََ يعَةَ، عَنْ أبَِ بْنِ رَبِ  امِرِ عَ حَدَّ

جَتْ عَلَى نَعْلَيْنِ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ: أرََ   أجََازَهُ.عْلَيْنِ؟ قَالَتْ: نَعَمْ، قاَلَ: فَ كِ وَمَالِكِ بنَِ نْ نفَْسِ مِ ضِيتِ تزََوَّ

Artinya: Diceritakan dari Syu’bah, dari ‘Aashim bin ‘Ubaidillah, dia berkata: aku 

mendengar Abdullah bin ‘Aamir bin Rabi’ah dari bapaknya, bahwasanya ada prempuan 

dari bani Fazarah menikah dengan maskawin sepasang sandal jepit. Kemudian rasulallah 

saw. bersabda kepada itu prempuan: apakah engkau rela dengan bagianmu dari sepasang 

sandal jepit? Dia menjawab: aku rela. Kemudian rasulallah membolehkannya. (HR. 

Tirmidzi) (Tirmidzi, 1998). 

 

Akibat tidak ada keterangan yang jelas tentang ukuran suatu mahar, sehingga para 

fuqaha telah sepakat bahwa tidak ada batas tertinggi, namun mereka berselisih pendapat 

tentang batas atau ukuran terendah dari suatu mahar (Rusyd, 2016) sebagaimana penjabaran 

pendapat mereka dibawah ini: 

a. Mazhab Hanafi berpendapat, standar mahar yang paling rendah adalah sepuluh dirham 

yaitu setara dengan 10 x 2,975 perak murni (Rusyd, 2013). 

b. Mazhab Maliki berpendapat, standar mahar yang dijadikan barometer atau ukuran paling 

rendah adalah seperempat dinar yang setara dengan tiga dirham yaitu 3 x 2,975 gram 

perak murni yamg sama sekali tidak mengandung campuran apapun (Az-Zuhaili, 2011). 

c. Mazhab Syafi’i dan Hambali memiliki pendapat yang sama, mereka berpendapat bahwa 

tidak ada batasan terendah dari mahar. Jadi sah atau tidaknya mahar tidak diukur dengan 



   

109  Qawwam Vol. 16, No. 2 (2022)  

jumlah harta yang sedikit ataupun banyak. Kategori mahar itu adalah segala sesuatu yang 

sah untuk diperjual belikan atau sesuatu yang memiliki nilai jika diekuivalenkan (Az-

Zuhaili, 2011). 

Dengan tidak adanya petunjuk yang pasti tentang mahar, maka fuqaha’ telah sependapat 

bahwa bagi mahar itu tidak ada batas tertingginya (Rusyd, 1990). Hal ini karena mahar 

bukanlah harga untuk membeli kenikmatan bagi laki-laki, namun pemberian (nihlah), yaitu 

pemberian yang tidak memerlukan balasan. Namun dalam batas minimalnya terdapat berbeda 

pendapat dikalangan ulama. 

Sehingga timbul pertanyaan, Bagaimana konsep dan makna Mahar yang sebenarnya 

menurut pemikiran ulama empat mazhab? Dan apa yang menyebabkan perbedaan pendapat 

mereka? Serta Bagaimana relevansi mahar menurut konsep yang ditawarkan oleh ulama empat 

mazhab di era kontemporer? 

Dalam Penelitian ini penulis menggunakan jenis penelitian kualitatif berupa kajian studi 

pustaka (library research) yang mana penelitian ini merupakan kajian yang menitik beratkan 

pada analisis atau interpretasi bahan tertulis berdasarkan konteks- nya (Soewadji, 2012). Begitu 

juga metode analisis data yang digunakan penulis dalam penelitian ini adalah metode analisis 

komparatif. Metode ini digunakan untuk membandingkan konsep-konsep yang ditetapkan 

oleh para ulama empat mazhab, kemudian diiterpretasi- kan dalam konteks kekinian sehingga 

bisa dikatakan relevan dengan era kontemporer. Sebagaimana yang dinyatakan oleh Barney 

G.Galaser dan Anselm L. Strouss, tentang analisis komperatif, yaitu dengan melalui beberapa 

tahap diantaranya (Soewadji, 2012): 

1. Tahap membandingkan konsep yang dapat diterapkan pada tiap kategori. 

2. Tahap memadukan kategori dan konsep-konsep yang dibahas. 

3. Tahap membatasi lingkup konsep yang dipadukan. 

4. Tahap interpretasi konsep dengan konteks. 

 

Metode analisis komparatif ini dipilih oleh penulis karena tujuan dari penelitian karya 

tulis ilmiah ini adalah membandingkan pemikiran ulama empat mazhab, tentang konsep yang 

ditetapkan dalam nilai mahar yang akan diberikan saat pernikahan. Dengan demikian, 

diharapkan penggunaan metode analisis data komparatif ini mampu memberikan jawaban-

jawaban yang memuaskan sesuai dengan yang diharapan dalam karya tulis ilmiah ini.  

 

 

 



Zulaifi, Konsep Mahar Menurut Pemikiran Ulama Empat Mazhab dan Relevansinya di Era 
Kontemporer 
 

110  

B.  Landasan Teori   

1. Teori Mashlahah dalam maqasid al syari’ah 

Istilah yang tepat dalam menyatakan konsep maqashid al syari’ah tersebut adalah 

kemaslahatan atau al maslahah, karena penetapan hukum dalam syariat Islam bersumber dan 

bermuara pada maslahat, yaitu demi mewujudkan kebaikan yang bersifat umum dan 

menyeluruh sekaligus menghindarkan keburukan dari umat atau dengan kata lain menarik 

manfaat dan menolak mudarat. Dengan demikian, menjadi jelas tujuan dan perinsip yang 

mendasar dari bangunan paradigma syariat hukum Islam adalah mashlahah. Ungkapan 

mashlahah yang lebih operasional atau dikenal oleh kebanyakan orang dengan sebutan 

“keadilan sosial”. Teori mashlahah ini juga ada kemiripan dengan istilah yang dibawakan oleh 

Masdar F. Mas’udi, dimana mashlahah itu disebut sebagai teori cita keadilan sosial dalam 

hukum Islam dikarenakan mengutamakan keadilan dan perbaikan (Zuhdi, 2013). 

Mashlahah juga bisa dimakni dengan mendatangkan manfaat dan menolak mudharat 

(bahaya) dalam rangka menjaga keotentikan maksud atau tujuan syara’ (hukum Islam) yang 

sebenarnya. Ada lima tujuan syara’ yang patut dipelihara dan dijaga, diantaranya adalah 

memelihara dan menjaga agama, jiwa, akal, keturunan dan harta. Ketika seseorang melakukan 

suatu tindakan yang pada intinya untuk  memelihara kelima pokok dari tujuan syara’ di atas, 

maka tindakannya itu dikatakan mashlahah. Dan bisa disimpulkan bahwa yang disebut dengan 

mashlahah itu adalah suatu tindakan yang dibenarkan oleh hukum karena mengandung 

kebaikan dan manfaat bagi segenap manusia atau pada dirinya sendiri terhadap jasmani, akal, 

jiwa, harta dan kehormatan yang dimiliki dengan tujuan untuk menjaga maqhâsid al syari’ah.  

Mashlahah atau maslahah mursalah (kesejahteraan umum) sering didefinisi- kan oleh 

ulama ushul fiqh sebagai mashlahah yang tidak disyari’atkan oleh Tuhan untuk mewujudkan 

maslahah itu sendiri, serta tidak terdapat dalil yang menunjukkan pengakuan dan 

pembatalanya, seperti sahabat untuk menciptakan penjara atau mencetak uang (Khallaf, 1978). 

Menurut Ahmed An Naim, konsep maslahah ini sangat mirip dengan ide tentang kebijakan 

umum (public policy) atau kebijakan hukum (the policy of the law) dalam tradisi Barat (An-

Naim, 1994). 

Konsep mashlahah ini kemudian dijadikan dasar bagi para fuqaha untuk merumuskan 

konsep maqâshid alsyari’ah yang akan menjadi landasan dalam penetapan hukum Islam. 

Berbeda dengan pendekatan kebahasaan terhadap sumber hukum Islam yang menitik 

beratkan kepada pendalamn sisi kaidah-kaidah kebahasaan untuk menemukan suatu makna 

tertentu dari teks-teks suci, maka dalam pendekatan melalui maqâshid al-syari’ah kajian lebih 



   

111  Qawwam Vol. 16, No. 2 (2022)  

dititik beratkan pada melihat nilai-nilai yang berupa kemaslahatan manusia dalam setiap taklif 

yang diturunkan Allah swt. Pendekatan ini dilakukan atas dasar pertimbangan bahwa ayat-ayat 

hukum dalam Al Qur’an sangat terbatas jumlahnya, sementara permasalahan masyarakat 

senantiasa muncul. Dalam menghadapi berbagai permasalahan yang timbul ini, harus diiringi 

dengan kemajuan dalam pengetahuan serta pemahaman yang mencakup keseluruhan dari 

permasalahan tersebut. 

Berdasarkan pemahaman Syatiby terhadap teks-teks pada nash, ia mencoba untuk 

menyimpulkan bahwa maqashid al syari’ah dalam arti kemaslahatan dapat ditemukan dalam 

aspek-aspek hukum secara keseluruhan, artinya apabila terdapat permasalahan-permasalahan 

hukum yang tidak jelas dimensi kemaslahatanya, maka ia dapat dianalisis melalui maqashid al-

syari’ah yang dapat dilihat dari ruh syari’ah dan tujuan umum dari pewahyuan agama Islam. 

Menurut Syatiby, hakikat atau tujuan awal pemberlakuan syari’ah adalah mewujudkan dan 

memelihara unsur pokok yaitu agama, jiwa, keturunan, akal, dan harta. Dalam usaha 

mewujudkan dan memelihara lima unsure pokok tersebut, Syatbi membagi tingkat maqashid 

atau tujuan syari’ah kepada al-haruriyyah, hajiyyah, dan tahsiniyyah (Al-Syatibi, 2002). Maka 

dengan demikian, mashlahah yang dijadikan sebagai metode istinbath hukum mampu 

memberikan ruang gerak yang lebih menyeluruh dalam penetapan hukum Islam pada 

permasalahan kontemporer (Muhyidin and Supeno, 2019). 

Trend atau penampilan yang baru dalam kajian Islam dan hukum Islam dilakukan saat 

ini dengan jalan melakukan pembentukan tradisi yang berupa transformasi dari turats 

(kebiasaan) ke taqlid (mengikuti) apa adanya sampai pada tajdid (pembaharuan) karena adanya 

perubahan pemahaman disebabkan adanya perbedaan waktu, perbedaan tempat dan kemajuan 

ilmu pengetahuan dan teknologi yang sangat mempengaruhi cara pikir manusia dalam 

menjawab persoalan kehidupannya, khususnya dalam bidang hukum (Maswanto, 2019). 

Para mujtahid harus bisa menangkap perubahan yang terus menerus terjadi dan 

mengkalaborasikannya dengan maqashid al-syari’ah. Karena apabila berhadapan dengan situasi 

dan kondisi seperti yang disebutkan di atas. Ia harus paham nash (teks) maupun paham 

kehidupan (waqa’iq), ia wajib memahami “normatif ideologis” dan “empiris historis” Sebagai 

timbangan untuk menyesuaikannya (Maswanto, 2019). Hal yang demikian pernah dilakukan 

oleh Umar bin Khaththab dalam membagi ghanimah di wilayah Sawad di Iraq. Dalam 

pembagian harta rampasan, hak-hak generasi yang akan datang harus dipikirkan, berbeda pada 

zaman Nabi bahwa harta rampasan dibagikan hanya kepada tentara saja. Kemudian dilakukan 

reformasi oleh Umar bahwa harta rampasan itu dibagikan juga kepada penduduk setempat. 

Karena Umar memahami betul makna dari ayat al-Qur’an “ jangan meninggalkan anak cucu 



Zulaifi, Konsep Mahar Menurut Pemikiran Ulama Empat Mazhab dan Relevansinya di Era 
Kontemporer 
 

112  

yang lemah  ekonominya”sehingga umar juga memperhatikan penduduknya yang pada saat itu 

merasakan kesempitan hidup (Maswanto, 2019). Apa yang dilakukan oleh Umar di atas 

merupakan nafas Islam, yaitu memberikan keadilan yang merata.  

Keadilan sebagai manhaj atau metodologi untuk memecahkan suatu permasalahan 

hukum yang sebelumnya secara tekstual tidak lazim dan legalitasnya tidak ada, tetapi oleh 

Umar melakukannya untuk menggali keadilan substantif dan kontekstual. Baginya bahwa Al 

Qur’an itu bukan hanya “kitab hukum”, melainkan sebagai alat untuk “hudan li nas” (petunjuk 

bagi manusia), dan al-Qur’annya menghendaki agar manusia hidup dalam bimbingannya, yang 

bersifat etis sesuai dengan etika Al Qur’an itu sendiri yang memberikan ragam keadilan dan 

kebaikan yang penuh kebijakan, atau disebut dengan “maslahat”. Untuk menggali ruh, jiwa Al 

Qur’an tidak cukup hanya memahami teks ayat saja, tetapi sampai pada latar belakang historis 

dati ayat itu, sehingga dapat ditangkap “maqashid al-syari’ah” yang benar-benar dikehendaki 

oleh Allah SWT (Khisni, 2014). Dari sini dapat ditangkap bahwa di dalam al-Qur’an terdapat 

nilai yang disebut sebagai “ideal moral” sebagai manhaj. Para ulama menggali nilai al-Qur’an 

itu dijadikan kaidah hukum Islam yang berlaku universal sebagai qawa’id fiqiyah  yang disebut 

al-qawa’id al-khamsah. 

2. Teori Relevansi 

Kata relevansi berasal dari kata relevan, yang bermakna bersangkut paut, yang 

memiliki hubungan, yang selaras dengan suatu hal ataupun keadaan (Apartando, 1994). 

Menurut kamus besar bahasa Indonesia relevansi artinya suatu hubungan, berkaitan 

(Departemen Pendidikan Nasional, 2007). Sedangkan menurut Sukmadinata, relevansi ada dua 

macamnya, yaitu relevansi internal dan relevansi eksternal. Pertma, relevansi internal adalah 

apabila ada kesesuaian atau konsistensi antara beberapa komponen seperti tujuan, isi, proses 

penyampaian dan evaluasi, atau dengan kata lain relevansi internal menyangkut keterpaduan 

antar komponen penyusun yang dibutuhkan. Kedua, relevansi eksternal adalah kesesuaian 

dengan tuntutan, kebutuhan, dan perkembangan yang terjadi pada masyarakat (Sukmadinata, 

2007).  Dengan demikian dapat difahami bahwa relevansi adalah suatu hubungan dan 

kesusaian dengan kebutuhan yang ada dalam masyarakat. 

Pada penelitian ini, kerelevansian yang dijadikan sandaran adalah era saat ini yaitu abad 

yang ke 21, atau lebih tepatnya tahun 2022 dan seterusnya. Peneliti akan mencoba 

membawakan nilai mahar yang ditetapkan oleh ulama empat mazhab, kemudian mencari titik 

kesesuaian pendapat mereka dengan konteks sosial yang ada pada zaman saat ini, sehingga 

konsep mahar bisa lebih jelas difahami dan diterapkan. Pada penelitian ini juga yang dijadikan 



   

113  Qawwam Vol. 16, No. 2 (2022)  

timbangan kerelevanannya yaitu ukuran yang sudah disepakati oleh orang-orang seperti emas, 

perak dan sebagainya. Jadi relevansi yang ingin diraih adalah hubungan atau keterkaitan nilai 

mahar yang ada pada zaman dahulu dengan zaman yang sekarang. Dan peneliti akan mencoba 

menganalisis tentang nilai mahar yang ada dizaman terdahulu, kemudian dikontekstualkan 

dengan perkembangan ekonomi masyarakat zaman sekarang sehingga bisa relevan untuk 

diterapkan di era kontemporer. 

 

C. Pembahasan 

1. Konsep Mahar 

Dari penjelasan tentang makna mahar menurut para ulama empat mazhab bisa 

dirangkumkan pendapat mereka sebagaimana berikut: 

a. Ulama Hanafiyah berpendapat, bahwasanya mahar itu merupakan harta yang menjadi hak 

istri dari suaminya dengan adanya akad atau dukhul. 

b. Ulama Malikiyah berpendapat mengenai mahar, bahwasanya ia sesuatu yang diberikan 

kepada istri baik berupa harta atau yang lainnya sebagai ganti atau imbalan dari istimta’ 

(bersenang-senang) dengannya atau akibat menggaulinya. 

c. Ulama Syafi’iyah berpendapat mengenai mahar adalah sesuatu yang menjadi kewajiban 

suami untuk diberikan kepada istrinya, baik berupa harta ataupun jasa yang disebabkan 

adanya akad nikah atau watha’ (menggaulinya) atau karena merusakkan kehormatan 

wanita secara paksa (memperkosa). 

d. Ulama Hanabilah berpendapat mengenai mahar adalah suatu imbalan dalam nikah baik 

yang disebutkan di dalam akad atau yang diwajibkan sesudahnya dengan kerelaan kedua 

belah pihak atau hakim, atau imbalan dalam hal-hal yang menyerupai nikah seperti watha’ 

syubhat (menggauli seorang tanpa ada kesadaran atau pengetahuan) dan watha’ yang 

dipaksakan seperti diperkosa (Az-Zuhaili, 2011). 

Dari definisi yang dijelaskan di atas tampak bahwa definisi yang dikemukakan oleh 

ulama Hanafiyah membatasi mahar itu hanya dalam bentuk harta atau materi saja, sementara 

definisi yang dikemukakan oleh golongan lainnya seperti Malikiyah, Syafi’iyah dan Hanabilah 

tidak membatasi mahar hanya pada harta saja, melainkan mereka membolehkan dan 

memasukkan jenis atau bentuk-bentuk lain selain harta dalam pengertian mahar, seperti jasa 

atau manfa’at, mengajarkan al-Qur’an dan lain- nya. Sebagaimana yang dijelaskan dalam al-

Qur’an tentang kisah Nabi Musa  as. yang menggembala kambing selama 8 tahun sebagai 

mahar perkawinannya dengan seorang perempuan (Syarifuddin, 2004; 2009), yang Allah 

firmankan dalam surat al-Qashash ayat 27: 



Zulaifi, Konsep Mahar Menurut Pemikiran Ulama Empat Mazhab dan Relevansinya di Era 
Kontemporer 
 

114  

 چ ڭ  ۇ      ۇ  ۆ  ۆ  ۈ     ۈ    ۇٴ  ۋ  ۋ     ۅ  ۅ  ۉۉ  ې  ې  ې  ې  ىى   چ 

Artinya: “Berkatalah dia (Syu'aib): “Sesungguhnya aku bermaksud menikah- kan 

kamu dengan salah seorang dari kedua anakku ini, atas dasar bahwa kamu bekerja 

denganku delapan tahun dan jika kamu cukupkan sepuluh tahun, maka itu adalah 

(suatu kebaikan) dari kamu”. 

Jadi ada dua pendapat yang bisa dijadikan pegangan tentang konsep mahar, pertama 

yang membatasi mahar hanya pada materi semata sebagaimana pendapat mazhab Hanafi, dan 

kedua pendapat jumhur ulama, yang menetapkan konsep mahar yang lebih luas, karena tidak 

dibatasi hanya pada materi melainkan mahar berupa jasa juga diperbolehkan dalam 

pembayarannya ketika pernikahan dilaksanakan. 

 

2. Perbedaan pendapat ulama empat mazhab mengenai penetapan nilai mahar. 

Dengan keumuman dalil yang terdapat dalam nash, baik al Qur’an maupun al Hadis. 

Sehingga menimbulkan pengertian mahar yang masih kontropersi dikalangan ulama. Secara 

umum Bahwasanya yang dikatakan dengan mahar itu ialah sesuatu yang jelas wujudnya baik 

berupa barang atau tidak, jelas  jenisnya, sifatnya, dan sesuatu yang halal, berharga lagi 

bermanfaat (Ghozali, 2003).  

Akibat tidak ada keterangan yang jelas tentang ukuran suatu mahar, sehingga para 

fuqaha telah sepakat bahwa tidak ada batas tertinggi, namun mereka berselisih pendapat 

tentang batas atau ukuran terendah dari suatu mahar (Rusyd, 2016), sebagaimana penjabaran 

pendapat mereka dibawah ini: 

a. Mazhab Hanafi berpendapat, standar mahar yang paling rendah adalah sepuluh dirham, 

standar ukuran mahar ini diqiyaskan oleh mereka dengan ukuran had pencurian, yaitu 

batas minimal barang curian yang dicuri sehingga boleh dia dipotong tangannya. Menurut 

ulama Hanafiyah, pencurian dalam jumlah satu dinar yang setara dengan 4,25 gram emas 

atau sepuluh dirham yang setara dengan 10 x 2,975 gram perak murni (Anon., 2022), 

sebagai ekualitas prempuan dalam menerima mahar- nya (Az-Zuhaili, 2011). Tetapi dasar 

yang digunakan oleh ulama Hanafiyah dalam mengqiyaskan batas minimal mahar, yaitu 

dasar hukuman potong tangan dalam kasus pencurian. Karena bagi mereka kedua hukum 

ini sama-sama memberikan kewenangan dan penglegalan untuk memperolah manfaat dari 

anggota tubuh dengan imbalan harta, sebagaimana potong tangan karena melakukan 

pencurian terhadap harta yang sudah mencapai satu nisab yaitu 10 dirham, sedangkan 

menggauli dengan imbalan berupa mahar. Namun dalam pengqiyasan ini perbedaannya 



   

115  Qawwam Vol. 16, No. 2 (2022)  

sangat nampak sekali, dan qiyas seperti ini juga dinyatakan lemah oleh mayoritas ulama, 

dikarenakan hukuman potong tangan yang dimaksud sangatlah berbeda dengan menggauli 

(Rusyd, 2013). 

b. Mazhab Maliki berpendapat, standar mahar yang dijadikan barometer atau ukuran paling 

rendah adalah seperempat dinar yang setara dengan tiga dirham yaitu 3 x 2,975 gram perak 

murni yamg sama sekali tidak mengandung campuran apapun. Atau pemberian mahar bisa 

juga dengan barang-barang yang suci dan terbebas dari najis yang ekuivalen dengan nilai 

harganya, yaitu yang berupa barang, hewan atau binatang ternak, dan bangunan atau 

sepetak tanah yang didapatkan atau dibeli dengan cara yang sah, dan terdapat manfaat 

menurut ketetapan syara’. Artinya boleh dimanfaatkan, bukan seperti alat-alat hiburan dan 

sesuatu yang sia-sia seperti kecapi, seruling, serangga dan sebagainya. Serta maharnya itu 

juga bisa diserahkan kepada istri, yang ukurannya, jenisnya, dan bentuknya jelas (Az-

Zuhaili, 2011). 

c. Mazhab Syafi’i dan Hambali memiliki pendapat yang sama, mereka berpendapat bahwa 

tidak ada batasan terendah dari mahar. Jadi sah atau tidaknya mahar tidak diukur dengan 

jumlah harta yang sedikit ataupun banyak. Kategori mahar itu adalah segala sesuatu yang 

sah untuk diperjual belikan atau sesuatu yang memiliki nilai jika diekuivalenkan. Dan 

sesuatu yang tidak memilki nilai, maka tidak bisa dijadikan mahar, selama tidak bisa diukur 

untuk mencapai pada batasan yang tidak bisa dinilai. Begitu juga dimakruhkan jika seorang 

tidak menentukan maharnya di saat melaksanakan akad, karena hal ini dapat menimbulkan 

persengketaan dikemudian hari jika belum ditetapkan ukuran, jenis, macam dan 

bentuknya. Oleh karena itu, untuk keluar dari khilaf ulama maka disunnahkan bagi 

seorang suami saat memeberikan maharnya agar tidak kurang dari sepuluh dirham, 

sehingga terbebas dari perselisihan orang yang menetapkan mahar lebih sedikit daripada 

yang demikian itu (Az-Zuhaili, 2011). 

Jadi yang menjadi faktor penyebab silang pendapat para ulama pada penentuan mahar 

ini ada dua faktor utama yang paling nampak: 

Pertama, ketidak jelasan apakah fungsi akad nikah sebagai sarana tukar menukar 

berdasarkan kerelaan menerima ganti, baik sedikit atau banyak, sebagaimana yang berlaku 

dalam akad jual beli, atau sebagai suatu ibadah yang sudah ada ketentuannya. Sebab dari satu 

aspek, berkat adanya mahar seorang lelaki dapat memiliki manfaat-manfaat pada seorang 

wanita untuk selamanya, sehingga dengan begitu ini mirip dengan kompensasi. Dan dari aspek 

yang lain, adanya larangan mengadakan persetujuan untuk menafikan mahar atau maskawin, 

sehingga dengan begitu ini mirip dengan ibadah. 



Zulaifi, Konsep Mahar Menurut Pemikiran Ulama Empat Mazhab dan Relevansinya di Era 
Kontemporer 
 

116  

Kedua, adanya pertentangan antara qiyas yang menuntut adanya pembatasan 

maskawin dengan pengertian sebuah hadits yang tidak menuntut adanya pembatasan. Qiyas 

yang menuntut adanya pembatasan ialah, seperti yang telah dikemukakan bahwa pernikahan 

itu ibadah, dan setiap ibadah itu sudah ada ketentuan-ketentuannya. Sementara hadits yang 

pengertiannya tidak menuntut adanya pembatasan mahar ialah hadits Sahal bin Sa’idi yang 

telah disepakati keshahihannya yang telah penulis uraikan sebelumnya. 

Sebagaimana sabda Nabi Muhammad shallahualaihi wa sallam, “carilah, walau hanya 

cincin besi”. Hal ini menunjukkan bahwa batasan minimal maskawin. Tentang qiyas yang 

dijadikan pedoman oleh para ulama yang mengharuskan adanya pembatasan maskawin, tidak 

dapat diterima. Karena kalau dilihat dari dua aspek maka akan memunculkan penegasan 

mengenai mahar tersebut. Pertama, sesungguhnya maskawin adalah suatu bentuk ibadah. 

Kedua, ibadah itu memiliki ketentuan. Kedua hal inilah yang menjadi bahan perselisihan 

cukup tajam di antara para ulama. Karena dalam syariat ada ibadah-ibadah yang tidak 

ditentukan. Bahkan yang diwajibkan itu pula hanya melakukannya minimal yang dapat 

memenuhi nama ibadah tersebut (Rusyd, 2016). 

 

3. Konsep Mahar yang Relevan dengan Pemikiran Ulama Empat Mazhab 

Mahar sebagai salah satu hak perempuan, sebagaimana yang disebutkan dalam 

undang-undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang perkawinan. Pada undang-undang tersebut 

hanya menyebut secara umum perkawinan adalah sah apabila dilakukan menurut masing-

masing hukum agamanya. Sedangkan mahar sebagai salah satu bidang perkawinan menjadi 

kekuasaan absolut pengadilan agama. 

Adapun hukum pembayaran mahar sendiri diatur dalam Kompilasi Hukum Islam 

(KHI), yang termaktub dalam pasal 30 dan 34 sebagai berikut: 

Pasal 30 

Calon mempelai pria wajib membayar mahar kepada calon mempelai wanita yang jumlah, 

bentuk dan jenisnya disepakati kedua pihak. 

Pasal 34 

1) Kewajiban menyerahkan mahar bukan merupakan bukan merupakan rukun dalam 

perkawinan. 

2) Kelalaian menyebut jenis dan jumlah mahar pada waktu akad nikah tidak menyebabkan 

jumlah perkwinan. Begitu pula halnya dalam keadaan mahar masih terhutang, tidak 

mengurangi sahnya perkawinan (Damiz, 2016). 



   

117  Qawwam Vol. 16, No. 2 (2022)  

Dari pasal 30 bisa difahami bahwa calon mempelai pria wajib membayar mahar yang 

telah disepkati oleh kedua belah pihak, baik mempelai pria ataupun wanita dalam jumlah, 

jenis, dan bentuknya. Karena Muslim Indonesia rata-rata menganut mazhab Syafi’i yang 

dimana tidak ada batasanya, maka agar lebih adil para ulama Indonesia sepakat dengan adanya 

perjanjian mahar antara kedua mempelai, agar lebih adil dan sesuai dengan adat istiadat di 

Indonesia. Begitu juga pada pasal 34 bisa difahami bahwa mahar merupakan pemberian wajib 

dari calon suami. Dan mahar bukan merupakan rukun perkawinan sehingga ketika tidak 

membayar mahar pada saat akad masih sah meskipun harus membayar setelah akad. Dan juga 

mahar bisa di hutang. Hal ini juga sesuai dengan keterangan dari mazhab syafi’i dimana mahar 

boleh di hutang. 

Mengenai pembayaran mahar apabila dilihat kerelevanannya dengan masyara- kat di 

Indonesia, maka pendapat mazhab Syafi’ilah lebih sesuai dibanding pendapat mazhab Malik, 

dengan alasan bahwa produk hukum dari mazhab Syafi’i sesuai kultur dan keadaan masyarakat 

di Indonesia yang rata-rata kelas menengah kebawah. Hal ini juga didukung oleh organisasi 

islam yang terbesar di Indonesia yaitu Nahdatul Ulama dimana golongan ini mengikuti 

mazhab Syafi’i. Karena pendapat mazhab Syafi’i ini bertujuan untuk mempermudah mempelai 

pria dalam pembayaran mahar dan tidak mempersulit suatu proses pernikahan. Apabila di 

Komparasikan dengan pendapat mazhab yang lain maka mazhab Syafi’i yang lebih relevan 

karena hal itu juga tetap bisa menghargai kedudukan seseorang perempuan berdasarkan 

kemampuan mempelai prianya. 

 

D. KESIMPULAN 

Mahar adalah sesuatu pemberian yang wajib dari seorang suami kepada istrinya. 

Adapun konsep mahar yang ditetapkan oleh ulama empat mazhab, seperti ulama Hanafiyah 

menetapkan mahar dengan adanya akad atau dukhul. Kemudian Ulama Malikiyah menetapkan 

mahar sebagai ganti atau imbalan dari istimta’ (bersenang-senang) dengannya atau akibat 

menggaulinya. Ulama Syafi’iyah berpendapat pemberian mahar disebabkan adanya akad nikah 

atau watha’ atau karena merusakkan kehormatan wanita secara paksa (memperkosa). 

Sedangkan Ulama Hanabilah berpendapat, bahwa mahar itu adalah suatu imbalan dalam nikah 

baik yang disebutkan di dalam akad atau yang diwajibkan sesudahnya dengan kerelaan kedua 

belah pihak atau hakim, atau imbalan dalam hal-hal yang menyerupai nikah seperti watha’ 

syubhat (menggauli seorang tanpa ada kesadaran atau pengetahuan) dan watha’ yang 

dipaksakan seperti diperkosa. 

Ulama empat mazhab telah bersepakat tentang tidak adanya batas maksimal atau 



Zulaifi, Konsep Mahar Menurut Pemikiran Ulama Empat Mazhab dan Relevansinya di Era 
Kontemporer 
 

118  

tertinggi dari pada mahar, sedangkan mereka berbeda pendapat tentang batas terendah dari 

mahar. Ulama Hanafiyah menetapkan batas terendah mahar adalah 10 dirham, yang 

disandarkan pada hadis Jabir tentang ukuran mahar yang tidak boleh kurang dari 10 dirham 

dan diikuti oleh sahabat yang lain seperti Umar, Ali dan Abdullah bin Umar. Kalau menurut 

ulama Malikiyah, mereka berpendapat bahwa batas terendah dari mahar itu adalah 3 dirham 

atau seperempat dinar, yang disandarkan pada pengqiyasan had potong tangan dan maslahah 

untuk menghormati wanita. Sedangkang ulama Syafi’iyah tidak memberikan batas terendah 

dari mahar, yang terpenting bernilai dan berharga maka boleh dijadikan mahar. Begitu juga 

dengan ulama Hanabilah yang tidak menetapkan batas terendah mahar. Tujuannya untuk 

memberikan kemudahan dan tidak memberatkan dalam menjalankan syariat, karena itu 

merupakan tujuan utama dari syariat, serta tidak ada hadis yang shahih untuk dijadikan dalil 

dalam penetapan batas mahar. 

Perkembangan ekonomi yang dialami oleh masyarakat pada dekade ini masih terbilnag 

prasejahtera, karena masih ada pada sektor prekonomian yang butuh pengembangan yang 

lebih dinamis. Begitu juga tingkat kemiskinan yang masih belum bisa diatasi dengan praktis. 

Konsep mahar yang relevan dengan perkembangan prekonomian pada dekade akhir 

ini adalah  konsep mahar yang ditetapkan oleh ulama Syafi’iyah, karena banyak faktor yang 

mendukungnya. Diantaranya adalah prinsip yang sesuai dengan KHI di Indonesia dan 

masyarakat yang mayoritas menganut mazhab syafi’i serta perekonomian masyarakat yang 

masih prasejahtera. 

 

REFERENSI 

Al ‘Ati, H.A., 1984. Keluarga Islam. Surabaya: Bina Ilmu. 
Al-Musayyar, S.A., 2008. Islam Bicara Soal Seks, Percintaan & Rumah Tangga. Jakarta: Erlangga. 
Al-Syatibi, A.I., 2002. Al-Muwafaqat Fi Ushul Al-Ahkam, Juz II. Beirut: Dâr al-Fikr. 
An-Naim, A.A., 1994. Dekonstruksi Syari’ah, terj. Yogyakarta: LKiS. 
Anon. 2022. Perbedaan Dinar dan Dirham, Alat Transaksi atau Investasi? Redaksi OCBC 

NISP. [online] Available at: 
<https://www.ocbcnisp.com/id/article/2022/01/19/dirham>. 

Apartando, P., 1994. Kamus populer. Surabaya: PT. Arkola. 
Apriyanti, A., 2017. Historiografi Mahar dalam Pernikahan. An Nisa’a, [online] 12(2), pp.163–

178. Available at: <http://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/annisa163>. 
Az-Zuhaili, W., 2011. Fiqih Islam wa adillatuhu, terj. Abdul Hayyie al-Kattani, dkk. Jakarta: Gema 

Insani. 
Damiz, H., 2016. Konsep Mahar Dalam Prespektif Dan Perundang-Undangan. Jurnal Yudisial, 

6(1), p.27. 
Departemen Pendidikan Nasional, 2007. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka. 
Djubaidah, N., 2010. Pencatatan Perkawinan & Perkawinan Tidak Dicatat. Jakarta: Sinar Grafika. 



   

119  Qawwam Vol. 16, No. 2 (2022)  

Gani, B.A. and Hayati, A.H.A., 2017. Pembatasan Jumlah Mahar Melalui Keputusan 
Musyawarah Adat Kluet Timur. Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam, 
[online] 1(1), pp.174–204. Available at: 
<http://jurnal.arraniry.ac.id/index.php/samarah>. 

Ghozali, A.R., 2003. Fiqh Munakahat. Jakarta: Kencana. 
Khalid, I., 2020. Cerita Dibalik Mahar Nikah Sandal Jepit dan Segelas Air di Bully Warganet. 

Kompas. [online] Available at: 
<http://regional.kompas.com/read/2020/07/06/05110091/ cerita-dibalik-mahar-
nikah-sandal-jepit-dan-segelas-air-di-bully-warganet?amp>. 

Khallaf, A.W., 1978. Ilmu Ushul Al-Fiqh. Kairo: Dar Al-Qalam. 
Khisni, A., 2014. Hukum Islam. 
Mardani, M., 2011. Hukum Perkawinan Islam. Yogyakarta: Graha Ilmu. 
Maswanto, A.R., 2019. Reaktualisasi Dan Kontekstualisasi Pemahaman Hukum Islam Di Era 

Industri 4.0. CENDEKIA: Jurnal Studi Keislaman, 5(2), pp.173-198. 
Muhyidin, M. and Supeno, I., 2019. Pergeseran Orientasi Pemikiran Hukum Islam 

Kontemporer (Pembaharuan Pemahaman Hukum Islam Dari Legal-Eksoterik Menuju 
Substantif-Esoterik). Diponegoro Private Law Review, 4(1). 

Multazam, 2020. Tinjauan hukum islam terhadap ketentuan pembayaran biaya adat sebelum akad nikah 
(studi kasus di desa pemenang barat kec. Pemenang kab. Lombok utara). UIN Mataram. 

Rusyd, I., 1990. Tarjamah Bidayatul Mujtahid, Jilid II. Semarang: As-Syifa’. 
Rusyd, I., 2013. Bidayatul Mujtahid Wa Nihayatul Muqtashid. Jakarta: Ak Barmedia. 
Rusyd, I., 2016. Bidayatul Mujtahid, penerjemah Al Mas’udah, jilid 2. Jakarta: Pustaka Al Kausar. 
Soewadji, J., 2012. Pengantar Metodologi Penelitian. Jakarta: Mitra Wacana Media. 
Sukmadinata, N.S., 2007. Pengembangan Kurikulum: Teori dan Praktek. Bandung: Remaja Rosda 

Karya. 
Syarifuddin, A., 2004. Hukum Perkawinan Islam di Indonesia. Jakarta: Putra Grafika. 
Syarifuddin, A., 2009. Hukum Perkawinan Islam di Indonesia antara Fiqh Munakahat dan Undang-

undang Perkawinan. Jakarta: Kencana Prenada Media Group. 
Tirmidzi, T., 1998. Jami’ul Kabir, Jilid 2. Beirut: Dar Al Garibul Islam. 
Uyun, Y.H., 2019. Dapat Mahar Rp 500 Juta, 1 Hektar Lahan dan Mobil. Tribunnews. [online] 

Available at: <http://m.tribunnews.com/amp/regional/2019/06/24/ Dapat-Mahar- 
Rp-500-Juta-1-Hektar-Lahan-dan-Mobil?page>. 

Zuhdi, M.H., 2013. Formulasi Teori Mashlahah Dalam Paradigma Pemikiran Hukum Islam 
Kontemporer. Istinbath, 12(1). 

 

 

 

 

 

 

  

  



Zulaifi, Konsep Mahar Menurut Pemikiran Ulama Empat Mazhab dan Relevansinya di Era 
Kontemporer 
 

120  

 


