QAWWAM: JOURNAL FOR GENDER MAINSTREAMING
ISSN: 2086-3357 (p); 2540-9182 (e)

Vol. 16, No. 2 (2022), hal. 105-120, doi: 10.20414/gawwam.v16i2.5348
http://journal.uinmataram.ac.id/indeks.php/gawwam

Konsep Mahar Menurut Pemikiran Ulama Empat Mazhab dan
Relevansinya di Era Kontemporer

Zulaifi
Pascasarjana Universitas Islam Negeri (UIN) Mataram

zulaefialfi5@gmail.com

Abstract : The purpose of the article is to reveal how much wealth should be spent to pay
dowry by using the theory of mashlahah and its relevance to translating the value of
dowry in the time of the Prophet which is relevant in the contemporary era. Dowry is
something that is obligatory according to the majority of scholars, so that in marriage it is
obligatory for a husband to give a dowry to his wife. Mahar is not a symbol of buying and
selling, but as a respect for women and a symbol of love. Explicitly the amount of dowry is
not mentioned in the texts, so that the scholars of the four madhhabs agree that there is
no upper limit. Qualitative research is in the form of a literature review, using a
comparative analysis method to compare the thoughts of the four madhhab scholars
regarding the concept of dowry. The results show that there are differences of opinion on
the lowest dowry value, as the Hanafi school of thought sets a minimum limit of 10
dirhams which is equivalent to IDR 417,000. The Malik school stipulates 3 dirhams which
are equivalent to IDR 125,000. The Shafii and Hambali schools do not set a lower limit.
However, there are some people who misunderstand the concept of dowry and get out of
existence, such as giving dowry in the form of flip-flops, cooking oil and so on.

Keywaords: contextual, relevant, dowry, and contemporary

Abstrak: Tujuan artikel untuk mengungkap seberapa banyak harta yang sepatutnya
dikeluarkan untuk membayar mahar dengan menggunakan teori mashlahah dan
relevansi untuk menerjemahkan nilai mahar di zaman rasulallah yang relevan di era
kontemporer. Mahar adalah sesuatu pemberian yang wajib menurut mayoritas ulama,
sehingga dalam pernikahan diwajibkan seorang suami untuk memberikan mahar kepada
istrinya. Mahar bukan lambang jual-beli, tetapi sebagai penghormatan terhadap
perempuan dan lambang cinta kasih sayang. Secara eksplisit mahar tidak disebutkan
rincian jumlahnya pada nash, sehingga sepakat ulama empat mazhab tidak ada batas
tertingginya. Penelitian kualitatif berupa kajian studi pustaka, dengan metode analisis
komparatif untuk membandingkan pemikiran ulama empat mazhab mengenai konsep
mahar. Hasil Menunjukkan bahwa perbedaan pendapat nilai terendah mahar, seperti
mazhab Hanafi menetapkan 10 dirham batas terendah yang setara dengan Rp 417.000.
Mazhab Malik menetapkan 3 dirham yang setara Rp 125.000. Mazhab Syafi'i dan
Hambali tidak menetapkan batas terendahnya. Namun ada sebagian orang yang salah
faham dengan konsep mahar dan keluar dari eksistensinya, seperti memberikan mahar
berupa sendal jepit, minyak goreng dan sebagainya.

Kata kunci: kontekstual, relevan, mahar dan kontemporer.

105 Qawwam Vol. 16, No. 2 (2022)


http://journal.uinmataram.ac.id/indeks.php/qawwam
mailto:zulaefialfi5@gmail.com

Zulaifi, Konsep Mabar Menurut Pemikiran Ulama Empat Mazhab dan Relevansinya di Era
Kontemporer
A. Pendahuluan

Mahar merupakan sesuatu yang harus diberikan oleh pria kepada wanita yang akan
menjadi istrinya atau pemberian yang wajib dari suami kepada istrinya. Karena pernikahan itu
merupakan suatu pristiwa yang Sakral dan istimewa dialami oleh sepasang insan dalam
hidupnya. Namun sebagaimana yang kita saksikan pada sekelompok masyarakat tentang
mahar mulai diperbincangkan, mengenai pemahaman yang masih keliru pada sebagian
masyarakat dengan konsep mahar yang ditetapkan dan diberlakukan oleh syariat Islam.

Fenomena yang pernah terjadi pada sebagian daerah, ada masyarakat yang memberikan
maharnya dengan kuantitas yang tidak pantas, bahkan timbul anggapan ada unsur peremehan
pada syariat Islam, seakan berkesan bermain-main dalam pelak- sanaannya, padahal pemberian
mahar itu adalah suatu yang urgen dalam pernikahan, sehingga menimbulkan problematika
terkait pemberian mahar tersebut. Karena sebagai mana yang disaksikan pada sebagian
masyarakat mengenai mahar yang diberikan itu terlalu remeh. Seperti sandal jepit, segelas air,
uang senilai Rp 1000 dan sebagainya (Khalid, 2020)

Terkadang ada juga yang maharnya terlalu melambung tinggi, sehingga menjadi
permasalahan bagi pihak tertentu. Seperti uang Rp 500.000.000, tanah ratusan hektar dan
sebagainya (Uyun, 2019). Jadi diantara keadaan yang banyak dikeluhkan oleh sebagian
masyarakat dan khususnya oleh para laki-laki sebelum berlangsungnya akad pernika- han
adalah persoalan mahar. Dikarenakan tingginya permintaan mahar dari pihak calon pengantin
wanita, sehingga pernikahan seringkali tertunda dan bahkan batal untuk dilaksanakan. Bahkan
ada juga yang kuantitas maharnya ditentukan oleh tingginya derajat dan pendidikan dari wanita
yang akan dinikahi. Semakin tinggi pendidikan wanita yang akan dinikahinya, maka semakin
tinggi pula permintaan mahar dari pihak wanita kepada pihak laki-laki yang akan menikahinya
(Multazam, 2020). Sehingga banyak dampak negatif yang muncul dari problem ini seperti
terjadinya perzinahan, pelecehan seksual, membujang sampai mati dan penyakit moral lainnya
yang timbul di masyarakat. Hal ini tentu sangat berbahaya bagi kelangsungan hidup suatu
bangsa. Maka untuk itu, perlu kiranya untuk melakukan peninjauan secara diskursif mengenai
tentang permasalahan dari mahar yang ahir-ahir ini mulai viral dikalangan masyarakat
setempat.

Mengenai tentang mahar, sebagaimana yang diteliti oleh Burhanuddin A. Gani dan
Ainun Hayati. Mencoba mengulas dari fenomena mahar dengan penelitian yang mengarahkan
pembahasannya pada aspek yang melatarbelakangi pembatasan jumlah mahar yang ditetapkan
oleh masyarakat adat kecamatan Kluet Timur dan tinjauan figh terhadap praktek pembatasan

106



jumlah mahar yang telah ditetapkan masyarakat adat kecamatan Kluet Timur (Gani and
Hayati, 2017).

Begitu juga dalam penelitian yang dilakukan Apriyanti, M.Ag, yang lebih mengacu pada
sejarah dan beriorentasikan ingin mengungkapkan asal muasal mahar dalam pernikahan.
Dengan mengambil sampel dari bangsa arab jahiliyah, Yunani kuno dan sebagainya.
Sedangkan tulisan ini lebih kepada nilai hukum dari mahar tersebut, dengan persfektif ulama
mazhab yang empat. Sekalipun metode penelitian yang digunakan sama yaitu penelitian
normatif yang mengacu pada study pustaka, namun letak perbedaannya adalah tinjauan dari
kitab yang ditelaah (Apriyanti, 2017).

Pada tulisan ini akan mencoba mengeluarkan bagaimana konsep dan makna mahar yang
sesungguhnya, sebagaimana yang diinginkan oleh syariat islam melalui penjelasan para ulama
empat mazhab, serta ditinjau dengan realitas sosial yang terjadi di masyarakat sekarang ini.
Sehingga nantinya bisa mendapatakan konsep mahar yang relevan untuk diterapkan pada
lapisan masyarakat, dan juga untuk menghindarkan kerancuan yang timbul pada masyarakat
dalam penetapan nilai mahar. Karena sudah menemukan acuan yang bisa dipercaya dan
dijadikan sebagai pegangan yang normatif.

Kalau kita menelisik hukum Islam yang mendudukkan perempuan sebagai makhluk
tethormat dan mulia, maka diberikan hak untuk menerima mahar, bukan pihak yang sama-
sama memberi mahar. Mahar merupakan salah satu bentuk hadiah yang diberikan seorang pria
sebagai ungkapan kesetiaan cintanya kepada calon istrinya (Al-Musayyar, 2008).

Ekualitas laki-laki dan perempuan bukan diimplementasikan dengan cara pembe- rian
mahar. Karena mahar bukan lambang jual-beli, tetapi lambang penghormatan terhadap
perempuan sekaligus sebagai lambang kewajiban tanggung jawab suami memberi natkah
kepada istri, selain lambang cinta kasih sayang suami terhadap istri, sebagaimana dikemukakan
ulama Syafi’iyah (Djubaidah, 2010). Memang di dalam Al Qur'an dan As Sunah tidak
memberikan petunjuk yang pasti dan spesifik dari nilai yang selayaknya di jadikan mahar itu
adalah uang. Singkatnya, mahar boleh berupa uang, perhiasan, perabot rumah tangga,
binatang, jasa, harta perdagangan atau benda-benda lainnya yang mempunyai harga (manfaat)
(Mardani, 2011).

Islam menilai mahar itu bersifat simbolis yaitu peranan kaum pria yang berfungsi
sebagai keamanan dan ekonomi keluarganya. Jadi, mahar bukanlah suatu tujuan yang tidak
harus diutamakan (Al ‘Ati, 1984). Namun dalam ayat Alquran ditemukan isyarat yang dapat
dipahami nilai mahar itu cukup tinggi, seperti dalam firman Allah dalam surat an-Nisa’ (4) ayat

20:

107 Qawwam Vol. 16, No. 2 (2022)



Zulaifi, Konsep Mabar Menurut Pemikiran Ulama Empat Mazhab dan Relevansinya di Era
Kontemporer

P
L Qa0 Q Q20 Q@ LA
° ® R < < LY b K <

A0 Gl

L

Artinya: Jika kamu menginginkan menukar istri dan kamu telah memberikan kepada
salah seorang di antara mereka sebesar ginthar, maka janganlah kamu ambil daripadanya

sedikit pun; apakah kamu kamu mengambil secara kebo- hongan dan dosa yang nyata.

Kata Qinthar pada ayat ini diartikan dengan setumpuk gunung emas atau segudang
emas. Jadi mahar dengan ukuran qinthar itu tidak bisa diukur dengan suatu besaran. Namun
lebih bisa dipahami dengan keadaan yang membuat hati puas dan lega dalam menerima mahar
yang diberikan dari seorang suami (Ghozali, 2003).

Demikian juga dalam hadis Nabi yang menceritakan ada seorang perempuan yang
dinikahi dengan mahar berupa sepasang sandal jepit. Sebagaimana berikut ini:

B i Ooa Bl O el (8 gy ¢ pale G i) B Ciana 108 () 3B 0 pule (B (s A
SIBLE ;0 (aal B ety ey dudll e il ol 43le H e 0 Jpl) O (il e &35

Artinya: Diceritakan dari Syu’bah, dari ‘Aashim bin ‘Ubaidillah, dia berkata: aku

mendengar Abdullah bin ‘Aamir bin Rabi’ah dari bapaknya, bahwasanya ada prempuan

dari bani Fazarah menikah dengan maskawin sepasang sandal jepit. Kemudian rasulallah
saw. bersabda kepada itu prempuan: apakah engkau rela dengan bagianmu dari sepasang
sandal jepit? Dia menjawab: aku rela. Kemudian rasulallah membolehkannya. (HR.

Tirmidzi) (Tirmidzi, 1998).

Akibat tidak ada keterangan yang jelas tentang ukuran suatu mahar, sehingga para
fuqaha telah sepakat bahwa tidak ada batas tertinggi, namun mereka berselisih pendapat
tentang batas atau ukuran terendah dari suatu mahar (Rusyd, 2016) sebagaimana penjabaran
pendapat mereka dibawah ini:

a. Mazhab Hanafi berpendapat, standar mahar yang paling rendah adalah sepuluh dirham
yaitu setara dengan 10 x 2,975 perak murni (Rusyd, 2013).

b. Mazhab Maliki berpendapat, standar mahar yang dijadikan barometer atau ukuran paling
rendah adalah seperempat dinar yang setara dengan tiga dirham yaitu 3 x 2,975 gram
perak murni yamg sama sekali tidak mengandung campuran apapun (Az-Zuhaili, 2011).

C. Mazhab Syafi’i dan Hambali memiliki pendapat yang sama, mereka berpendapat bahwa

tidak ada batasan terendah dari mahar. Jadi sah atau tidaknya mahar tidak diukur dengan

108



jumlah harta yang sedikit ataupun banyak. Kategori mahar itu adalah segala sesuatu yang
sah untuk diperjual belikan atau sesuatu yang memiliki nilai jika diekuivalenkan (Az-
Zubhaili, 2011).

Dengan tidak adanya petunjuk yang pasti tentang mahar, maka fugaha’ telah sependapat
bahwa bagi mahar itu tidak ada batas tertingginya (Rusyd, 1990). Hal ini karena mahar
bukanlah harga untuk membeli kenikmatan bagi laki-laki, namun pemberian (nihlah), yaitu
pemberian yang tidak memerlukan balasan. Namun dalam batas minimalnya terdapat berbeda
pendapat dikalangan ulama.

Sehingga timbul pertanyaan, Bagaimana konsep dan makna Mahar yang sebenarnya
menurut pemikiran ulama empat mazhab? Dan apa yang menyebabkan perbedaan pendapat
mereka? Serta Bagaimana relevansi mahar menurut konsep yang ditawarkan oleh ulama empat
mazhab di era kontemporer?

Dalam Penelitian ini penulis menggunakan jenis penelitian kualitatif berupa kajian studi
pustaka (library research) yang mana penelitian ini merupakan kajian yang menitik beratkan
pada analisis atau interpretasi bahan tertulis berdasarkan konteks- nya (Soewadji, 2012). Begitu
juga metode analisis data yang digunakan penulis dalam penelitian ini adalah metode analisis
komparatif. Metode ini digunakan untuk membandingkan konsep-konsep yang ditetapkan
oleh para ulama empat mazhab, kemudian diiterpretasi- kan dalam konteks kekinian sehingga
bisa dikatakan relevan dengan era kontemporer. Sebagaimana yang dinyatakan oleh Barney
G.Galaser dan Anselm L. Strouss, tentang analisis komperatif, yaitu dengan melalui beberapa
tahap diantaranya (Soewadji, 2012):

1. Tahap membandingkan konsep yang dapat diterapkan pada tiap kategori.
2. Tahap memadukan kategori dan konsep-konsep yang dibahas.
3. Tahap membatasi lingkup konsep yang dipadukan.

4. Tahap interpretasi konsep dengan konteks.

Metode analisis komparatif ini dipilih oleh penulis karena tujuan dari penelitian karya
tulis ilmiah ini adalah membandingkan pemikiran ulama empat mazhab, tentang konsep yang
ditetapkan dalam nilai mahar yang akan diberikan saat pernikahan. Dengan demikian,
diharapkan penggunaan metode analisis data komparatif ini mampu memberikan jawaban-

jawaban yang memuaskan sesuai dengan yang diharapan dalam karya tulis ilmiah ini.

109 Qawwam Vol. 16, No. 2 (2022)



Zulaifi, Konsep Mabar Menurut Pemikiran Ulama Empat Mazhab dan Relevansinya di Era
Kontemporer

B. Landasan Teori

1. Teori Mashlahah dalam maqasid al syari’ah

Istilah yang tepat dalam menyatakan konsep maqashid al syari’ah tersebut adalah
kemaslahatan atau al maslahah, karena penetapan hukum dalam syariat Islam bersumber dan
bermuara pada maslahat, yaitu demi mewujudkan kebaikan yang bersifat umum dan
menyeluruh sekaligus menghindarkan keburukan dari umat atau dengan kata lain menarik
manfaat dan menolak mudarat. Dengan demikian, menjadi jelas tujuan dan perinsip yang
mendasar dari bangunan paradigma syariat hukum Islam adalah mashlahah. Ungkapan
mashlahah yang lebih operasional atau dikenal oleh kebanyakan orang dengan sebutan
“keadilan sosial”. Teori mashlahah ini juga ada kemiripan dengan istilah yang dibawakan oleh
Masdar F. Mas’udi, dimana mashlahah itu disebut sebagai teori cita keadilan sosial dalam
hukum Islam dikarenakan mengutamakan keadilan dan perbaikan (Zuhdi, 2013).

Mashlahah juga bisa dimakni dengan mendatangkan manfaat dan menolak mudharat
(bahaya) dalam rangka menjaga keotentikan maksud atau tujuan syara’ (hukum Islam) yang
sebenarnya. Ada lima tujuan syara’ yang patut dipelihara dan dijaga, diantaranya adalah
memelihara dan menjaga agama, jiwa, akal, keturunan dan harta. Ketika seseorang melakukan
suatu tindakan yang pada intinya untuk memelihara kelima pokok dari tujuan syara’ di atas,
maka tindakannya itu dikatakan mashlahah. Dan bisa disimpulkan bahwa yang disebut dengan
mashlahah itu adalah suatu tindakan yang dibenarkan oleh hukum karena mengandung
kebaikan dan manfaat bagi segenap manusia atau pada dirinya sendiri terhadap jasmani, akal,
jiwa, harta dan kehormatan yang dimiliki dengan tujuan untuk menjaga maqghasid al syari’ah.

Mashlahah atau maslahah mursalah (kesejahteraan umum) sering didefinisi- kan oleh
ulama ushul figh sebagai mashlahah yang tidak disyari’atkan oleh Tuhan untuk mewujudkan
maslahah itu sendiri, serta tidak terdapat dalil yang menunjukkan pengakuan dan
pembatalanya, seperti sahabat untuk menciptakan penjara atau mencetak vang (Khallaf, 1978).
Menurut Ahmed An Naim, konsep maslahah ini sangat mirip dengan ide tentang kebijakan
umum (public policy) atau kebijakan hukum (the policy of the law) dalam tradisi Barat (An-
Naim, 1994).

Konsep mashlahah ini kemudian dijadikan dasar bagi para fugaha untuk merumuskan
konsep magashid alsyari’ah yang akan menjadi landasan dalam penetapan hukum Islam.
Berbeda dengan pendekatan kebahasaan terhadap sumber hukum Islam yang menitik
beratkan kepada pendalamn sisi kaidah-kaidah kebahasaan untuk menemukan suatu makna
tertentu dari teks-teks suci, maka dalam pendekatan melalui maqashid al-syari’ah kajian lebih

110



dititik beratkan pada melihat nilai-nilai yang berupa kemaslahatan manusia dalam setiap taklif
yang diturunkan Allah swt. Pendekatan ini dilakukan atas dasar pertimbangan bahwa ayat-ayat
hukum dalam Al Qur’an sangat terbatas jumlahnya, sementara permasalahan masyarakat
senantiasa muncul. Dalam menghadapi berbagai permasalahan yang timbul ini, harus diiringi
dengan kemajuan dalam pengetahuan serta pemahaman yang mencakup keseluruhan dari
permasalahan tersebut.

Berdasarkan pemahaman Syatiby terhadap teks-teks pada nash, ia mencoba untuk
menyimpulkan bahwa maqashid al syari’ah dalam arti kemaslahatan dapat ditemukan dalam
aspek-aspek hukum secara keseluruhan, artinya apabila terdapat permasalahan-permasalahan
hukum yang tidak jelas dimensi kemaslahatanya, maka ia dapat dianalisis melalui maqashid al-
syari’ah yang dapat dilihat dari ruh syari’ah dan tujuan umum dari pewahyuan agama Islam.
Menurut Syatiby, hakikat atau tujuan awal pemberlakuan syari’ah adalah mewujudkan dan
memelihara unsur pokok yaitu agama, jiwa, keturunan, akal, dan harta. Dalam usaha
mewujudkan dan memelihara lima unsure pokok tersebut, Syatbi membagi tingkat maqashid
atau tujuan syari’ah kepada al-haruriyyah, hajiyyah, dan tahsiniyyah (Al-Syatibi, 2002). Maka
dengan demikian, mashlahah yang dijadikan sebagai metode istinbath hukum mampu
memberikan ruang gerak yang lebih menyeluruh dalam penetapan hukum Islam pada
permasalahan kontemporer (Muhyidin and Supeno, 2019).

Trend atau penampilan yang baru dalam kajian Islam dan hukum Islam dilakukan saat
ini dengan jalan melakukan pembentukan tradisi yang berupa transformasi dari turats
(kebiasaan) ke taglid (mengikuti) apa adanya sampai pada tajdid (pembaharuan) karena adanya
perubahan pemahaman disebabkan adanya perbedaan waktu, perbedaan tempat dan kemajuan
ilmu pengetahuan dan teknologi yang sangat mempengaruhi cara pikir manusia dalam
menjawab persoalan kehidupannya, khususnya dalam bidang hukum (Maswanto, 2019).

Para mujtahid harus bisa menangkap perubahan yang terus menerus terjadi dan
mengkalaborasikannya dengan maqashid al-syari’ah. Karena apabila berhadapan dengan situasi
dan kondisi seperti yang disebutkan di atas. Ia harus paham nash (teks) maupun paham
kehidupan (waga’iq), ia wajib memahami “normatif ideologis” dan “empiris historis” Sebagai
timbangan untuk menyesuaikannya (Maswanto, 2019). Hal yang demikian pernah dilakukan
oleh Umar bin Khaththab dalam membagi ghanimah di wilayah Sawad di Iraq. Dalam
pembagian harta rampasan, hak-hak generasi yang akan datang harus dipikirkan, berbeda pada
zaman Nabi bahwa harta rampasan dibagikan hanya kepada tentara saja. Kemudian dilakukan
reformasi oleh Umar bahwa harta rampasan itu dibagikan juga kepada penduduk setempat.

Karena Umar memahami betul makna dari ayat al-Qur’an “ jangan meninggalkan anak cucu

111 Qawwam Vol. 16, No. 2 (2022)



Zulaifi, Konsep Mabar Menurut Pemikiran Ulama Empat Mazhab dan Relevansinya di Era
Kontemporer

yang lemah ekonominya”sehingga umar juga memperhatikan penduduknya yang pada saat itu
merasakan kesempitan hidup (Maswanto, 2019). Apa yang dilakukan oleh Umar di atas
merupakan nafas Islam, yaitu memberikan keadilan yang merata.

Keadilan sebagai manhaj atau metodologi untuk memecahkan suatu permasalahan
hukum yang sebelumnya secara tekstual tidak lazim dan legalitasnya tidak ada, tetapi oleh
Umar melakukannya untuk menggali keadilan substantif dan kontekstual. Baginya bahwa Al
Qur’an itu bukan hanya “kitab hukum”, melainkan sebagai alat untuk “hudan li nas” (petunjuk
bagi manusia), dan al-Qur’annya menghendaki agar manusia hidup dalam bimbingannya, yang
bersifat etis sesuai dengan etika Al Qur’an itu sendiri yang memberikan ragam keadilan dan
kebaikan yang penuh kebijakan, atau disebut dengan “maslahat”. Untuk menggali ruh, jiwa Al
Qur’an tidak cukup hanya memahami teks ayat saja, tetapi sampai pada latar belakang historis
dati ayat itu, sehingga dapat ditangkap “maqashid al-syari’ah” yang benar-benar dikehendaki
oleh Allah SWT (Khisni, 2014). Dari sini dapat ditangkap bahwa di dalam al-Qur’an terdapat
nilai yang disebut sebagai “ideal moral” sebagai manhaj. Para ulama menggali nilai al-Qur’an
itu dijadikan kaidah hukum Islam yang berlaku universal sebagai qawa’id figiyah yang disebut
al-qawa’id al-khamsah.

2. Teori Relevansi

Kata relevansi berasal dari kata relevan, yang bermakna bersangkut paut, yang
memiliki hubungan, yang selaras dengan suatu hal ataupun keadaan (Apartando, 1994).
Menurut kamus besar bahasa Indonesia relevansi artinya suatu hubungan, berkaitan
(Departemen Pendidikan Nasional, 2007). Sedangkan menurut Sukmadinata, relevansi ada dua
macamnya, yaitu relevansi internal dan relevansi eksternal. Pertma, relevansi internal adalah
apabila ada kesesuaian atau konsistensi antara beberapa komponen seperti tujuan, isi, proses
penyampaian dan evaluasi, atau dengan kata lain relevansi internal menyangkut keterpaduan
antar komponen penyusun yang dibutuhkan. Kedua, relevansi eksternal adalah kesesuaian
dengan tuntutan, kebutuhan, dan perkembangan yang terjadi pada masyarakat (Sukmadinata,
2007). Dengan demikian dapat difahami bahwa relevansi adalah suatu hubungan dan
kesusaian dengan kebutuhan yang ada dalam masyarakat.

Pada penelitian ini, kerelevansian yang dijadikan sandaran adalah era saat ini yaitu abad
yang ke 21, atau lebih tepatnya tahun 2022 dan seterusnya. Peneliti akan mencoba
membawakan nilai mahar yang ditetapkan oleh ulama empat mazhab, kemudian mencari titik
kesesuaian pendapat mereka dengan konteks sosial yang ada pada zaman saat ini, schingga
konsep mahar bisa lebih jelas difahami dan diterapkan. Pada penelitian ini juga yang dijadikan

112



timbangan kerelevanannya yaitu ukuran yang sudah disepakati oleh orang-orang seperti emas,
perak dan sebagainya. Jadi relevansi yang ingin dirath adalah hubungan atau keterkaitan nilai
mahar yang ada pada zaman dahulu dengan zaman yang sekarang. Dan peneliti akan mencoba
menganalisis tentang nilai mahar yang ada dizaman terdahulu, kemudian dikontekstualkan
dengan perkembangan ekonomi masyarakat zaman sekarang sehingga bisa relevan untuk

diterapkan di era kontemporer.

C. Pembahasan

1. Konsep Mahar

Dari penjelasan tentang makna mahar menurut para ulama empat mazhab bisa
dirangkumkan pendapat mereka sebagaimana berikut:

a.  Ulama Hanafiyah berpendapat, bahwasanya mahar itu merupakan harta yang menjadi hak
istri dari suaminya dengan adanya akad atau dukhul.

b. Ulama Malikiyah berpendapat mengenai mahar, bahwasanya ia sesuatu yang diberikan
kepada istri baik berupa harta atau yang lainnya sebagai ganti atau imbalan dari istimta’
(bersenang-senang) dengannya atau akibat menggaulinya.

c. Ulama Syafr’iyah berpendapat mengenai mahar adalah sesuatu yang menjadi kewajiban
suami untuk diberikan kepada istrinya, baik berupa harta ataupun jasa yang disebabkan
adanya akad nikah atau watha’ (menggaulinya) atau karena merusakkan kehormatan
wanita secara paksa (memperkosa).

d. Ulama Hanabilah berpendapat mengenai mahar adalah suatu imbalan dalam nikah baik
yang disebutkan di dalam akad atau yang diwajibkan sesudahnya dengan kerelaan kedua
belah pihak atau hakim, atau imbalan dalam hal-hal yang menyerupai nikah seperti watha’
syubhat (menggauli seorang tanpa ada kesadaran atau pengetahuan) dan watha’ yang
dipaksakan seperti diperkosa (Az-Zuhaili, 2011).

Dari definisi yang dijelaskan di atas tampak bahwa definisi yang dikemukakan oleh
ulama Hanafiyah membatasi mahar itu hanya dalam bentuk harta atau materi saja, sementara
definisi yang dikemukakan oleh golongan lainnya seperti Malikiyah, Syafi’iyah dan Hanabilah
tidak membatasi mahar hanya pada harta saja, melainkan mereka membolehkan dan
memasukkan jenis atau bentuk-bentuk lain selain harta dalam pengertian mahar, seperti jasa
atau manfa’at, mengajarkan al-Qur’an dan lain- nya. Sebagaimana yang dijelaskan dalam al-
Qur’an tentang kisah Nabi Musa as. yang menggembala kambing selama 8 tahun sebagai
mahar perkawinannya dengan seorang perempuan (Syarifuddin, 2004; 2009), yang Allah

firmankan dalam surat al-Qashash ayat 27:

113 Qawwam Vol. 16, No. 2 (2022)



Zulaifi, Konsep Mabar Menurut Pemikiran Ulama Empat Mazhab dan Relevansinya di Era
Kontemporer

> uiieE s 335 5 33335 352
Artinya: “Berkatalah dia (Syu'aib): “Sesungguhnya aku bermaksud menikah- kan
kamu dengan salah seorang dari kedua anakku ini, atas dasar bahwa kamu bekerja
denganku delapan tahun dan jika kamu cukupkan sepuluh tahun, maka itu adalah
(suatu kebaikan) dari kamu”.
Jadi ada dua pendapat yang bisa dijadikan pegangan tentang konsep mahar, pertama
yang membatasi mahar hanya pada materi semata sebagaimana pendapat mazhab Hanafi, dan
kedua pendapat jumhur ulama, yang menetapkan konsep mahar yang lebih luas, karena tidak

dibatasi hanya pada materi melainkan mahar berupa jasa juga diperbolehkan dalam

pembayarannya ketika pernikahan dilaksanakan.

2. Perbedaan pendapat ulama empat mazhab mengenai penetapan nilai mahar.

Dengan keumuman dalil yang terdapat dalam nash, baik al Qur’an maupun al Hadis.
Sehingga menimbulkan pengertian mahar yang masih kontropersi dikalangan ulama. Secara
umum Bahwasanya yang dikatakan dengan mahar itu ialah sesuatu yang jelas wujudnya baik
berupa barang atau tidak, jelas jenisnya, sifatnya, dan sesuatu yang halal, berharga lagi
bermanfaat (Ghozali, 2003).

Akibat tidak ada keterangan yang jelas tentang ukuran suatu mahar, sehingga para
fugaha telah sepakat bahwa tidak ada batas tertinggi, namun mereka berselisih pendapat
tentang batas atau ukuran terendah dari suatu mahar (Rusyd, 20106), sebagaimana penjabaran
pendapat mereka dibawah ini:

a. Mazhab Hanafi berpendapat, standar mahar yang paling rendah adalah sepuluh dirham,
standar ukuran mahar ini digiyaskan oleh mereka dengan ukuran had pencurian, yaitu
batas minimal barang curian yang dicuri sehingga boleh dia dipotong tangannya. Menurut
ulama Hanafiyah, pencurian dalam jumlah satu dinar yang setara dengan 4,25 gram emas
atau sepuluh dirham yang setara dengan 10 x 2,975 gram perak murni (Anon., 2022),
sebagai ekualitas prempuan dalam menerima mahar- nya (Az-Zubhaili, 2011). Tetapi dasar
yang digunakan oleh ulama Hanafiyah dalam menggqiyaskan batas minimal mahar, yaitu
dasar hukuman potong tangan dalam kasus pencurian. Karena bagi mereka kedua hukum
ini sama-sama memberikan kewenangan dan penglegalan untuk memperolah manfaat dari
anggota tubuh dengan imbalan harta, sebagaimana potong tangan karena melakukan
pencurian terhadap harta yang sudah mencapai satu nisab yaitu 10 dirtham, sedangkan
menggauli dengan imbalan berupa mahar. Namun dalam penggqiyasan ini perbedaannya

114



sangat nampak sekali, dan giyas seperti ini juga dinyatakan lemah oleh mayoritas ulama,
dikarenakan hukuman potong tangan yang dimaksud sangatlah berbeda dengan menggauli
(Rusyd, 2013).

b. Mazhab Maliki berpendapat, standar mahar yang dijadikan barometer atau ukuran paling
rendah adalah seperempat dinar yang setara dengan tiga dirham yaitu 3 x 2,975 gram perak
murni yamg sama sekali tidak mengandung campuran apapun. Atau pemberian mahar bisa
juga dengan barang-barang yang suci dan terbebas dari najis yang ekuivalen dengan nilai
harganya, yaitu yang berupa barang, hewan atau binatang ternak, dan bangunan atau
sepetak tanah yang didapatkan atau dibeli dengan cara yang sah, dan terdapat manfaat
menurut ketetapan syara’. Artinya boleh dimanfaatkan, bukan seperti alat-alat hiburan dan
sesuatu yang sia-sia seperti kecapi, seruling, serangga dan sebagainya. Serta maharnya itu
juga bisa diserahkan kepada istri, yang ukurannya, jenisnya, dan bentuknya jelas (Az-
Zuhaili, 2011).

c. Mazhab Syafr’t dan Hambali memiliki pendapat yang sama, mereka berpendapat bahwa
tidak ada batasan terendah dari mahar. Jadi sah atau tidaknya mahar tidak diukur dengan
jumlah harta yang sedikit ataupun banyak. Kategori mahar itu adalah segala sesuatu yang
sah untuk diperjual belikan atau sesuatu yang memiliki nilai jika diekuivalenkan. Dan
sesuatu yang tidak memilki nilai, maka tidak bisa dijadikan mahar, selama tidak bisa diukur
untuk mencapai pada batasan yang tidak bisa dinilai. Begitu juga dimakruhkan jika seorang
tidak menentukan maharnya di saat melaksanakan akad, karena hal ini dapat menimbulkan
persengketaan dikemudian hari jika belum ditetapkan ukuran, jenis, macam dan
bentuknya. Oleh karena itu, untuk keluar dari khilaf ulama maka disunnahkan bagi
seorang suami saat memeberikan maharnya agar tidak kurang dari sepuluh dirham,
sehingga terbebas dari perselisihan orang yang menetapkan mahar lebih sedikit daripada
yang demikian itu (Az-Zuhaili, 2011).

Jadi yang menjadi faktor penyebab silang pendapat para ulama pada penentuan mahar
ini ada dua faktor utama yang paling nampak:

Pertama, ketidak jelasan apakah fungsi akad nikah sebagai sarana tukar menukar
berdasarkan kerelaan menerima ganti, baik sedikit atau banyak, sebagaimana yang berlaku
dalam akad jual beli, atau sebagai suatu ibadah yang sudah ada ketentuannya. Sebab dari satu
aspek, berkat adanya mahar seorang lelaki dapat memiliki manfaat-manfaat pada seorang
wanita untuk selamanya, sehingga dengan begitu ini mirip dengan kompensasi. Dan dari aspek
yang lain, adanya larangan mengadakan persetujuan untuk menafikan mahar atau maskawin,

schingga dengan begitu ini mirip dengan ibadah.

115 Qawwam Vol. 16, No. 2 (2022)



Zulaifi, Konsep Mabar Menurut Pemikiran Ulama Empat Mazhab dan Relevansinya di Era
Kontemporer

Kedua, adanya pertentangan antara qiyas yang menuntut adanya pembatasan
maskawin dengan pengertian sebuah hadits yang tidak menuntut adanya pembatasan. Qiyas
yang menuntut adanya pembatasan ialah, seperti yang telah dikemukakan bahwa pernikahan
itu ibadah, dan setiap ibadah itu sudah ada ketentuan-ketentuannya. Sementara hadits yang
pengertiannya tidak menuntut adanya pembatasan mahar ialah hadits Sahal bin Sa’idi yang
telah disepakati keshahihannya yang telah penulis uraikan sebelumnya.

Sebagaimana sabda Nabi Muhammad shallahualaihi wa sallam, “carilah, walau hanya
cincin besi”. Hal ini menunjukkan bahwa batasan minimal maskawin. Tentang giyas yang
dijadikan pedoman oleh para ulama yang mengharuskan adanya pembatasan maskawin, tidak
dapat diterima. Karena kalau dilihat dari dua aspek maka akan memunculkan penegasan
mengenai mahar tersebut. Pertama, sesungguhnya maskawin adalah suatu bentuk ibadah.
Kedua, ibadah itu memiliki ketentuan. Kedua hal inilah yang menjadi bahan perselisihan
cukup tajam di antara para ulama. Karena dalam syariat ada ibadah-ibadah yang tidak
ditentukan. Bahkan yang diwajibkan itu pula hanya melakukannya minimal yang dapat

memenuhi nama ibadah tersebut (Rusyd, 2016).

3. Konsep Mahar yang Relevan dengan Pemikiran Ulama Empat Mazhab
Mahar sebagai salah satu hak perempuan, sebagaimana yang disebutkan dalam
undang-undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang perkawinan. Pada undang-undang tersebut
hanya menyebut secara umum perkawinan adalah sah apabila dilakukan menurut masing-
masing hukum agamanya. Sedangkan mahar sebagai salah satu bidang perkawinan menjadi
kekuasaan absolut pengadilan agama.
Adapun hukum pembayaran mahar sendiri diatur dalam Kompilasi Hukum Islam
(KHI), yang termaktub dalam pasal 30 dan 34 sebagai berikut:
Pasal 30
Calon mempelai pria wajib membayar mahar kepada calon mempelai wanita yang jumlah,
bentuk dan jenisnya disepakati kedua pihak.
Pasal 34
1) Kewajiban menyerahkan mahar bukan merupakan bukan merupakan rukun dalam
perkawinan.
2) Kelalaian menyebut jenis dan jumlah mahar pada waktu akad nikah tidak menyebabkan
jumlah perkwinan. Begitu pula halnya dalam keadaan mahar masih terhutang, tidak
mengurangi sahnya perkawinan (Damiz, 2016).

116



Dari pasal 30 bisa difahami bahwa calon mempelai pria wajib membayar mahar yang
telah disepkati oleh kedua belah pihak, baik mempelai pria ataupun wanita dalam jumlah,
jenis, dan bentuknya. Karena Muslim Indonesia rata-rata menganut mazhab Syafti yang
dimana tidak ada batasanya, maka agar lebih adil para ulama Indonesia sepakat dengan adanya
perjanjian mahar antara kedua mempelai, agar lebih adil dan sesuai dengan adat istiadat di
Indonesia. Begitu juga pada pasal 34 bisa difahami bahwa mahar merupakan pemberian wajib
dari calon suami. Dan mahar bukan merupakan rukun perkawinan sehingga ketika tidak
membayar mahar pada saat akad masih sah meskipun harus membayar setelah akad. Dan juga
mahar bisa di hutang. Hal ini juga sesuai dengan keterangan dari mazhab syafr’i dimana mahar
boleh di hutang.

Mengenai pembayaran mahar apabila dilihat kerelevanannya dengan masyara- kat di
Indonesia, maka pendapat mazhab Syafi’ilah lebih sesuai dibanding pendapat mazhab Malik,
dengan alasan bahwa produk hukum dari mazhab Syafi’i sesuai kultur dan keadaan masyarakat
di Indonesia yang rata-rata kelas menengah kebawah. Hal ini juga didukung oleh organisasi
islam yang terbesar di Indonesia yaitu Nahdatul Ulama dimana golongan ini mengikuti
mazhab Syaf1’i. Karena pendapat mazhab Syafi’i ini bertujuan untuk mempermudah mempelai
pria dalam pembayaran mahar dan tidak mempersulit suatu proses pernikahan. Apabila di
Komparasikan dengan pendapat mazhab yang lain maka mazhab Syafi’i yang lebih relevan
karena hal itu juga tetap bisa menghargai kedudukan seseorang perempuan berdasarkan

kemampuan mempelai prianya.

D. KESIMPULAN

Mahar adalah sesuatu pemberian yang wajib dari seorang suami kepada istrinya.
Adapun konsep mahar yang ditetapkan oleh ulama empat mazhab, seperti ulama Hanafiyah
menetapkan mahar dengan adanya akad atau dukhul. Kemudian Ulama Malikiyah menetapkan
mahar sebagai ganti atau imbalan dari istimta’ (bersenang-senang) dengannya atau akibat
menggaulinya. Ulama Syafi’iyah berpendapat pemberian mahar disebabkan adanya akad nikah
atau watha’ atau karena merusakkan kehormatan wanita secara paksa (memperkosa).
Sedangkan Ulama Hanabilah berpendapat, bahwa mahar itu adalah suatu imbalan dalam nikah
baik yang disebutkan di dalam akad atau yang diwajibkan sesudahnya dengan kerelaan kedua
belah pihak atau hakim, atau imbalan dalam hal-hal yang menyerupai nikah seperti watha’
syubhat (menggauli seorang tanpa ada kesadaran atau pengetahuan) dan watha’ yang
dipaksakan seperti diperkosa.

Ulama empat mazhab telah bersepakat tentang tidak adanya batas maksimal atau

117 Qawwam Vol. 16, No. 2 (2022)



Zulaifi, Konsep Mabar Menurut Pemikiran Ulama Empat Mazhab dan Relevansinya di Era
Kontemporer

tertinggi dari pada mahar, sedangkan mereka berbeda pendapat tentang batas terendah dari
mahar. Ulama Hanafiyah menetapkan batas terendah mahar adalah 10 dirham, yang
disandarkan pada hadis Jabir tentang ukuran mahar yang tidak boleh kurang dari 10 dirham
dan diikuti oleh sahabat yang lain seperti Umar, Ali dan Abdullah bin Umar. Kalau menurut
ulama Malikiyah, mereka berpendapat bahwa batas terendah dari mahar itu adalah 3 dirham
atau seperempat dinar, yang disandarkan pada penggiyasan had potong tangan dan maslahah
untuk menghormati wanita. Sedangkang ulama Syafr’iyah tidak memberikan batas terendah
dari mahar, yang terpenting bernilai dan berharga maka boleh dijadikan mahar. Begitu juga
dengan ulama Hanabilah yang tidak menetapkan batas terendah mahar. Tujuannya untuk
memberikan kemudahan dan tidak memberatkan dalam menjalankan syariat, karena itu
merupakan tujuan utama dari syariat, serta tidak ada hadis yang shahih untuk dijadikan dalil
dalam penetapan batas mahar.

Perkembangan ekonomi yang dialami oleh masyarakat pada dekade ini masih terbilnag
prasejahtera, karena masih ada pada sektor prekonomian yang butuh pengembangan yang
lebih dinamis. Begitu juga tingkat kemiskinan yang masih belum bisa diatasi dengan praktis.

Konsep mahar yang relevan dengan perkembangan prekonomian pada dekade akhir
ini adalah konsep mahar yang ditetapkan oleh ulama Syafi’iyah, karena banyak faktor yang
mendukungnya. Diantaranya adalah prinsip yang sesuai dengan KHI di Indonesia dan
masyarakat yang mayoritas menganut mazhab syafi’i serta perekonomian masyarakat yang

masih prasejahtera.

REFERENSI

Al ‘Ati, H.A., 1984. Keluarga Islam. Surabaya: Bina Ilmu.

Al-Musayyar, S.A., 2008. Islam Bicara Soal Seks, Percintaan & Rumah Tangga. Jakarta: Erlangga.

Al-Syatibi, A.L, 2002. A/-Muwafagat Fi Ushul Al-Abkam, Juz 11. Beirut: Dar al-Fikr.

An-Naim, A.A., 1994. Dekonstruksi Syari'ab, tery. Y ogyakarta: LKiS.

Anon. 2022. Perbedaan Dinar dan Dirham, Alat Transaksi atau Investasi? Redaksi OCBC
NISP. [online] Available at:
<https://www.ocbcnisp.com/id/article/2022/01/19/ditham>.

Apartando, P., 1994. Kamus populer. Surabaya: PT. Arkola.

Aprtiyanti, A., 2017. Historiografi Mahar dalam Pernikahan. A7 Nisa'a, [online] 12(2), pp.163—
178. Available at: <http://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/annisal63>.

Az-Zuhaili, W., 2011. Figibh Islam wa adillatubn, tery. Abdul Hayyie al-Kattani, dkk. Jakarta: Gema
Insani.

Damiz, H., 2016. Konsep Mahar Dalam Prespektif Dan Perundang-Undangan. [Jurnal Yudisial,
6(1), p.27.

Departemen Pendidikan Nasional, 2007. Kamus Besar Babasa Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka.

Djubaidah, N., 2010. Pencatatan Perkawinan & Perkawinan Tidak Dicatat. Jakarta: Sinar Grafika.

118



Gani, B.A. and Hayati, A.H.A., 2017. Pembatasan Jumlah Mahar Melalui Keputusan
Musyawarah Adat Kluet Timur. Samarab: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam,
[online] 1(1), pp-174-204. Available at:
<http://jurnal.arraniry.ac.id/index.php/samarah>.

Ghozali, A.R., 2003. Figh Munakahat. Jakarta: Kencana.

Khalid, I., 2020. Cerita Dibalik Mahar Nikah Sandal Jepit dan Segelas Air di Bully Warganet.
Kompas. [online] Available at:
<http:/ /regional.kompas.com/read/2020/07/06/05110091/  cetita-dibalik-mahat-
nikah-sandal-jepit-dan-segelas-air-di-bully-warganet?amp>.

Khallaf, AW., 1978. Iimu Ushul Al-Figh. Kairo: Dar Al-Qalam.

Khisni, A., 2014. Hukums Islam.

Mardani, M., 2011. Hukum Perkawinan Islam. Y ogyakarta: Graha IImu.

Maswanto, A.R., 2019. Reaktualisasi Dan Kontekstualisasi Pemahaman Hukum Islam Di Era
Industri 4.0. CENDEKLA: Jurnal Studi Keislaman, 5(2), pp.173-198.

Muhyidin, M. and Supeno, I, 2019. Pergeseran Orientasi Pemikiran Hukum Islam
Kontemporer (Pembaharuan Pemahaman Hukum Islam Dari Legal-Eksoterik Menuju
Substantif-Esoterik). Diponegoro Private Law Review, 4(1).

Multazam, 2020. Tinjanan hukum islam terbadap ketentuan pembayaran biaya adat sebelum akad nikah
(studi kasus di desa pemenang barat kec. Pemenang kab. Lombok utara). UIN Mataram.

Rusyd, 1., 1990. Tarjamah Bidayatu! Mujtahid, Jilid 1I. Semarang: As-Syifa’.

Rusyd, 1., 2013. Bidayatul Mujtahid Wa Nibayatu! Mugtashid. Jakarta: Ak Barmedia.

Rusyd, 1., 2016. Bidayatul Mujtahid, penerjemal Al Mas'udab, jilid 2. Jakarta: Pustaka Al Kausar.

Soewadji, J., 2012. Pengantar Metodologi Penelitian. Jakarta: Mitra Wacana Media.

Sukmadinata, N.S., 2007. Pengembangan Kurikulum: Teori dan Praktek. Bandung: Remaja Rosda
Karya.

Syariftuddin, A., 2004. Hukum Perkawinan Isiam di Indonesia. Jakarta: Putra Grafika.

Syarifuddin, A., 2009. Hukum Perkawinan Islam di Indonesia antara Figh Munakabat dan Undang-
undang Perkawinan. Jakarta: Kencana Prenada Media Group.

Tirmidzi, T., 1998. Jami'ul Kabir, [ilid 2. Beirut: Dar Al Garibul Islam.

Uyun, Y.H., 2019. Dapat Mahar Rp 500 Juta, 1 Hektar L.ahan dan Mobil. Tribunnews. [online]
Available at: <http://m.tribunnews.com/amp/regional/2019/06/24/ Dapat-Mahat-
Rp-500-Juta-1-Hektar-Lahan-dan-MobilPpage>.

Zuhdi, M.H., 2013. Formulasi Teori Mashlahah Dalam Paradigma Pemikiran Hukum Islam
Kontemporer. Istinbath, 12(1).

119 Qawwam Vol. 16, No. 2 (2022)



Zulaifi, Konsep Mabar Menurut Pemikiran Ulama Empat Mazhab dan Relevansinya di Era
Kontemporer

120



