Schemata: Jurnal Pascasarjana UIN Mataram
e E-ISSN: 2579-5287 P-ISSN: 2337-3741
— Jumnal P ‘a0 UIN Vol. 13 No. 2, Desember 2024, pp. 135-150

Koagulasi Mutu Pendidikan: Ikhtiar Epistemologis Memajukan
Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia

Mohamad Arif Majid

STIT Ibnu Sina Malang, Malang, Indonesia
email: mohamadatifmajid76(@gmail.com

ABSTRACT

Building quality Islamic education institution bas been an urgent demand nowadays, particnlarly with the
inerease of socio-political, economic, constitutional, and many other state problems which are called by the
experts as a multidimension crisis. Hence, the educational sector, in this case is Islamic education institution,
is one of the only hopes when other sectors experience crisis. As Islam is a perfect religion, so that an
educational institution with the soul of Islam can be eligible to be called as the true Islamic education
institution. Such institution, is believed by writer, will be able to solve most problems and demands in this
multidimension crisis. The principles, mechanisms, and stages to take the soul of Islam is called as coagulation
of education quality. Coagnlation is a term in chemistry which conld be simply understood as a nnigue process
10 purify water by putting a certain coagulant material, while quality is the degree of excellence in a product.
Therefore, with this coagulation of education quality, Islamic education institutions are expected to be able to
be the value basis for the creations of value dense products needed by other sectors experiencing multidimension
crisis which is actually a value erisis.

Keywords: coagulation of education quality, epistemological, Islamic education institution

ABSTRAK

Membangun Lembaga Pendidikan Islam yang bermutu adalah suatu kebutuhan mendesak
hari ini. Tuntutan akan hal itu semakin terasa urgen saat melihat meningkatnya berbagai
problem sosial-politik, problem ekonomi, problem ketata negaraan, dan setumpuk persoalan
bangsa lainnya sampai-sampai banyak pakar menyebutnya sebagai krisis multi dimensi. Oleh
sebab itu sektor Pendidikan spesifik dalam hal ini lembaga Pendidikan Islam sebenarnya
adalah salah satu tumpuan harapan disaat sektor yang lain sedang mengalami krisis. Islam
adalah agama yang sempurna, karenanya jika ‘Ruh Islam’berhasil dipakai oleh suatu lembaga
Pendidikan maka lembaga Pendidikan tersebut layak disebut sebagai lembaga Pendidikan
Islam sejati. Lembaga yang seperti inilah yang diyakini penulis akan mampu menjawab
sebagian besar tuntutan zaman yang sedang mengalami krisis multi dimensi ini. Prinsip-
prinsip, mekanisme, dan pentahapan dalam ‘pengambilan’ ruh Islam itulah yang penulis
sebut dengan istilah “koagulasi mutu”pendidikan. Koagulasi adalah satu istilah dalam ilmu
kimia yang secara sederhana bisa dipahami sebagai suatu proses unik dalam penjernihan air
dengan memasukkan materi koagulan tertentu. Sementara mutu/ kualitas adalah kelayakan
dari suatu produk. Maka dengan koagulasi mutu Pendidikan ini, Lembaga Pendidikan Islam
diharapkan benar-benar mampu menjadi basis-nilai bagi lahirnya produk-produk padat-nilai
yang dibutuhkan oleh sektor-sektor lain yang sedang mengalami krisis multi dimensi yang
sesungguhnya adalah krisis nilai

Kata kunci: Koagulasi mutu pendidikan, epistemologis, lembaga pendidikan Islam

First Received: Revised: Accepted:
21 October 2024 15 November 2024 23 November 2024
Final Proof Received: Published:
29 November 2024 1 December 2024

How to cite (in APA style):
Majid, M. A. (2024). Koagulasi Mutu Pendidikan: Ikhtiar Epistemologis Memajukan
Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia. Schemata, 13(2), 135-150.

135


mailto:mohamadarifmajid76@gmail.com

PENDAHULUAN

Bahasan kali ini adalah tentang budaya mutu yang seharusnya terbangun dan adanya
secara cksis mampu memberi pengaruh positif pada madrasah sebagai representasi lembaga
Pendidikan Islam. Bisa dikatakan bahwa budaya mutu madrasah itulah sebenarnya yang
berpengaruh besar pada maju-tidaknya madrasah. Warna suatu madrasah akan dibentuk oleh
kekuatan budaya mutu yang berhasil dibangun dengan semestinya. Sesungguhnya semua ini
adalah tentang “nilai Islam seperti apa” yang ingin dihadirkan oleh madrasah. Lembaga
Pendidikan Islam/ madrasah sudah semestinya bernafas dengan nafas Islam. Sebagai agama
yang berisi seperangkat kebenaran dari Allah Ta’ala, Islam bersifat final. Maka tidak akan ada
lagi kebenaran yang akan datang, apalagi menjadi lebih tinggi daripada kebenaran Islam. Al
Quran adalah kitab suci dalam Islam telah memberi petunjuk lengkap terkait hidup terbaik
di dunia bahkan sampai di akherat. Panduan Islam tentang pendidikan juga telah final, itu
artinya derajat kebenaran nash Al Quran tentang Pendidikan benar-benar telah tersedia, dan
itulah yang akan membawa lembaga Pendidikan Islam menuju performa terbaiknya. Maka
Lembaga Pendidikan Islam yang berhasil menggali nilai-nilai Islam secara tepat kemudian
melembagakannya sebagai budaya mutu maka lembaga pendidikan Islam tersebut diyakini
akan mampu melahirkan berbagai prestasi terbaik bagi anak didiknya, bagi para guru, dan
madrasah sebagai institusi.

Tentu itu semua memerlukan seperangkat program dan pihak yang terlibat dalam
mewujudkannya. Maka berdasarkan latar belakang diatas penulis menyusun suatu rumusan
masalah sebagai berikut :

1.Bagaimana hubungan Islam dan ilmu pengetahuan.

2.Bagaimana Islam membangun mutu madrasah.

3.Bagaimana keunggulan koagulasi mutu pendidikan.

Dari rumusan masalah tersebut diharapkan akan diperoleh jawaban yang meyakinkan
bahwa untuk melahirkan madrasah unggul sebagai salah satu representasi keluhuran dan

ketinggian Islam adalah dengan menggalinya dari sumber nilai ajaran Islam itu sendiri.

METODE PENELITIAN
Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) yang terdiri dari
data primer dan data sekunder. Data primer dalam penelitian ini adalah beberapa nash/ayat-

ayat al-Quran dan Hadits yang membahas konsep-konsep budaya lembaga, perusahaan

136



maupun madrasah. Sementara data sekunder dalam penelitian ini berupa jurnal, artikel, dan
buku-buku yang membahas tentang mutu dan budaya mutu Perusahaan, lembaga
Pendidikan, maupun madrasah. Penelitian ini merupakan studi kepustakaan, sehingga
metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode deskriptif kualitatif. Peneliti akan
mendalami konsep dasar secara komprehensif, agar lebih mudah memahami korelasi antara

budaya lembaga, ruh Islam, dan koagulasi mutu yang dimaksud.

HASIL PENELITIAN

Jerome S. Arcaro berkeyakinan bahwa sekolah bermutu diawali dengan perumusan
dan pengembangan visi dan misi. Visi dan misi yang bermutu difokuskan pada kebutuhan
pelanggan (costumer), mendorong keterlibatan total komunitas dalam program,
mengembangkan sistem pengukuran nilai pendidikan, menunjang sistem yang diperlukan,
staf dan peserta didik untuk mengelola perubahan, serta perbaikan berkelanjutan dengan
selalu berupaya keras membuat produk pendidikan menjadi lebih baik. Proses ini kemudian
ditetapkannya dalam lima pilar mutu pendidikan, yakni fokus pada pelanggan, keterlibatan
total, pengukuran, komitmen, dan perbaikan berkelanjutan (Arcaro, 2007). Sementara
Poerwanto menemukan bahwa budaya yang kuat dibangun oleh empat dimensi K atau
empat C yaitu komitmen (commitment), kemampuan (competence), kepaduan (cohesion)
dan konsistensi (consistency) (Purwanto 2008).

Arcaro dan Poerwanto setidaknya telah berusaha meraih unsur eksoterik dari
prasyarat-prasyarat lahirnya suatu budaya mutu madrasah dan kemudian memaparkannya.
Berangkat dari itu penulis akan berusaha meraih unsur esoterik dari suatu budaya mutu
madrasah dalam arti yang sesungguhnya. Madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam tentu
tidak akan jauh-jauh dari tata-nilai yang berbasis dari sumber nilai absolut dalam Islam, Al
Quran/ Al Hadits. Mungkin disitu letak persoalannya, frasa ‘tidak jauh-jauh’ disini bisa
berarti ‘sekedar’ dekat tapi tidak juga menyatu. A. Syaf’i Ma’arif menjelaskan bahwa
“perhatian utama Al Qur’an adalah memberikan petunjuk yang benar kepada manusia,
yaitu petunjuk yang akan membawanya kepada kebenaran dan suasana kehidupan yang
baik” (Ma'arif, 1985:10) . Oleh karena itu Al Qur’an selalu mengajak dan menjuruskan
manusia kepada hal-hal praktis yang dihadapinya. Itu bisa berarti bahwa fondasi telah
disiapkan oleh Al-Quran, silakan dibangun bangunan diatas fondasi yan telah disiapkan.

Juga dalam hal eksistensi, Al Qur’an benar-benar bersifat fungsional karena Dialah yang

137



memberikan petunjuk kepada manusia (melalui Al Qur’an) dan yang akan mengadili
manusia kelak (Rahman, 1983:1) .

Begitu juga dengan Kuntowijoyo sebagai satu cendekiawan muslim yang telah diakui
kepakarannya dalam pendidikan, pemikiran, sosial, budaya, dan politik menyebutkan
bahwa Al-Qur’an adalah acuan dan asal-muasal atau sumber Islam yang sangat diktatorial,
bersifat akurat dan hendaknya ditempatkan pada posisi terpusat dan awalan dalam
memajukan denyut nadi umat muslim yang juga mencakup aspek pengetahuan. Menurutnya
Al-Qur’an pada dasarnya kaya akan bermacam-macam konsep dan deskripsi yang
menyimpan nilai-nilai bersejarah dan analog. Di mana ketika diinvestigasi dan dieksplanasi
jauh mendalam, akan berdampak atas metamorfosis yang searah dengan visi Al-Qur’an
tersebut (Arifin 2014:488).

Tren antroposentrisme saat ini telah memposisikan manusia menjadi senter
keabsahan, kebijaksanaan, etika, dan pengetahuan. Disamping itu pelaksana, pencipta, dan
konsumen dari hasil produksinya adalah manusia itu sendiri. Selanjutnya manusia membuat
dirinya sebagai “penentu” atas keseluruhan hidupnya sendiri, kemudian mengabaikan aspek
dari luar yang terlibat di dalamnya campur tangan Ilahiyah. Untuk itu hadirlah diferensiasi
atau sekat di antara Rabb yang memiliki makna ajaran agama suci dengan kehidupan
manusia. Ini yang senyatanya perlu segera disadari oleh manusia. Tidak terlepas dari itu
akhirnya teori-teori, dalil-dalil, maupun fondasi-fondasi keilmuan termasuk manajemen
pendidikan ikut terdeferensiasi dari kesucian ajaran Sang Rabb. Inilah yang memberi
inspirasi pada penulis untuk mengangkat tema ini, dengan tujuan yang kurang lebih untuk
menemukan jalan menyatunya teori budaya mutu lembaga pendidikan Islam dengan
dengan ruh Islam itu sendiri atau hilangnya diferensiasi sehingga arah kehidupan lembaga
tidak terpisah dari kehendak Sang Rabb.

Al-Qur’an mengungkapkan istilah pendidikan dengan kata tarbiyah dan ta’lim. Kata
tarbiyah digunakan untuk makna yang lebih luas yaitu proses pembinaan dan
pengarahan bagi pembentukan kepribadian dan sikap mental, sedangkan ta’lim
digunakan untuk makna yang lebih khusus yakni proses pemberian bekal berupa
pengetahuan dan ketrampilan( Djunaidi). Ada pula istilah ta’dib yang digunakan untuk
makna lebih spesifik sebagai proses pembentukan adab/ akhlaq pada diri siswa, ada cukup
banyak indikasi yang menunjukkan bahwa Al-Qur’an sangat menghormati akal manusia.

Karena itu memaksimalkan peran akal dalam menyikapi problem kehidupan sangat

138



dianjurkan dalam Islam. Peran akal dimaksimalkan setelah adanya pengakuan atas
absoluditas wahyu dengan semangat ilmu bukan lagi memposisikan akal sebagai penentu
dan meminggirkan wahyu. Keduanya mungkin kelihatan sama namun jauh berbeda, dan
penulis memilih posisi yang pertama.

Harun Nasution (1982) menjelaskan bahwa ada setidaknya tujuh-kata yang
digunakan Al-Qur’an untuk menunjukkan pentingnya akal yaitu kata nadzara (QSal-
Qaaf/50:6-7,al-Thaatiq/86 :5-7,al-Ghasiyah/88:17-20), kata tadabbara (QS. Shaad/38:29,
Muhammad/47:24), kata tafakkara (QS al-Nahl/16:68-69, al-Jasiyah/45:12-13), kata faqiha
(QS al-An’am/6: 25,65, dan 98; al-A’raf/7:179), kata tadzakkara (antara lain QS.al-
Baqarah/2:221, 235, dan 282; al-An’am/06:80, 152), kata Fahima (antara lain QS an-
Nisa/4:78; al-An’am/6: 25 dan 65), dan kata aqala (antara lain QS. Al-Baqarah/2: 73-76,
Ali Imran/3: 65 dan118)(hal. 39-48). Akal inilah yang mutlak mendapat perhatian,
perlakuan-baik, dan pelatihan intens. Pendidikan sebagai sarana utama dalam
menghantarkan akal pada ketujuh posisinya patut menjadi perhatian semua kalangan.

Ada beberapa mentalitas yang perlu dibangun dalam budaya sekolah untuk mampu
menuju standar mutu, sehingga dapat memberikan pelayanan memuaskan bagi para
konsumen pendidikan, seperti 1. Keter-percayaan/ reliability. Artinya, layanan sesuai
dengan yang dijanjikan dalam rapat ataupun brosur dengan mengedepankan kejujuran,
aman, tepat waktu, dan ketersediaan.2. Keterjaminan/ assurance, Artinya, sekolah mampu
menjamin kualitas layanan yang diberikan, misalnya dalam aspek kompetensi guru/staf.3.
Penampilan/ tangible. Artinya, bagaimana situasi sekolah tampak baik dalam
halkerapihan, kebersihan, keteraturan, dan keindahan.4. Perhatian/ empathy. Artinya
sekolah memberikan perhatian penuh kepada pelanggan.5. Ketanggapan/ responsiveness,
artinya, sekolah harus cepat tanggap terhadap kebutuhan pelanggan. (Margono) Sebagai
salahsatu benchmarking yang akan diterapkan, lima poin alternatif tersebut bisa saja
diambil, namun lagi-lagi unsur esoterik dari kelimanya adalah hal menurut penulis lebih
urgen untuk ditemukan

Tentang prinsip Efektif dan Efisien misalnya, Wayan Sidarta mengatakan; “pekerjaan
yang efektif ialah pekerjaan yang memberikan hasil seperti rencana semula, sedangkan
pekerjaan yang efisien adalah pekerjaan yang mengeluarkan biaya sesuai dengan rencana
semula atau lebih rendah, yang dimaksud dengan biaya adalah uang, waktu, tenaga, orang,

material, media dan sarana” (Pidarta 1999). Kata efektif dan efisien selalu dipakai

139



bergandengan dalam manajemen karena manajemen yang efektif saja sangat mungkin
terjadinya pemborosan, sedangkan manajemen yang efisien saja bisa berakibat tidak
tercapainya tujuan atau rencana yang telah ditetapkan. Al-Qur’an menekankan hal itu
dalam surat Al-Kahfi ayat 103-104 yang artinya: “Katakanlah, ‘Apakah ingin Kami
beritahukan kepada kalian tentang orang-orang yang perbuatan-perbuatannya paling
merugi?’. (Mereka itu) orang yang usahanya sia-sia dalam kehidupan dunia ini, sedang
mereka menyangka bahwa mereka itu berbuat sebaik-baiknya.”

Ada tiga hal utama yang dirasa vital sebagai hal utama dalam membangun lembaga
pendidikan unggul adalah kepemimpinan, budaya mutu, dan benchmarking (Mustajab).
Banyak artikel memaparkan hal ini tapi baru sekedar mengatakannya, belum sampai
menyentuh aspek yang mendalam menuju ontologinya ‘bagaimana menjadi pemimpin
madrasah yang baik dalam arti yang sesungguhnya, bagaimana menuju budaya mutu yang
sesungguhnya, dan bagaimana menuju benchmarking dalam arti yang sesungguhnya. Belum
lagi aspek epistemologi dan aksiologinya. Jika pemimpin/ kepemimpinan bisa saja berganti
seiring waktu dan benchmarking bisa pula berubah namun budaya mutu akan benar-benar
diupayakan dan dijaga, itu berarti dalam budaya mutu ada stabilitas lembaga, karena realitas
itulah penulis memberi perhatian khusus pada budaya mutu disini.

Budaya mutu lembaga merupakan faktor penting dalam membentuk peserta didik
menjadi manusia yang penuh optimis, berani tampil, berperilaku kooperatif, serta
mempunyai kecakapan personal dan akademik. Suatu lembaga dapat dikatakan bermutu
apabila mampu meraih prestasi khususnya prestasi peserta didik menunjukkan pencapaian
yang tinggi dalam hal 1) prestasi akademik memenuhi standar yang ditentukan, 2) memiliki
nilai-nilai kejujuran, ketaqwaan, kesopanan dan mamapu mengapresiasi budaya, 3)
memiliki tanggung jawab yang tinggi dan kemampuan yang diwujudkan dalam bentuk
ketrampilan sesuai dengan dasar ilmu yang diterima (Kemendiknas, 2009). Disamping itu
pergeseran dari kurikulum 2006 ke kurikulum 2013 menuntut pengembangan budaya mutu
mengacu pada ruang lingkup pengembangan kurikuum 2013. Peningkatan proses pelayanan
yang lebih inovatif kepada siswa menjadi tuntutan utama.

Budaya mutu sebagaimana gambaran diatas adalah sesuatu yang tidak ada dengan
sendirinya namun dibangun dengan sepenuh kesadaran. Budaya mutu diartikan sebagai
keseluruhan tradisi, norma, dan cara berpikir tentang mutu dalam segala aktifitas yang

dilakukan dalam suatu lembaga Pendidikan Islam/ madrasah. Itulah yang selanjutnya akan

140



membeti warna pada seluruh perjalanan lembaga/ madrasah. Pertanyaannya, oleh siapa
budaya mutu itu dilakukan, maka jawabnya tentu dimulai dari hamba yang tercerahkan.
Sosok inilah yang selanjutnya diharapkan mampu berperan sebagai koagulan, sosok itulah
yang mempunyai kemampuan membersihkan partikel-partikel yang berpotensi
menyebabkan kekeruhan suatu lembaga pendidikan. Maka setidaknya ada dua hal yang
secara mendasar akan dijabarkan yaitu tentang koagulan dan koagulasi. Agar menjadi jelas
bahwa koagulan adalah ‘Penjernih’ nya sementara koagulasi adalah proses ¢ Penjernihan’
nya.

Budaya mutu diyakini merupakan sistem nilai yang dimiliki suatu organisasi sehingga
menghasilkan lingkungan yang bersifat kondusif untuk keberlangsungan dan keberlanjutan
perbaikan mutu (Mulyadi, 2010), ini menunjukkan bahwa sesungguhnya sistem nilai adalah
hal mendasar bagi suatu Lembaga Pendidikan. Kebutuhan untuk dipercaya masyarakat,
mendapat murid banyak, memperoleh input yang baik, mampu berkontribusi positif bagi
kebermanfaatan madrasah hingga mendapat apresiasi rasa memiliki dari masyarakat adalah
sesuatu yang dicita-citakan setiap lembaga pendidikan khususnya madrasah dalam hal ini.
Namun itu semua sebenarnya hanya efek atau bisa juga disebut reaksi/ respon publik,
sementara madrasah yang harus melakukan aksi. Aksi yang penulis maksud disini tentu adalah
suatu kemampuan madrasah merepresentasikan nilai-nilai unggul Islam sehingga layak
disebut sebagai madrasah bermutu. Pelahir mutu terbaik adalah budaya mutu, sebagai
kesadaran baru yang menunjuk pada norma, tradisi, dan cara berpikir tentang mutu
madrasah, kendati sudah lebih khusus dari budaya organisasi, budaya mutu disini merupakan
terminologi yang masih bersifat umum, karenanya penulis melihat suatu urgensi menuju pada

konkritisasi budaya mutu tersebut, dan itulah koagulasi mutu Pendidikan Islam.

PEMBAHASAN

Koagulasi adalah istilah dalam ilmu kimia yang berarti proses pengumpulan partikel-
partikel penyusun kekeruhan air yang tidak dapat diendapkan secara gravitasi menjadi partikel
yang lebih besar sehingga dapat diendapkan dengan cara pemberian bahan koagulan,
aluminium sulfat atau tawas seringkali dipilih sebagai koagulan (Permatasari & Apriliyani,
2013). Madrasah sebagai sarana menuntut ilmu dan pengalaman ibarat pusaran air.

Sebagaimana ilmu seringkali digambarkan sebagai cahaya dan air, bahwa ilmu itu layaknya

141



sungai dan hikmah laksana samudra. Madrasah sebagai bejana sangat besar yang didalamnya
diharapkan terjadi proses koagulasi mutu sehingga partikel-partikel pembentuk kekeruhan
diri anak bisa terikat-merekat bersama koagulan dan larut dalam air madrasah pada masa yang
telah ditentukan.lalu siapa dan apa yang berperan sebagai koagulan disini sebenarnya, tentu
saja ini pertanyaan yang sangat relevan karena tanpa ada koagulan maka tidak akan terjadi
koagulasi. Siapapun yang mempunyai kekuatan merekatkan nilai dia layak disebut sebagai
koagulan, sehingga yang kekuatan rekat-nya paling kuat itulah sumber kekuatan yang
sesungguhnya paling layak disebut sebagai koagulan sejati. Yang mampu berkeluasan ilmu,
ber kemuliaan kepribadian, berkedalaman ruhani, dan punya kematangan profesionalitas
itulah koagulan yang dimaksud disini.

Lembaga pendidikan Islam kini harus mempersiapakan manajemen yang unggul, guru-
guru yang berkualitas, dan menciptakan lingkungan yang ideal untuk mampu melahirkan
sebuah output-outcome yang bermutu sesuai dengan konsep Al-qur’an dan Hadits. Untuk
mewujudkannya penulis terinspirasi teori strukturalisme transenden Kuntowijoyo bahwa
pengilmuan Islam itu adalah perjalanan dari teks ke konteks bukan sebaliknya dar konteks ke
teks. Karena itu untuk membangun madrasah yang berbudaya mutu unggul sechingga
melahirkan prestasi-prestasi unggul maka diperlukan suatu proses “Koagulasi mutu”
Pendidikan Islam dengan ILangkah sebagai berikut :

1 Kemutlakan landasan/ dasar (basic absoluteness)

Islam berpendapat bahwa Tuhan adalah pusat (Kuntowijoyo, 2018), Basic
Absoluteness/ kemutlakan dasar disini dipetlukan dan diyakini sebagai hal esoteris mendasar
yang sangat dibutuhkan, karena dari yang mutlak lahirlah yang relatif, dan mustahil yang
relatif mampu melahirkan yang mutlak. Sebagai sebuah analog bahwa di Kemenag ada lima
nilai budaya kerja kemenag berupa Integritas, Profesionalitas, Inovasi, Tanggung Jawab, dan
Keteladanan dan kunci keberhasilanya ada pada niat dan spiritualitas. Sedangkan niat itu
sendiri ada di dalam hati, yang disebut dengan istilah Human REALsource (HRs).
Berdasarkan temuan tersebut, peningkatan kapasitas SDM perlu dilakukan dengan
pendekatan agama melalui objektivikasi “ruhani (Arfiansyah, 2020). Kemuliaan kepribadian,
kedalaman moral, dan kematangan profesionalitas adalah kondisi ideal seseorang hamba,
kendati demikian tetap saja itu semua adalah hal yang relatif. Dari nilai budaya kerja Kemenag
diatas semisal yang pertama, integritas seperti apa yang sebenarnya dikehendaki. Nah disini

penulis meyakini sebagai budaya mutu di lembaga Pendidikan Islam jawabnya adalah

142



integritas yang mengacu pada nilai-nilai Al Quran, itulah integritas profetik.

Objektifikasi ruhani adalah hal yang disadari betul oleh seorang yang berkedalaman
moral, mengakui keagungan Allah dan kebenaran Al-quran /Al-hadits adalah hal yang
secepatnya dipilih. Keluasan ilmu dan kedalaman pemahamannya akan segera mampu
mengambil hikmah dari Ayat-ayat Al-Quran maupun Al Hadits sebagai pelandas tidak saja
tentang kepentingannya yang berkaitan dengan pendidikan bahkan tentang segala hal.
Khusus terkait dengan pendidikan, saat terinspirasi oleh ayat-ayat Al-Quran ataupun Al
Hadits tertentu segera itu diambil sebagai inspirasi utama dalam membangun budaya mutu
madrasah. Ayat Al quran/ Al hadits menjadi yang pertama sebagai landasan vertikal telah
terpasang. Ibarat memasang sambungan kabel ke sumber energi maka Langkah ini tidak saja
sebagai objektifikasi ruhani tapi menurut penulis lebih dari itu, melainkan inilah ‘aktifasi
ruhani’. Suatu Langkah awal terpenting menuju Langkah selanjutnya sebagai logical
consequences.

Selanjutnya, aspek esoterik berupa inspirasi nash Al Quran/Hadits yang telah
terpasang akan memberi aliran energi pada lahirnya aspek eksoterik berupa slogan, visi-misi,
maupun motto Lembaga yang kelak akan mampu memberi arah dengan kekuatannya pada
Lembaga. Ini adalah tentang proses fundamental bagi suatu bangunan budaya mutu
madrasah kedepan, Al- Quran dalam hal ini telah sempurna mengatur berbagai sendi
kehidupan termasuk tentang Pendidikan. Maka jangan pernah ragu bahwa yang datang dari
Allah SWT derajat kebenarannya absolut. Dari sini akan terbuktikan bahwa semua Lembaga
Pendidikan Islam atau umum sekalipun ketika visi-misinya diinspirasi dari nash/ hadits maka
dimungkinkan akan mengalami koagulasi nilai sesuai skalanya masing-masing. Sebaliknya jika
slogan, motto, visi-misi lembaga dibuat dengan sekedarnya misalnya sebatas memenuhi
tuntutan akreditasi maka wajar saja jika terasa tidak berenergi memberi dorongan untuk maju
secara progresif, karena dari sumber kemutlakan itulah energi dialirkan dan akan melahirkan
berbagai kekuatan menuju Langkah kedua berupa riyadlah.

2. Riyadlah (Tirakat diri)

Yang dimaksud riyadyah disini sejalan dengan makna riyadlah menurut Ibnu Araby
ialah pembinaan akhlak, yaitu proses mensucikan dan membersihkan jiwa dari segala sesuatu
yang tidak pantas untuk jiwa itu sendiri. Selain menggunakan istilah riyadhoh, para Ulama
dalam bidang tasawuf juga menggunakan istilah mujahadah. Dengan riyadlah murid diajak

berlatih untuk menguatkan ruhani melalui treatmen jasmani seperti membiasakan puasa pada

143



hati senin dan kamis, membiasakan giyamul-lail/ bangun tengah malam untuk solat sunnah
dan membaca dzikir dan lain lain. Riyadhah merupakan salah satu strategi pendidikan tasawuf
yang tidak secara langsung disebutkan dalam Al-Qur'an, tetapi dapat dikaitkan dengan
beberapa ayat Al-Qur'an sebagaimana surat Al-Hujurat ayat 3, "...Mercka adalah orang yang
ditempa hatinya oleh Allah untuk bertakwa.." Inilah pentingnya pendidikan akhlak sebagai
ruh pendidikan Islam (Anekasari, 2018:91-115). Disamping itu Allah SWT dalam surat Al-
Hajj:78 dengan jelas memerintahkan: Berjuanglah dalam rangka menegakkan kalimat Allah
dan mengharap keridaan-Nya sampai kalian dapat mengalahkan musuh dan hawa nafsu,
sebab Allah memang mendekatkan kalian dengan-Nya dan memilih kalian untuk menjadi
pembela agama-Nya.

Riyadlah adalah tahapan perjuangan yang mesti dilakukan demi menjemput
keberhasilan. Nabi Muhammad SAW adalah teladan nyata tentang betapa berat perjuangan
beliau memperjuangkan Din al-Islam setelah mendapat wahyu. Maka riyadlah yang dilakukan
murid adalah perjuangan yang harus diterapkan sehingga muncul dorongan untuk membaik
dari dalam diri. Hal ini diyakini akan terjadi sebab adanya energi yang dialirkan oleh visi-misi
madrasah yang digali dati kedalaman Al Quran/ Al Hadits. Dorongan/ pengaruh yang kuat
dari dalam diri sering diistilahkan dengan wibawa atau kharisma yang menempel pada diri
koagulan yang berkedalaman moral-spiritual, berkemantapan profesionalitas, dan
berkepribadian mulia. Koagulan ini adalah pendidik sejati karena keluasan pengetahuan yang
diperolehnya lewat riyadlah-tirakat yang lama, atau perjuangannya yang luar biasa sehingga
menghantarkanya pada puncak kesadaran bahwa yang mutlak adalah tuntunan dan manusia
sebagai yang relatif hanya pantas mengikuti tuntunan tidak menciptakan tuntunan. Pancaran
pribadi tawadlu’ yang seperti ini melahirkan wibawa/ kharisma yang kuat, ada kekuatan
‘uswatun hasanah’yang muncul kemudian inilah yang menjadikannya semakin ditaati, tiap
ucapannya diikuti, sehingga membawa murid/ santri Orang jawa sering mengistilahkannya
dengan ‘idu geni’ (tiap kata bisa menjadi nyata).

3. Konsistensi

Konsistensi bisa diartikan sebagai sikap atau perilaku yang menunjukkan keteguhan,
kestabilan, atau keseragaman dalam melakukan sesuatu. Konsistensi dapat diartikan sebagai
kemampuan untuk terus-menerus berusaha sampai sesuatu berhasil tercapai. Jadi konsistensi
bisa berisi kekuatan dalam berpegang teguh pada nilai-nilai, prinsip-prinsip dan keyakinan

yang tertanam dalam diri. disini sebenarnya menunjuk pada kekuatan dorongan untuk

144



melakukan yang terbaik. Slogan, motto, atau visi-misi lembaga itulah yang mendorong
dengan kuat seluruh stake holder Lembaga/ madrasah. Dorongan/ pengaruh yang kuat dari
dalam diri sering diistilahkan dengan wibawa atau kharisma yang menempel pada diri seorang
hamba yang berkedalaman ruhani, berkematangan profesionalitas, dan berkepribadian mulia.
Hamba inilah koagulan sejati karena keluasan pengetahuan yang diperolehnya mungkin lewat
riyadlah-tirakat yang lama, atau perjuangannya yang luar biasa sehingga menghantarkanya
pada puncak kesadaran bahwa yang mutlak adalah tuntunan dan manusia sebagai yang relatif
hanya pantas mengikuti tuntunan tidak menciptakan tuntunan. Pancaran pribadi tawadlu’
yang seperti ini melahitkan wibawa/ kharisma yang kuat, ada kekuatan ‘uswatun
hasanah’yang muncul kemudian inilah yang menjadikannya semakin ditaati, tiap ucapannya
diikuti, sehingga membawa murid/ santri menjadi pribadi-pribadi yang lebih baik. Ada istilah
dari orang jawa yang sering menyebutnya dengan istilah ¢ wong idu geni’ (tiap kata bisa
menjadi nyata).

Selanjutnya, dengan berlandaskan pada inspirasi nash-hadits dalam membangun
budaya mutu sang koagulan sama artinya dengan memasang kabel pada sumber energi yang
kekuatan-Nya tak terbatas dan energi esoterik itu akan mengaliri kesadaran sang tokoh ideal
untuk ‘berpikir besat’ tentang masa depan Lembaga/ madrasah. Kekuatan ide besarnya yang
tergambar di motto, slogan, atau visi-misi lembaga akan selalu terasa berenergi sehingga
punya pengaruh yang kuat pada pembentukan pribadi anak didik/ santri. Energi itu akan
mengalir terus dalam membentuk dan menginspirasikan berbagai kompetensi yang akan
sangat berguna bagi mutu madrasah dimasa depan.

4. Kompetensi

Kompetensi disini yang dimaksud adalah kemampuan bersaing/ berdaya saing. Dalam
surat Al Baqarah 148 Allah SWT memerintahkan ummat Islam untuk berlomba dalam
kebaikan (fastabiqul khairat) suatu sikap yang berhubungan dengan persaingan dalam dunia
pendidikan. Ini realitas yang tidak terpungkiri bahwa suatu madrasah mau atau tidak pasti
dihadapkan pada persaingan dengan sesama madrasah dan sekolah umum yang negeri
maupun swasta. Suatu madrasah dibangun dengan seksama berikut diupayakan dengan
kelengkapan sarana prasarananya semata-semata untuk memberi layanan terbaik pada
murid/ santri. Jika dicermati persaingan yang terjadi sesungguhnya adalah persaingan dalam
hal mutu, mutu layanan akademik, mutu lulusan, mutu sarana-prasarana, mutu tenaga

akademik dan lain-lain. Pada hal ini sang tokoh ideal akan segera menemukan karakteristik

145



seperti apa yang akan di lekatkan pada masing-masing mutu diatas. Aktifasi ruhani dengan
inspirasi nash- hadits akan mengalirkan energinya pada ‘spesifikasi’ yang dirumuskan. Semisal
spesifikasi mutu lulusan berlabel A, maka pada label A itu terdapat energi mutu lulusan. Maka
inilah spesifikasi mutu lulusan yang kompetitif.

Tidak hanya itu, dengan berlandaskan pada inspirasi nash-hadits dalam membangun
budaya mutu, sama artinya dengan memasang kabel pada sumber energi yang kekuatan-Nya
tak terbatas dan energi esoterik itu akan mengaliri kesadaran sang koagulan untuk ‘berpikir
besat’ tentang masa depan Lembaga/ madrasah. Kekuatan ide besarnya yang tergambar di
motto, slogan, atau visi-misi lembaga akan selalu terasa berenergi sehingga punya pengaruh
yang kuat pada pembentukan pribadi anak didik/ santri. Saat sang koagulan bertatap muka
dengan siswa/ santri, dewan guru, atau wali siswa/ santri disitu akan terjadi koagulasi nilai
langsung pada saat itu. Besarnya kekuatan berpikir dan kedalaman ruhani bisa menyatu dalam
satu pribadi agung, ini melahirkan aura kharismatik yang mampu memberi inspirasi dan
membesarkan motivasi. Inilah yang disebut penulis sebagai integritas profetik/ Prophetic
integrity dari seorang koagulan sebagai kompetensi percontohan bagi seluruh warga
madrasah.

Integritas profetik, dimaksudkan disini bahwa koagulan tersebut adalah pribadi yang
diharapkan berkualifikasi mendekati sifat-sifat nabi dalam keseluruhan maupun sebagian.
Pribadi dari sang koagulan disini menyadari sepenuhnya bahwa sebagai ummat nabi terbaik
sudah semestinya mengupayakan menjadi yang terbaik dengan mencontoh kepribadian
Rasulullah SAW (siddiq, Amanah, tabligh, fathanah). Memang tidak mudah mencontoh
keseluruhan = sifat-sifat nabi SAW, namun tekad untuk terus memperbaiki diri,
mengimitasikan diri dengan karakter-karakter luhur nabi, dan senantiasa bersolawat kepada
beliau adalah rutinitas obsesi diri yang tiada henti. Dari sini akhirnya muncul karakter luhur
berupa konsistensi. Sebagai implementasi sifat amanah dalam mengelola madrasah, konsisten
pada perjuangan, dan totalitas dalam dedikasi mewujudkan gagasan besar yang sudah
digambarkan dalam cetusan visi-misi lembaga adalah suatu keniscayaan. Dengan
berlandaskan ayat-hadits yang sudah dipasang diawal maka inspirasinya akan memudahkan
munculnya skala prioritas. Merumuskan skala prioritas adalah implementasi sifat profetik
fathanah dalam membangun dan mengembangkan madrasah.

Prioritas yang di tetapkan akan membantu tekad pencapaiannya secara berkala dengan

kekuatan yang terukur. Dalam upaya meningkatkan akselerasi kinerja dalam merealisasikan

146



prioritas maka diperlukan team work yang solid. Upaya membangun teamwork ini adalah
implementasi sifat fathanah dalam mengelola Lembaga/ madrasah sebagaimana nabi juga
melakukannya dalam strategi memenangkan perang misalnya. Disamping itu beberapa
aktifitas lembaga yang memungkinkan muncul berbagai problem pelik, maka diperlukan sifat
sabar dan bersikap terbuka sehingga semua ikut merasakan dan memiliki tanggung jawab

untuk memecahkan bersama, ini implementasi sifat siddiq dalam mengelola madrasah.

KESIMPULAN

Islam dan ilmu pengetahuan memiliki hubungan yang sangat erat, di mana Nabi
Muhammad SAW menekankan pentingnya menuntut ilmu sepanjang hayat. Al-Quran,
sebagai kitab suci dalam Islam, memberikan dasar dan panduan yang sangat berharga bagi
perkembangan ilmu pengetahuan sepanjang zaman. Sebagai agama yang tinggi, Islam
menjadikan Al-Quran sebagai panduan tertinggi dengan kebenaran absolut untuk semua
aspek kehidupan manusia, termasuk dalam bidang pendidikan.

Dalam konteks lembaga pendidikan Islam atau madrasah, pembangunan budaya mutu
dimulai dengan merumuskan visi dan misi yang berlandaskan pada ajaran-ajaran dalam Al-
Quran. Hal ini sangat penting karena firman Allah SWT memiliki bobot kebenaran yang
absolut, yang menjadi dasar bagi pembentukan budaya mutu di madrasah. Proses ini, yang
dipimpin oleh tokoh sentral atau pimpinan puncak, akan membawa lembaga ke dalam
perjalanan panjang menuju perbaikan mutu yang berkelanjutan. Visi yang telah digali harus
diterjemahkan ke dalam misi yang konkret, di mana guru memainkan peran utama dalam
mengimplementasikan misi tersebut di tingkat operasional. Guru, sebagai "kurikulum
aktual", berperan sebagai koagulan-koagulan kecil yang akan melanjutkan nilai-nilai yang
diajarkan oleh pemimpin lembaga, memastikan keberlanjutan koagulasi mutu pendidikan di
madrasah.

Keunggulan koagulasi mutu pendidikan tetletak pada proses yang melibatkan
pembentukan visi dan misi yang berdampak pada energi positif, semangat, dan inspirasi
dalam dinamika lembaga pendidikan. Koagulasi nilai yang berhasil akan mendorong
perbaikan di berbagai bidang seperti manajemen, sarana-prasarana, kurikulum, dan
pendisiplinan. Lebih jauh lagi, koagulasi nilai akan berperan sebagai filter yang memastikan
calon output dan outcome madrasah tetap berada dalam jalur yang sesuai dengan nilai-nilai

pendidikan yang telah diterapkan. Dengan menjadi sistem yang terus berjalan, koagulasi nilai

147



juga menjaga stabilitas mutu madrasah serta membersihkan berbagai perilaku negatif yang
dapat mengganggu kualitas pendidikan. Semua ini tercapai berkat peran sentral dari
"koagulan", yang menjadi pendorong utama dalam menentukan nilai-nilai, standar moral,

dan kompetensi yang diharapkan dalam proses pendidikan.

REFERENCES

Anekasari, R. (2017). Pendidikan Akhlak Sebagai Ruh Pendidikan Islam. HIKMATUNA:
Journal for Integrative Islamic Studies, 3(1).

Arcaro, J. S. (2007). Pendidikan berbasis mutn: Prinsip-prinsip perumusan dan tata langkal
penerapan. Y ogyakarta: pustaka pelajar.

Arfiansyah, M. R. (2020). Implementasi Perilaku Kerja Berbasis Nilai Budaya Kerja (NBK)
Pada Kementerian Agama Republik Indonesia: Analisis Dengan Pendekatan
Modifikasi Theory Of Planned Behavior (TPB). (Disertasi. UIl Yogyakarta)

Arifin, S. (2014). Dimensi Profetisme Pengembangan Ilmu Sosial dalam Islam Perspektif
Kuntowijoyo. Teosofi: Jurnal Tasawnf Dan Pemikiran Islam, 4(2), 477-507.

Al'yuni, S. Q., & Hijrawan, R. (2021). Membaca Pemikiran Kuntowijoyo dalam Hubungan
Ilmu dan Agama Perspektif Islam. QAL AMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan
Agama, 13(1), 129-144.

Djunaid, H. (2014). Konsep Pendidikan Dalam Alquran (Sebuah Kajian Tematik). Lentera
Pendidikan: Jurnal Imu Tarbiyah Dan Keguruan, 17(1), 139-150.

Kuntowijoyo. (2018). Identitas Politik umat Islam. Y ogyakarta: IRCiSoD

Permatasari, T. J., & Apriliani, E. (2013). Optimasi penggunaan koagulan dalam proses
penjernihan air. Jurnal Sains dan Seni ITS, 2(1), A6-A11.

Pidarta, M. (1999). Studi tentang Landasan Kependidikan. Jurnal llmn Pendidikan Universitas
Negeri Malang, 4(1), 105579.

Poerwanto. (2008). Budaya Perusahaan. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar

Mulyadi, M. (2010). Kepemimpinan kepala sekolah dalam mengembangkan budaya mntu. UIN-
Maliki Press.

Mustajab, M. (2015). Trilogi dalam membangun sekolah unggul: kepemimpinan, budaya
mutu, benchmarking. SAINTIFIKA ISLAMICA: Jurnal Kajian Keislaman, 2(02), 103-
114.

Nasution, H. (1982). .Akal dan wabyn dalam Isiam. Jakarta:Universitas Indonesia

148



Rahman, F. (1983). Tema Pokok Al-Quran. Bandung: Pustaka.

Slamet, M. (1994). Manajemen Mutu Terpadu dan Perguruan Tinggi Bermutn. Y ogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Syafii Maarif, A. (1985). Lslam dan Masalah Kenegaraan. Jakarta: LP3ES.

149



150



