
 

135 

 

 

 
 Koagulasi Mutu Pendidikan: Ikhtiar Epistemologis Memajukan 

Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia 
 

Mohamad Arif Majid   

STIT Ibnu Sina Malang, Malang, Indonesia  

email: mohamadarifmajid76@gmail.com 

 
 

ABSTRACT  
Building quality Islamic education institution has been an urgent demand nowadays, particularly with the 

increase of socio-political, economic, constitutional, and many other state problems which are called by the 

experts as a multidimension crisis. Hence, the educational sector, in this case is Islamic education institution, 

is one of the only hopes when other sectors experience crisis. As Islam is a perfect religion, so that an 

educational institution with the soul of Islam can be eligible to be called as the true Islamic education 

institution. Such institution, is believed by writer, will be able to solve most problems and demands in this 

multidimension crisis. The principles, mechanisms, and stages to take the soul of Islam is called as coagulation 

of education quality. Coagulation is a term in chemistry which could be simply understood as a unique process 

to purify water by putting a certain coagulant material, while quality is the degree of excellence in a product. 

Therefore, with this coagulation of education quality, Islamic education institutions are expected to be able to 

be the value basis for the creations of value dense products needed by other sectors experiencing multidimension 
crisis which is actually a value crisis. 

 

Keywords: coagulation of education quality, epistemological, Islamic education institution  

 

ABSTRAK  
Membangun Lembaga Pendidikan Islam yang bermutu adalah suatu kebutuhan mendesak 

hari ini.  Tuntutan akan hal itu semakin terasa urgen saat melihat meningkatnya berbagai 

problem sosial-politik, problem ekonomi, problem ketata negaraan, dan setumpuk persoalan 

bangsa lainnya sampai-sampai banyak pakar menyebutnya sebagai krisis multi dimensi. Oleh 

sebab itu sektor Pendidikan spesifik dalam hal ini lembaga Pendidikan Islam sebenarnya 

adalah salah satu tumpuan harapan disaat sektor yang lain sedang mengalami krisis. Islam 

adalah agama yang sempurna, karenanya jika ‘Ruh Islam’berhasil dipakai oleh suatu lembaga 

Pendidikan maka lembaga Pendidikan tersebut layak disebut sebagai lembaga Pendidikan 

Islam sejati. Lembaga yang seperti inilah yang diyakini penulis akan mampu menjawab 

sebagian besar tuntutan zaman yang sedang mengalami krisis multi dimensi ini. Prinsip-

prinsip, mekanisme, dan pentahapan dalam ‘pengambilan’ ruh Islam itulah yang penulis 

sebut dengan istilah “koagulasi mutu”pendidikan. Koagulasi adalah satu istilah dalam ilmu 
kimia yang secara sederhana bisa dipahami sebagai suatu proses unik dalam penjernihan air 

dengan memasukkan materi koagulan tertentu. Sementara mutu/ kualitas adalah kelayakan 

dari suatu produk. Maka dengan koagulasi mutu Pendidikan ini, Lembaga Pendidikan Islam 

diharapkan benar-benar mampu menjadi basis-nilai bagi lahirnya produk-produk padat-nilai 

yang dibutuhkan oleh sektor-sektor lain yang sedang mengalami krisis multi dimensi yang 

sesungguhnya adalah krisis nilai 

 

Kata kunci: Koagulasi mutu pendidikan, epistemologis, lembaga pendidikan Islam  

First Received: 
21 October 2024 

Revised: 
15 November 2024 

Accepted: 
23 November 2024 

Final Proof Received: 
29 November 2024 

Published: 
1 December 2024 

How to cite (in APA style): 
Majid, M. A. (2024). Koagulasi Mutu Pendidikan: Ikhtiar Epistemologis Memajukan 
Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia. Schemata, 13(2), 135-150. 

 

Schemata: Jurnal Pascasarjana UIN Mataram 

E-ISSN: 2579-5287 P-ISSN: 2337-3741 

Vol. 13 No. 2, Desember 2024, pp. 135-150 

mailto:mohamadarifmajid76@gmail.com


 

136 

 

PENDAHULUAN 

Bahasan kali ini adalah tentang budaya mutu yang seharusnya  terbangun dan adanya 

secara eksis mampu memberi pengaruh positif pada madrasah sebagai representasi lembaga 

Pendidikan Islam. Bisa dikatakan bahwa budaya mutu madrasah itulah sebenarnya yang 

berpengaruh besar pada maju-tidaknya madrasah. Warna suatu madrasah akan dibentuk oleh 

kekuatan budaya mutu yang berhasil dibangun dengan semestinya. Sesungguhnya semua ini 

adalah tentang “nilai Islam seperti apa” yang ingin dihadirkan oleh madrasah. Lembaga 

Pendidikan Islam/ madrasah sudah semestinya bernafas dengan nafas Islam. Sebagai agama 

yang berisi seperangkat kebenaran dari Allah Ta’ala, Islam bersifat final. Maka tidak akan ada 

lagi kebenaran yang akan datang, apalagi menjadi lebih tinggi daripada kebenaran Islam. Al 

Quran adalah kitab suci dalam  Islam telah memberi petunjuk lengkap terkait hidup terbaik 

di dunia bahkan sampai di akherat. Panduan Islam tentang pendidikan juga telah final, itu 

artinya derajat kebenaran nash Al Quran tentang Pendidikan benar-benar telah tersedia, dan 

itulah yang akan membawa lembaga Pendidikan Islam menuju performa terbaiknya. Maka 

Lembaga Pendidikan Islam yang berhasil menggali nilai-nilai Islam secara tepat kemudian 

melembagakannya sebagai budaya mutu maka lembaga pendidikan Islam tersebut diyakini 

akan mampu melahirkan berbagai prestasi terbaik bagi anak didiknya, bagi para guru, dan 

madrasah sebagai institusi. 

 Tentu itu semua memerlukan seperangkat program dan pihak yang terlibat dalam 

mewujudkannya. Maka berdasarkan latar belakang diatas penulis menyusun suatu rumusan 

masalah sebagai berikut : 

1.Bagaimana hubungan Islam dan ilmu pengetahuan. 

2.Bagaimana Islam membangun mutu madrasah. 

3.Bagaimana keunggulan koagulasi mutu pendidikan. 

Dari rumusan masalah tersebut diharapkan akan diperoleh jawaban yang meyakinkan 

bahwa untuk melahirkan madrasah unggul sebagai salah satu representasi keluhuran dan 

ketinggian Islam adalah dengan menggalinya dari sumber nilai ajaran Islam itu sendiri.  

 

METODE PENELITIAN 

 Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) yang terdiri dari 

data primer dan data sekunder. Data primer dalam penelitian ini adalah beberapa nash/ayat-

ayat al-Quran dan Hadits yang membahas konsep-konsep budaya lembaga, perusahaan 



 

137 

 

maupun madrasah. Sementara data sekunder dalam penelitian ini berupa jurnal, artikel, dan 

buku-buku yang membahas tentang mutu dan budaya mutu Perusahaan, lembaga 

Pendidikan, maupun madrasah. Penelitian ini merupakan studi kepustakaan, sehingga 

metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode deskriptif kualitatif. Peneliti akan 

mendalami konsep dasar secara komprehensif, agar lebih mudah memahami korelasi antara 

budaya lembaga, ruh Islam, dan koagulasi mutu yang dimaksud. 

 

HASIL PENELITIAN 

Jerome S. Arcaro berkeyakinan bahwa sekolah bermutu diawali dengan perumusan 

dan pengembangan visi dan misi. Visi dan misi yang bermutu difokuskan pada kebutuhan 

pelanggan (costumer), mendorong keterlibatan total komunitas dalam program, 

mengembangkan sistem pengukuran nilai pendidikan, menunjang sistem yang diperlukan, 

staf dan peserta didik untuk mengelola perubahan, serta perbaikan berkelanjutan dengan 

selalu berupaya keras membuat produk pendidikan menjadi lebih baik. Proses ini kemudian 

ditetapkannya dalam lima pilar mutu pendidikan, yakni fokus pada pelanggan, keterlibatan 

total, pengukuran, komitmen, dan perbaikan berkelanjutan (Arcaro, 2007). Sementara  

Poerwanto menemukan bahwa budaya yang kuat dibangun oleh empat dimensi K atau 

empat C yaitu komitmen (commitment), kemampuan (competence), kepaduan (cohesion) 

dan konsistensi (consistency) (Purwanto 2008).  

Arcaro dan Poerwanto setidaknya telah berusaha meraih unsur eksoterik dari 

prasyarat-prasyarat lahirnya suatu budaya mutu madrasah dan kemudian memaparkannya. 

Berangkat dari itu penulis akan berusaha meraih unsur esoterik dari suatu budaya mutu 

madrasah dalam arti yang sesungguhnya. Madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam tentu 

tidak akan jauh-jauh dari tata-nilai yang berbasis dari sumber nilai absolut dalam Islam, Al 

Quran/ Al Hadits. Mungkin disitu letak persoalannya, frasa ‘tidak jauh-jauh’ disini bisa 

berarti ‘sekedar’ dekat tapi tidak juga menyatu. A. Syafi’i  Ma’arif  menjelaskan  bahwa 

”perhatian  utama  Al  Qur’an  adalah  memberikan petunjuk yang benar kepada manusia, 

yaitu petunjuk yang akan membawanya kepada kebenaran dan suasana kehidupan yang 

baik” (Ma'arif, 1985:10) . Oleh karena itu Al Qur’an selalu mengajak dan menjuruskan 

manusia kepada hal-hal praktis yang dihadapinya. Itu bisa berarti bahwa fondasi telah 

disiapkan oleh Al-Quran, silakan dibangun bangunan diatas fondasi yan telah disiapkan. 

Juga dalam hal eksistensi, Al Qur’an benar-benar bersifat fungsional karena Dialah yang 



 

138 

 

memberikan petunjuk kepada manusia (melalui Al Qur’an) dan yang akan mengadili 

manusia kelak (Rahman, 1983:1) .  

Begitu juga dengan Kuntowijoyo sebagai satu cendekiawan muslim yang telah diakui 

kepakarannya dalam pendidikan, pemikiran, sosial, budaya, dan politik menyebutkan  

bahwa Al-Qur’an adalah acuan dan asal-muasal atau sumber Islam yang sangat diktatorial, 

bersifat akurat dan hendaknya ditempatkan pada posisi terpusat dan awalan dalam 

memajukan denyut nadi umat muslim yang juga mencakup aspek pengetahuan. Menurutnya 

Al-Qur’an pada dasarnya kaya akan bermacam-macam konsep dan deskripsi yang 

menyimpan nilai-nilai bersejarah dan analog. Di mana ketika diinvestigasi dan dieksplanasi 

jauh mendalam, akan berdampak atas metamorfosis yang searah dengan visi Al-Qur’an 

tersebut (Arifin 2014:488). 

 Tren antroposentrisme saat ini telah memposisikan manusia menjadi senter 

keabsahan, kebijaksanaan, etika, dan pengetahuan. Disamping itu pelaksana, pencipta, dan 

konsumen dari hasil produksinya adalah manusia itu sendiri. Selanjutnya manusia membuat 

dirinya sebagai “penentu” atas keseluruhan hidupnya sendiri, kemudian mengabaikan aspek 

dari luar yang terlibat di dalamnya campur tangan Ilahiyah. Untuk itu hadirlah diferensiasi 

atau sekat di antara Rabb yang memiliki makna ajaran agama suci dengan kehidupan 

manusia. Ini yang senyatanya perlu segera disadari oleh manusia. Tidak terlepas dari itu 

akhirnya teori-teori, dalil-dalil, maupun fondasi-fondasi keilmuan termasuk manajemen 

pendidikan ikut terdeferensiasi dari kesucian ajaran Sang Rabb. Inilah yang memberi 

inspirasi pada penulis untuk mengangkat tema ini, dengan tujuan yang kurang lebih untuk 

menemukan jalan menyatunya teori budaya mutu lembaga pendidikan Islam dengan 

dengan ruh Islam itu sendiri atau hilangnya diferensiasi sehingga arah kehidupan lembaga 

tidak terpisah dari kehendak Sang Rabb.                              

Al-Qur’an mengungkapkan istilah pendidikan dengan kata tarbiyah  dan ta’lim.  Kata 

tarbiyah digunakan  untuk  makna  yang  lebih  luas  yaitu proses  pembinaan dan  

pengarahan  bagi  pembentukan  kepribadian  dan sikap  mental,  sedangkan ta’lim  

digunakan  untuk  makna  yang  lebih  khusus yakni proses pemberian bekal berupa 

pengetahuan dan ketrampilan( Djunaidi).  Ada pula istilah ta’dib yang digunakan untuk 

makna lebih spesifik sebagai proses pembentukan adab/ akhlaq pada diri siswa, ada cukup 

banyak indikasi yang menunjukkan bahwa Al-Qur’an sangat menghormati akal manusia. 

Karena itu memaksimalkan peran akal dalam menyikapi problem kehidupan sangat 



 

139 

 

dianjurkan dalam Islam. Peran akal dimaksimalkan setelah adanya pengakuan atas 

absoluditas wahyu dengan semangat ilmu bukan lagi memposisikan akal sebagai penentu 

dan meminggirkan wahyu. Keduanya mungkin kelihatan sama namun jauh berbeda, dan 

penulis memilih posisi yang pertama.     

Harun Nasution (1982) menjelaskan bahwa ada setidaknya tujuh-kata  yang 

digunakan  Al-Qur’an untuk menunjukkan pentingnya akal yaitu kata nadzara (QSal-

Qaaf/50:6-7,al-Thaariq/86 :5-7,al-Ghasiyah/88:17-20), kata tadabbara (QS. Shaad/38:29, 

Muhammad/47:24),  kata tafakkara (QS al-Nahl/16:68-69, al-Jasiyah/45:12-13), kata faqiha 

(QS al-An’am/6: 25,65, dan 98; al-A’raf/7:179), kata tadzakkara (antara lain QS.al-

Baqarah/2:221, 235, dan 282;  al-An’am/6:80,  152), kata Fahima (antara  lain QS an-

Nisa/4:78;  al-An’am/6:  25 dan 65), dan kata aqala (antara lain QS. Al-Baqarah/2: 73-76, 

Ali Imran/3: 65 dan118)(hal. 39-48). Akal inilah yang mutlak mendapat perhatian, 

perlakuan-baik, dan pelatihan intens. Pendidikan sebagai sarana utama dalam 

menghantarkan akal pada ketujuh posisinya patut menjadi perhatian semua kalangan. 

Ada beberapa mentalitas yang perlu dibangun dalam budaya sekolah untuk mampu 

menuju standar mutu, sehingga dapat memberikan pelayanan memuaskan bagi para 

konsumen pendidikan, seperti 1. Keter-percayaan/ reliability. Artinya, layanan sesuai 

dengan yang dijanjikan dalam rapat ataupun brosur dengan mengedepankan kejujuran, 

aman, tepat waktu, dan ketersediaan.2. Keterjaminan/ assurance, Artinya,  sekolah  mampu  

menjamin  kualitas  layanan  yang diberikan, misalnya dalam aspek kompetensi guru/staf.3. 

Penampilan/ tangible.  Artinya,  bagaimana  situasi  sekolah  tampak  baik  dalam  

halkerapihan, kebersihan, keteraturan, dan keindahan.4. Perhatian/ empathy. Artinya 

sekolah memberikan perhatian penuh kepada pelanggan.5. Ketanggapan/ responsiveness, 

artinya, sekolah harus cepat tanggap terhadap kebutuhan pelanggan. (Margono) Sebagai 

salahsatu benchmarking yang akan diterapkan, lima poin alternatif tersebut bisa saja 

diambil, namun lagi-lagi unsur esoterik dari kelimanya adalah hal menurut penulis lebih 

urgen untuk ditemukan   

Tentang prinsip Efektif dan Efisien misalnya, Wayan Sidarta mengatakan; “pekerjaan 

yang efektif ialah pekerjaan yang memberikan hasil seperti rencana semula, sedangkan 

pekerjaan yang efisien adalah pekerjaan yang mengeluarkan biaya sesuai dengan rencana 

semula atau lebih rendah, yang dimaksud dengan biaya adalah uang, waktu, tenaga, orang, 

material, media dan sarana” (Pidarta 1999). Kata  efektif dan efisien selalu dipakai 



 

140 

 

bergandengan dalam manajemen karena manajemen yang efektif saja sangat mungkin 

terjadinya pemborosan, sedangkan manajemen yang efisien  saja  bisa  berakibat  tidak  

tercapainya  tujuan  atau  rencana  yang  telah  ditetapkan. Al-Qur’an menekankan hal itu 

dalam surat Al-Kahfi ayat 103-104 yang artinya: “Katakanlah, ‘Apakah ingin Kami 

beritahukan kepada kalian tentang orang-orang yang perbuatan-perbuatannya  paling  

merugi?’.  (Mereka  itu)  orang  yang  usahanya  sia-sia dalam kehidupan dunia ini, sedang 

mereka menyangka bahwa mereka itu berbuat sebaik-baiknya.” 

Ada tiga hal utama yang dirasa vital sebagai hal utama dalam membangun lembaga 

pendidikan unggul adalah kepemimpinan, budaya mutu, dan benchmarking (Mustajab). 

Banyak artikel memaparkan hal ini tapi baru sekedar mengatakannya, belum sampai 

menyentuh aspek yang mendalam menuju ontologinya ‘bagaimana menjadi pemimpin 

madrasah yang baik dalam arti yang sesungguhnya, bagaimana menuju budaya mutu yang 

sesungguhnya, dan bagaimana menuju benchmarking dalam arti yang sesungguhnya. Belum 

lagi aspek epistemologi dan aksiologinya. Jika pemimpin/ kepemimpinan bisa saja berganti 

seiring waktu dan benchmarking bisa pula berubah namun budaya mutu akan benar-benar 

diupayakan dan dijaga, itu berarti dalam budaya mutu ada stabilitas lembaga, karena realitas 

itulah penulis memberi perhatian khusus pada budaya mutu disini.    

Budaya mutu lembaga merupakan faktor penting dalam membentuk peserta didik 

menjadi manusia yang penuh optimis, berani tampil, berperilaku kooperatif, serta 

mempunyai kecakapan personal dan akademik. Suatu lembaga dapat dikatakan bermutu 

apabila mampu meraih prestasi khususnya prestasi peserta didik menunjukkan pencapaian 

yang tinggi dalam hal 1) prestasi akademik memenuhi standar yang ditentukan, 2) memiliki 

nilai-nilai kejujuran, ketaqwaan, kesopanan dan mamapu mengapresiasi budaya, 3)   

memiliki   tanggung jawab yang tinggi dan kemampuan yang diwujudkan dalam bentuk 

ketrampilan sesuai dengan dasar ilmu yang diterima (Kemendiknas, 2009). Disamping itu 

pergeseran dari kurikulum 2006 ke kurikulum 2013 menuntut pengembangan budaya mutu 

mengacu pada ruang lingkup pengembangan kurikuum 2013. Peningkatan proses pelayanan 

yang lebih inovatif kepada siswa menjadi tuntutan utama. 

Budaya mutu sebagaimana gambaran diatas adalah sesuatu yang tidak ada dengan 

sendirinya namun dibangun dengan sepenuh kesadaran. Budaya mutu diartikan sebagai 

keseluruhan tradisi, norma, dan cara berpikir tentang mutu dalam segala aktifitas yang 

dilakukan dalam suatu lembaga Pendidikan Islam/ madrasah. Itulah yang selanjutnya akan 



 

141 

 

memberi warna pada seluruh perjalanan lembaga/ madrasah. Pertanyaannya, oleh siapa 

budaya mutu itu dilakukan, maka jawabnya tentu dimulai dari hamba yang tercerahkan. 

Sosok inilah yang selanjutnya diharapkan mampu berperan sebagai koagulan, sosok itulah 

yang mempunyai kemampuan membersihkan partikel-partikel yang berpotensi 

menyebabkan kekeruhan suatu lembaga pendidikan. Maka setidaknya ada dua hal yang 

secara mendasar akan dijabarkan yaitu tentang koagulan dan koagulasi. Agar menjadi jelas 

bahwa koagulan adalah ‘Penjernih’ nya sementara koagulasi adalah proses ‘ Penjernihan’ 

nya. 

Budaya mutu diyakini merupakan sistem nilai yang dimiliki suatu organisasi sehingga 

menghasilkan lingkungan yang bersifat kondusif untuk keberlangsungan dan keberlanjutan 

perbaikan mutu (Mulyadi, 2010), ini menunjukkan bahwa sesungguhnya sistem nilai adalah 

hal mendasar bagi suatu Lembaga Pendidikan. Kebutuhan untuk dipercaya masyarakat, 

mendapat murid banyak, memperoleh input yang baik, mampu berkontribusi positif bagi 

kebermanfaatan madrasah hingga mendapat apresiasi rasa memiliki dari masyarakat adalah 

sesuatu yang dicita-citakan setiap lembaga pendidikan khususnya madrasah dalam hal ini. 

Namun itu semua sebenarnya hanya efek atau bisa juga disebut reaksi/ respon publik, 

sementara madrasah yang harus melakukan aksi. Aksi yang penulis maksud disini tentu adalah 

suatu kemampuan madrasah merepresentasikan nilai-nilai unggul Islam sehingga layak 

disebut sebagai madrasah bermutu. Pelahir mutu terbaik adalah budaya mutu, sebagai 

kesadaran baru yang menunjuk pada norma, tradisi, dan cara berpikir tentang mutu 

madrasah, kendati sudah lebih khusus dari budaya organisasi, budaya mutu disini merupakan 

terminologi yang masih bersifat umum, karenanya penulis melihat suatu urgensi menuju pada 

konkritisasi budaya mutu tersebut, dan itulah koagulasi mutu Pendidikan Islam.  

 

 

PEMBAHASAN 

Koagulasi adalah istilah dalam ilmu kimia yang berarti proses pengumpulan partikel-

partikel penyusun kekeruhan air yang tidak dapat diendapkan secara gravitasi menjadi partikel 

yang lebih besar sehingga dapat diendapkan dengan cara  pemberian bahan koagulan, 

aluminium sulfat  atau  tawas seringkali dipilih sebagai koagulan (Permatasari & Apriliyani, 

2013). Madrasah sebagai sarana menuntut ilmu dan pengalaman ibarat pusaran air. 

Sebagaimana ilmu seringkali digambarkan sebagai cahaya dan air, bahwa ilmu itu layaknya 



 

142 

 

sungai dan hikmah laksana samudra. Madrasah sebagai bejana sangat besar yang didalamnya 

diharapkan terjadi proses koagulasi mutu sehingga partikel-partikel pembentuk kekeruhan 

diri anak bisa terikat-merekat bersama koagulan dan larut dalam air madrasah pada masa yang 

telah ditentukan.lalu siapa dan apa yang berperan sebagai koagulan disini sebenarnya, tentu 

saja ini pertanyaan yang sangat relevan karena tanpa ada koagulan maka tidak akan terjadi 

koagulasi. Siapapun yang mempunyai kekuatan merekatkan nilai dia layak disebut sebagai 

koagulan, sehingga yang kekuatan rekat-nya paling kuat itulah sumber kekuatan yang 

sesungguhnya paling layak disebut sebagai koagulan sejati. Yang mampu berkeluasan ilmu, 

ber kemuliaan kepribadian, berkedalaman ruhani, dan punya kematangan profesionalitas 

itulah koagulan yang dimaksud disini. 

Lembaga pendidikan Islam kini harus mempersiapakan manajemen yang unggul, guru-

guru yang berkualitas, dan menciptakan lingkungan yang ideal untuk mampu melahirkan 

sebuah output-outcome yang bermutu sesuai dengan konsep Al-qur’an dan Hadits. Untuk 

mewujudkannya penulis terinspirasi teori strukturalisme transenden Kuntowijoyo bahwa 

pengilmuan Islam itu adalah perjalanan dari teks ke konteks bukan sebaliknya dar konteks ke 

teks. Karena itu untuk membangun madrasah yang berbudaya mutu unggul sehingga 

melahirkan prestasi-prestasi unggul maka diperlukan suatu proses “Koagulasi mutu” 

Pendidikan Islam dengan Langkah sebagai berikut : 

1. Kemutlakan landasan/ dasar (basic absoluteness) 

Islam berpendapat bahwa Tuhan adalah pusat (Kuntowijoyo, 2018), Basic 

Absoluteness/ kemutlakan dasar disini diperlukan dan diyakini sebagai hal esoteris mendasar 

yang sangat dibutuhkan, karena dari yang mutlak lahirlah yang relatif, dan mustahil yang 

relatif mampu melahirkan yang mutlak. Sebagai sebuah analog bahwa di Kemenag ada lima 

nilai budaya kerja kemenag berupa Integritas, Profesionalitas, Inovasi, Tanggung Jawab, dan 

Keteladanan dan kunci keberhasilanya ada pada niat dan spiritualitas. Sedangkan niat itu 

sendiri ada di dalam hati, yang disebut dengan istilah Human REALsource (HRs). 

Berdasarkan temuan tersebut, peningkatan kapasitas SDM perlu dilakukan dengan 

pendekatan agama melalui objektivikasi “ruhani (Arfiansyah, 2020). Kemuliaan kepribadian, 

kedalaman moral, dan kematangan profesionalitas adalah kondisi ideal seseorang hamba, 

kendati demikian tetap saja itu semua adalah hal yang relatif. Dari nilai budaya kerja Kemenag 

diatas semisal yang pertama, integritas seperti apa yang sebenarnya dikehendaki. Nah disini 

penulis meyakini sebagai budaya mutu di lembaga Pendidikan Islam jawabnya adalah 



 

143 

 

integritas yang mengacu pada nilai-nilai Al Quran, itulah integritas profetik.  

Objektifikasi ruhani adalah hal yang disadari betul oleh seorang yang berkedalaman 

moral, mengakui keagungan Allah dan kebenaran Al-quran /Al-hadits adalah hal yang 

secepatnya dipilih. Keluasan ilmu dan kedalaman pemahamannya akan segera mampu 

mengambil hikmah dari Ayat-ayat Al-Quran maupun Al Hadits sebagai pelandas tidak saja 

tentang kepentingannya yang berkaitan dengan pendidikan bahkan tentang segala hal. 

Khusus terkait dengan pendidikan, saat terinspirasi oleh ayat-ayat Al-Quran ataupun Al 

Hadits tertentu segera itu diambil sebagai inspirasi utama dalam membangun budaya mutu 

madrasah. Ayat  Al quran/ Al hadits menjadi yang pertama sebagai landasan vertikal telah 

terpasang. Ibarat memasang sambungan kabel ke sumber energi maka Langkah ini tidak saja 

sebagai objektifikasi ruhani tapi menurut penulis lebih dari itu, melainkan inilah ‘aktifasi 

ruhani’. Suatu Langkah awal terpenting menuju Langkah selanjutnya sebagai logical 

consequences.     

 Selanjutnya, aspek esoterik berupa inspirasi nash Al Quran/Hadits yang telah 

terpasang akan memberi aliran energi pada lahirnya aspek eksoterik berupa slogan, visi-misi, 

maupun motto Lembaga yang kelak akan mampu memberi arah dengan kekuatannya pada 

Lembaga. Ini adalah tentang proses fundamental bagi suatu bangunan budaya mutu 

madrasah kedepan,  Al- Quran dalam hal ini telah sempurna mengatur berbagai sendi 

kehidupan termasuk tentang Pendidikan. Maka jangan pernah ragu bahwa yang datang dari 

Allah SWT derajat  kebenarannya absolut. Dari sini akan terbuktikan bahwa semua Lembaga 

Pendidikan Islam atau umum sekalipun ketika visi-misinya diinspirasi dari nash/ hadits maka 

dimungkinkan akan mengalami koagulasi nilai sesuai skalanya masing-masing. Sebaliknya jika 

slogan, motto, visi-misi lembaga dibuat dengan sekedarnya misalnya sebatas memenuhi 

tuntutan akreditasi maka wajar saja jika terasa tidak berenergi memberi dorongan untuk maju 

secara progresif, karena dari sumber kemutlakan itulah energi dialirkan dan akan melahirkan 

berbagai kekuatan menuju Langkah kedua berupa riyadlah. 

2. Riyadlah (Tirakat diri) 

Yang dimaksud riyadyah disini sejalan dengan makna riyadlah menurut Ibnu Araby 

ialah pembinaan akhlak, yaitu proses mensucikan dan membersihkan jiwa dari segala sesuatu 

yang tidak pantas untuk jiwa itu sendiri. Selain menggunakan istilah riyadhoh, para Ulama 

dalam bidang tasawuf juga menggunakan istilah mujahadah. Dengan riyadlah murid diajak 

berlatih untuk menguatkan ruhani melalui treatmen jasmani seperti membiasakan puasa pada 



 

144 

 

hari senin dan kamis, membiasakan qiyamul-lail/ bangun tengah malam untuk solat sunnah 

dan membaca dzikir dan lain lain. Riyadhah merupakan salah satu strategi pendidikan tasawuf 

yang tidak secara langsung disebutkan dalam Al-Qur'an, tetapi dapat dikaitkan dengan 

beberapa ayat Al-Qur'an sebagaimana surat Al-Hujurat ayat 3, "…Mereka adalah orang yang 

ditempa hatinya oleh Allah untuk bertakwa.." Inilah pentingnya pendidikan akhlak sebagai 

ruh pendidikan Islam (Anekasari, 2018:91-115). Disamping itu Allah SWT dalam surat Al-

Hajj:78 dengan jelas memerintahkan: Berjuanglah dalam rangka menegakkan kalimat Allah 

dan mengharap keridaan-Nya sampai kalian dapat mengalahkan musuh dan hawa nafsu, 

sebab Allah memang mendekatkan kalian dengan-Nya dan memilih kalian untuk menjadi 

pembela agama-Nya.  

Riyadlah adalah tahapan perjuangan yang mesti dilakukan demi menjemput 

keberhasilan. Nabi Muhammad SAW adalah teladan nyata tentang betapa berat perjuangan 

beliau memperjuangkan Din al-Islam setelah mendapat wahyu. Maka riyadlah yang dilakukan 

murid adalah perjuangan yang harus diterapkan sehingga muncul dorongan untuk membaik 

dari dalam diri. Hal ini diyakini akan terjadi sebab adanya energi yang dialirkan oleh visi-misi 

madrasah yang digali dari kedalaman Al Quran/ Al Hadits. Dorongan/ pengaruh yang kuat 

dari dalam diri sering diistilahkan dengan wibawa atau kharisma yang menempel pada diri 

koagulan yang berkedalaman moral-spiritual, berkemantapan profesionalitas, dan 

berkepribadian mulia. Koagulan ini adalah pendidik  sejati karena keluasan pengetahuan yang 

diperolehnya lewat riyadlah-tirakat yang lama, atau perjuangannya yang luar biasa sehingga 

menghantarkanya pada puncak kesadaran bahwa yang mutlak adalah tuntunan dan manusia 

sebagai yang relatif hanya pantas mengikuti tuntunan tidak menciptakan tuntunan. Pancaran 

pribadi tawadlu’ yang seperti ini melahirkan wibawa/ kharisma yang kuat, ada kekuatan 

‘uswatun hasanah’yang muncul kemudian inilah yang menjadikannya semakin ditaati, tiap 

ucapannya diikuti, sehingga membawa murid/ santri Orang jawa sering mengistilahkannya 

dengan ‘idu geni’ (tiap kata bisa menjadi nyata). 

3. Konsistensi  

Konsistensi bisa diartikan sebagai sikap atau perilaku yang menunjukkan keteguhan, 

kestabilan, atau keseragaman dalam melakukan sesuatu. Konsistensi dapat diartikan sebagai 

kemampuan untuk terus-menerus berusaha sampai sesuatu berhasil tercapai. Jadi konsistensi 

bisa berisi kekuatan dalam berpegang teguh pada nilai-nilai, prinsip-prinsip dan keyakinan 

yang tertanam dalam diri. disini sebenarnya menunjuk pada kekuatan dorongan untuk 



 

145 

 

melakukan yang terbaik. Slogan, motto, atau visi-misi lembaga itulah yang mendorong 

dengan kuat seluruh stake holder Lembaga/ madrasah. Dorongan/ pengaruh yang kuat dari 

dalam diri sering diistilahkan dengan wibawa atau kharisma yang menempel pada diri seorang 

hamba yang berkedalaman ruhani, berkematangan profesionalitas, dan berkepribadian mulia. 

Hamba inilah koagulan sejati karena keluasan pengetahuan yang diperolehnya mungkin lewat 

riyadlah-tirakat yang lama, atau perjuangannya yang luar biasa sehingga menghantarkanya 

pada puncak kesadaran bahwa yang mutlak adalah tuntunan dan manusia sebagai yang relatif 

hanya pantas mengikuti tuntunan tidak menciptakan tuntunan. Pancaran pribadi tawadlu’ 

yang seperti ini melahirkan wibawa/ kharisma yang kuat, ada kekuatan ‘uswatun 

hasanah’yang muncul kemudian inilah yang menjadikannya semakin ditaati, tiap ucapannya 

diikuti, sehingga membawa murid/ santri menjadi pribadi-pribadi yang lebih baik. Ada istilah 

dari orang jawa yang sering menyebutnya dengan istilah ‘ wong idu geni’ (tiap kata bisa 

menjadi nyata).  

Selanjutnya, dengan berlandaskan pada inspirasi nash-hadits dalam membangun 

budaya mutu sang koagulan sama artinya dengan memasang kabel pada sumber energi yang 

kekuatan-Nya tak terbatas dan energi esoterik itu akan mengaliri kesadaran sang tokoh ideal 

untuk ‘berpikir besar’ tentang masa depan Lembaga/ madrasah. Kekuatan ide besarnya yang 

tergambar di motto, slogan, atau visi-misi lembaga akan selalu terasa berenergi sehingga 

punya pengaruh yang kuat pada pembentukan pribadi anak didik/ santri. Energi itu akan 

mengalir terus dalam membentuk dan menginspirasikan berbagai kompetensi yang akan 

sangat berguna bagi mutu madrasah dimasa depan. 

4. Kompetensi 

Kompetensi disini yang dimaksud adalah kemampuan bersaing/ berdaya saing. Dalam 

surat Al Baqarah 148 Allah SWT memerintahkan ummat Islam untuk berlomba dalam 

kebaikan (fastabiqul khairat)  suatu sikap yang berhubungan dengan persaingan dalam dunia 

pendidikan. Ini realitas yang tidak terpungkiri bahwa suatu madrasah mau atau tidak pasti 

dihadapkan pada persaingan dengan sesama madrasah dan sekolah umum yang negeri 

maupun swasta. Suatu madrasah dibangun dengan seksama berikut diupayakan dengan 

kelengkapan sarana prasarananya semata-semata untuk memberi layanan terbaik pada 

murid/ santri. Jika dicermati persaingan yang terjadi sesungguhnya adalah persaingan dalam 

hal mutu, mutu layanan akademik, mutu lulusan, mutu sarana-prasarana, mutu tenaga 

akademik dan lain-lain. Pada hal ini sang tokoh ideal akan segera menemukan karakteristik 



 

146 

 

seperti apa yang akan di lekatkan pada masing-masing mutu diatas. Aktifasi ruhani dengan 

inspirasi nash- hadits akan mengalirkan energinya pada ‘spesifikasi’ yang dirumuskan. Semisal 

spesifikasi mutu lulusan berlabel A, maka pada label A itu terdapat energi mutu lulusan. Maka 

inilah spesifikasi mutu lulusan yang kompetitif. 

Tidak hanya itu, dengan berlandaskan pada inspirasi nash-hadits dalam membangun 

budaya mutu, sama artinya dengan memasang kabel pada sumber energi yang kekuatan-Nya 

tak terbatas dan energi esoterik itu akan mengaliri kesadaran sang koagulan untuk ‘berpikir 

besar’ tentang masa depan Lembaga/ madrasah. Kekuatan ide besarnya yang tergambar di 

motto, slogan, atau visi-misi lembaga akan selalu terasa berenergi sehingga punya pengaruh 

yang kuat pada pembentukan pribadi anak didik/ santri. Saat sang koagulan bertatap muka 

dengan siswa/ santri, dewan guru, atau wali siswa/ santri disitu akan terjadi koagulasi nilai 

langsung pada saat itu. Besarnya kekuatan berpikir dan kedalaman ruhani bisa menyatu dalam 

satu pribadi agung, ini melahirkan aura kharismatik yang  mampu memberi inspirasi dan 

membesarkan motivasi. Inilah yang disebut penulis sebagai integritas profetik/ Prophetic 

integrity dari seorang koagulan sebagai kompetensi percontohan bagi seluruh warga 

madrasah. 

Integritas profetik, dimaksudkan disini bahwa koagulan tersebut adalah pribadi yang 

diharapkan berkualifikasi mendekati sifat-sifat nabi dalam keseluruhan maupun sebagian. 

Pribadi dari sang koagulan disini menyadari sepenuhnya bahwa sebagai ummat nabi terbaik 

sudah semestinya mengupayakan menjadi yang terbaik dengan mencontoh kepribadian 

Rasulullah SAW (siddiq, Amanah, tabligh, fathanah). Memang tidak mudah mencontoh 

keseluruhan sifat-sifat nabi SAW, namun tekad untuk terus memperbaiki diri, 

mengimitasikan diri dengan karakter-karakter luhur nabi, dan senantiasa bersolawat kepada 

beliau adalah rutinitas obsesi diri yang tiada henti. Dari sini akhirnya muncul karakter luhur 

berupa konsistensi. Sebagai implementasi sifat amanah dalam mengelola madrasah, konsisten 

pada perjuangan, dan totalitas dalam dedikasi mewujudkan gagasan besar yang sudah 

digambarkan dalam cetusan visi-misi lembaga adalah suatu keniscayaan. Dengan 

berlandaskan ayat-hadits yang sudah dipasang diawal maka inspirasinya akan memudahkan 

munculnya skala prioritas. Merumuskan skala prioritas adalah implementasi sifat profetik 

fathanah dalam membangun dan mengembangkan madrasah. 

Prioritas yang di tetapkan akan membantu tekad pencapaiannya secara berkala dengan 

kekuatan yang terukur. Dalam upaya meningkatkan akselerasi kinerja dalam merealisasikan 



 

147 

 

prioritas maka diperlukan team work yang solid. Upaya membangun teamwork ini adalah 

implementasi sifat fathanah dalam mengelola Lembaga/ madrasah sebagaimana nabi juga 

melakukannya dalam strategi memenangkan perang misalnya. Disamping itu beberapa 

aktifitas lembaga yang memungkinkan muncul berbagai problem pelik, maka diperlukan sifat 

sabar dan bersikap terbuka sehingga semua ikut merasakan dan memiliki tanggung jawab 

untuk memecahkan bersama, ini implementasi sifat siddiq dalam mengelola madrasah.  

 

KESIMPULAN 

Islam dan ilmu pengetahuan memiliki hubungan yang sangat erat, di mana Nabi 

Muhammad SAW menekankan pentingnya menuntut ilmu sepanjang hayat. Al-Quran, 

sebagai kitab suci dalam Islam, memberikan dasar dan panduan yang sangat berharga bagi 

perkembangan ilmu pengetahuan sepanjang zaman. Sebagai agama yang tinggi, Islam 

menjadikan Al-Quran sebagai panduan tertinggi dengan kebenaran absolut untuk semua 

aspek kehidupan manusia, termasuk dalam bidang pendidikan. 

Dalam konteks lembaga pendidikan Islam atau madrasah, pembangunan budaya mutu 

dimulai dengan merumuskan visi dan misi yang berlandaskan pada ajaran-ajaran dalam Al-

Quran. Hal ini sangat penting karena firman Allah SWT memiliki bobot kebenaran yang 

absolut, yang menjadi dasar bagi pembentukan budaya mutu di madrasah. Proses ini, yang 

dipimpin oleh tokoh sentral atau pimpinan puncak, akan membawa lembaga ke dalam 

perjalanan panjang menuju perbaikan mutu yang berkelanjutan. Visi yang telah digali harus 

diterjemahkan ke dalam misi yang konkret, di mana guru memainkan peran utama dalam 

mengimplementasikan misi tersebut di tingkat operasional. Guru, sebagai "kurikulum 

aktual", berperan sebagai koagulan-koagulan kecil yang akan melanjutkan nilai-nilai yang 

diajarkan oleh pemimpin lembaga, memastikan keberlanjutan koagulasi mutu pendidikan di 

madrasah. 

Keunggulan koagulasi mutu pendidikan terletak pada proses yang melibatkan 

pembentukan visi dan misi yang berdampak pada energi positif, semangat, dan inspirasi 

dalam dinamika lembaga pendidikan. Koagulasi nilai yang berhasil akan mendorong 

perbaikan di berbagai bidang seperti manajemen, sarana-prasarana, kurikulum, dan 

pendisiplinan. Lebih jauh lagi, koagulasi nilai akan berperan sebagai filter yang memastikan 

calon output dan outcome madrasah tetap berada dalam jalur yang sesuai dengan nilai-nilai 

pendidikan yang telah diterapkan. Dengan menjadi sistem yang terus berjalan, koagulasi nilai 



 

148 

 

juga menjaga stabilitas mutu madrasah serta membersihkan berbagai perilaku negatif yang 

dapat mengganggu kualitas pendidikan. Semua ini tercapai berkat peran sentral dari 

"koagulan", yang menjadi pendorong utama dalam menentukan nilai-nilai, standar moral, 

dan kompetensi yang diharapkan dalam proses pendidikan. 

 

REFERENCES 

Anekasari, R. (2017). Pendidikan Akhlak Sebagai Ruh Pendidikan Islam. HIKMATUNA: 

Journal for Integrative Islamic Studies, 3(1). 

Arcaro, J. S. (2007). Pendidikan berbasis mutu: Prinsip-prinsip perumusan dan tata langkah 

penerapan. Yogyakarta: pustaka pelajar. 

Arfiansyah, M. R. (2020). Implementasi Perilaku Kerja Berbasis Nilai Budaya Kerja (NBK) 

Pada Kementerian Agama Republik Indonesia: Analisis Dengan Pendekatan 

Modifikasi Theory Of Planned Behavior (TPB). (Disertasi. UII Yogyakarta) 

Arifin, S. (2014). Dimensi Profetisme Pengembangan Ilmu Sosial dalam Islam Perspektif 

Kuntowijoyo. Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam, 4(2), 477-507. 

A'yuni, S. Q., & Hijrawan, R. (2021). Membaca Pemikiran Kuntowijoyo dalam Hubungan 

Ilmu dan Agama Perspektif Islam. QALAMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan 

Agama, 13(1), 129-144. 

Djunaid, H. (2014). Konsep Pendidikan Dalam Alquran (Sebuah Kajian Tematik). Lentera 

Pendidikan: Jurnal Ilmu Tarbiyah Dan Keguruan, 17(1), 139-150.  

Kuntowijoyo. (2018). Identitas Politik umat Islam. Yogyakarta: IRCiSoD 

Permatasari, T. J., & Apriliani, E. (2013). Optimasi penggunaan koagulan dalam proses 

penjernihan air. Jurnal Sains dan Seni ITS, 2(1), A6-A11. 

Pidarta, M. (1999). Studi tentang Landasan Kependidikan. Jurnal Ilmu Pendidikan Universitas 

Negeri Malang, 4(1), 105579. 

Poerwanto. (2008). Budaya Perusahaan. Yogyakarta: Pustaka Pelajar 

Mulyadi, M. (2010). Kepemimpinan kepala sekolah dalam mengembangkan budaya mutu. UIN-

Maliki Press. 

Mustajab, M. (2015). Trilogi dalam membangun sekolah unggul: kepemimpinan, budaya 

mutu, benchmarking. SAINTIFIKA ISLAMICA: Jurnal Kajian Keislaman, 2(02), 103-

114. 

Nasution, H. (1982). Akal dan wahyu dalam Islam. Jakarta:Universitas Indonesia 



 

149 

 

Rahman, F. (1983). Tema Pokok Al-Quran. Bandung: Pustaka. 

Slamet, M. (1994). Manajemen Mutu Terpadu dan Perguruan Tinggi Bermutu. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar. 

Syafii Maarif, A. (1985). Islam dan Masalah Kenegaraan. Jakarta: LP3ES. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

150 

 

 

 

 

 


