
  
Volume 6, Nomor 1, Juni 2017  

Print ISSN 2337-3741  

Online ISSN 2579-5287 

 

27 

SISTEM PENDIDIKAN PESANTREN DALAM 
PENGUATAN KUALIFIKASI ABITUREN 
MDQH AL-MAJIDIYAH ASY-SYAFI'IYAH 
NAHDLATUL WATHAN PANCOR  

JAMILUDDIN 
Institut Agama Islam Hamzanwadi Pancor, Lombok Timur, NTB 

Email: jamil99@gmail.com 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengungkapkan implementasi 3 elemen sistem 
pendidikan pesantren dalam penguatan kualifikasi abituren MDQH Al-Majidiyah Asy-
Syafi'iyah Nahdlatul Wathan Pancor. Untuk hal tersebut peneliti menggunakan 
penelitian kualitatif dengan prosedur pengumpulan data menggunakan wawancara, 
observasi, dan dokumentasi. Informan kunci yang ditentukan adalah TGH. 
Muhammad Yusuf Ma‟mun selaku Amir MDQH. Melalui penelitian tersebut 
didapatkan informasi hasil penelitian bahwa: (1) Pemberdayaan kurikulum sebagai 
salah satu elemen utama sistem pendidikan pesanteren berperan efektif dalam 
penguatan kualifikasi abituren MDQH, (2) Pemberdayaan ustadz/ustadzah sebagai 
salah satu elemen utama sistem pendidikan pesanteren berperan strategis dan penting 
dalam penguatan kualifikasi abituren MDQH, (3) Pemberdayaan pemondokan sebagai 
salah satu elemen utama sistem pendidikan pesanteren berperan strategis dan penting 
dalam penguatan kualifikasi abituren MDQH. 

Kata kunci:  sistem pendidikan, pesantren, penguatan kualifikasi, abituren MDQH 
Al-Majidiyah Asy-Syafi'iyah Nahdlatul Wathan Pancor. 

Abstract 

This article aims to unveil the three elements of education system in a Pesantren (Islamic boarding 
school), MDQH Al-Majidiyah Asy-Syafi'iyah Nahdlatul Wathan Pancor, which contribute to the 
empowerment of the qualification of its graduates. This qualitative research collected the data through 
interviews, observations, and documentations, in which the key informant was TGH. Muhammad 
Yusuf Ma‟mun as the chair of MDQH. The empirical findings unveiled that (1) the curriculum,  
teachers, and boarding school empowerments were found to be the three primary building blocks of the 
education system in the Islamic school that play effective and strategic roles in empowering the 
qualification of its graduates. 

Keywords:  education system, qualification, Pesantren, MDQH Al-Majidiyah Asy-Syafi'iyah 
Nahdlatul Wathan Pancor. 

 

  



Jamiluddin, Sistem Pendidikan Pesantren dalam Penguatan Kualifikasi Abituren… 

28 | Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 

MDQH (Ma‟had Darul Qur‟an Wal-Hadits) Al-Majidiyah Asy-Syafi‟iyah 

Nahdlatul Wathan Pancor adalah salah satu lembaga pendidikan Islam jenjang 

pendidikan tinggi yang diselenggarakan oleh YPH PPD NW (Yayasan Pendidikan 

Hamzanwadi Pondok Pesantren Darunnahdlatain Nahdlatul Wathan) Pancor. 

Lembaga pendidikan ini merupakan harapan utama Almagfurulahu Maulanasysyaikh 

TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Majid sebagai seorang mu‟assis (pendiri). 

MDQH Al-Majidiyah Asy-Syafi‟iyah Nahdlatul Wathan Pancor merupakan 

refresentasi sebuah gerakan dan pemikiran pendirinya. Setidak-tidaknya gerakan dan 

pemikiran yang dimaksud dapat dikelompokkan menjadi dua, yaitu : 1). Pemikiran 

dan gerakan Islam kaffah, 2). Pemikiran dan gerakan internal.  

Pemikiran dan gerakan Islam kaffah meliputi ikhtiar maintenance (pemeliharaan) 

pelaksanaan ajaran Islam secara murni dan konsekuen berlandaskan Al -Qur‟an dan 

Al-Hadits. Almagfurulahu Maulanasysyaikh TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul 

Majid terkait pemikiran dan gerakan Islam kaffah aktiv menyerukan, “ sebar luaskan 

panji-panji untuk menyebarluaskan Al-Qur‟an Al-Karim dan sunnah Rasulullah 

SAW, serta ilmu-ilmu yang bermanfaat bagi bangsa dan agama.1 

Sementara itu, pemikiran dan gerakan internal meliputi usaha untuk 

melestraikan pengenalan, penghayatan, dan pengamalan ajaran dan amalan dalam 

lingkungan Nahdlatul Wathan. Ajaran dan amalan yang dimaksudkan adalah Aqidah 

Ahlussunnah Waljama‟ah „Ala Mazhabil Imam Asy -Syafi‟iyah RA. Penegasan pentingnya 

pelestarian aqidah ini dinyatakan dalam Wasiat yang diucapkan pada HULTAH NW 

yang ke 17 dihadapan Thullab MDQH Al-Majidiyah Asy-syafi‟iyah NW Pancor, 

pelajar, dan nahdliyin wa-nahdliyat pada tanggal 1 Maret 1970 bertepatan dengan 

tanggal 24 Dzulhijjah 1389 H, yaitu : 

Aduh sayang! 
Azas NW jangan diubah 
Sepanjang masa sepanjang sanah 
Sunnah jama‟ah dalam „Aqidah 
Mazhab Syafi‟i dalam Syari‟ah2 

Para ulama Nahdlatul Ulama dalam Aswaja NU mendefinisikan Aswaja ( 

Ahlussunnah Wal-jama‟ah ) „ala Mazhabil Imamisy Syafii RA  sebagai golongan yang 

berpegang teguh pada sunnah Nabi dan Imam Syafii  yang secara umum banyak 

berkembang di Indonesia, khususnya di Jawa.3 

                                                                 
1 Hamzanwadi, Hizib Nahdlatul Wathan dan Nahdlatul Banat ( Pancor, PBNW 2007 ), 154. 
2  Hamzanwadi, Wasiat Renungan Masa Pengalaman Baru ( Pancor, Yayasan pendidikan 

Hamzanwadi Pancor, 1981 ), 99. 
3 http://mihwanuddin:wordpress.com tanggal 19 Juni 2016 

http://mihwanuddin:wordpress.com


Jamiluddin, Sistem Pendidikan Pesantren dalam Penguatan Kualifikasi Abituren… 

Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 | 29  

Adapun pokok-pokok Aswaja ( Ahlussunnah Wal-jama‟ah ) „ala Mazhabil Imamisy 

Syafii RA ini adalah pertama, menjadikan Al-Qur‟an sebagai landasan utama dalam 

penetapan hukum, kedua, Teguh dan sangat kuat dalam membela sunnah sehingga 

Imam Syafii dan pengikutnya dijuluki nashir as-sunnah, ketiga, Menerima Ijma‟ yang 

tidak diperdebatkan para ulama‟, keempat, menggunakan qiyas yang dalam ar-Risalah 

disebut sebagai ijtihad apabila dalam ijma‟ tidak ditemukan penetapan hukum.4 

Analisis di atas tentu memberikan pemahaman bahwa MDQH Al-Majidiyah 

Asy-Syafi‟iyah Nahdlatul Wathan Pancor bukanlah lembaga pendidikan biasa, tetapi 

memiliki fungsi strategis sebagai sebuah alat perjuangan Li‟ilai kalimatillah izzul Islam 

wal-muslimin. Oleh sebab itu, di dalamnya terdapat sebuah sistem yang diberdayakan 

untuk melahirkan penjaminan terwujudnya fungsi-fungsi maintenance (pemeliharaan) 

sebuah aqidah atau ideologi. Sistem di lingkungan MDQH mengimplementasikan 

pemberdayaan beberapa elemen utama yang meliputi: pemondokan, masjid atau 

musholla, santri, pembelajaran kitab klasik dan kyai atau Tuan Guru. 

Terkait dengan elemen di atas, ada beberapa hal yang sedikit berbeda dan khas. 

Misalnya saja pemondokan atau asrama santri. Tidak setiap santri tinggal di asrama 

yang dikelola oleh pondok pesantren, melainkan tersebar di rumah-rumah 

penduduk. Bukan hanya karena tidak tersedianya asrama di pondok pesantren, 

namun ini merupakan bagian strategi pendiri. Dengan kebijakan ini, santri secara 

natural akan dapat dengan mudah belajar bermasyarakat untuk kepentingan dakwah 

mereka kelak setelah menuntaskan kewajiban belajarnya. Lain daripada itu, pondok 

pesantren secara ekonomi dapat berbagi dengan masyarakat karena santri dalam 

memenuhi kebutuhan sehari-harinya akan senantiasa berinteraksi bahkan 

bertransaksi dengan masyarakat. Dalam interaksi ini akan terjadi proses sosialisasi 

melalui komunikasi yang intensif. Sosialisasi yang rata-rata berhasil ini 

mengkonstruksi suatu pola hubungan baik antara santri dengan masyarakat. Tidak 

sedikit dari pola hubungan tersebut meningkat secara kualitatif menjadi hubungan 

keluarga yang melahirkan kenyamanan dalam kehidupan bersama. sungguh Situasi 

ini pun akan membangun rasa memiliki masyarakat terhadap Pondok Pesantren 

Darun Nahdlathain NW Pancor yang di dalamnya terdapat MDQH sebagai salah 

satu lembaga pendidikan yang dikelola.  

Dengan daya dukung kondisi sebagaimana diuraikan di atas, santri maupun 

santriwati akan dengan mudah ikut bersama-sama menta‟mirkan musholla di sekitar 

pemondokan mereka. Kemudahan ini secara positif dan signifikan mendukung 

sistem pendidikan pesantren yang diterapkan dili ngkungan MDQH (Ma‟had Darul 

                                                                 
4 https://id.m.wikipedia.org tanggal 24 Juni 2016 

https://id.m.wikipedia.org/


Jamiluddin, Sistem Pendidikan Pesantren dalam Penguatan Kualifikasi Abituren… 

30 | Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 

Qur‟an Wal-Hadits) Al-Majidiyah Asyafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor, yaitu 

pemberdayaan musholla di sekitar pemondokan santri sebagai laboratorium dakwah.  

Dalam hal implementasi pola pembelajarannya, TGK. HAMZANWADI 

menganut sistem pendidikan modern. Di MDQH tersebut telah ditetapkan sistem 

penjenjangan untuk kepentingan pengaturan materi pembelajaran atau penelitian 

kurikulum. Pola penjenjangan yang dipilih adalah Tingkat I untuk santri baru, 

Tingkat II untuk santri tahun kedua, dan Tingkat III untuk santri pada tahun ketiga, 

serta tingkat IV untuk Santri pada tahun keempat atau untuk santri yang akan tamat. 

Terkait metode dan pendekatan dalam pembelajaran dilingkungan lembaga 

pendidikan ini menerapkan metode sorogan dan bandongan sebagaimana yang 

diterapkan oleh pondok pesantren lainnya. 

Khususnya mengenai kyai atau ustaz dan ustazah adalah hal unik. 

Penentuannya tidak hanya karena kompetensi pengetahuan atau keterampilan saja. 

Reputasi di masyarakat adalah hal penting dalam penentuan kyai atau ustaz dan 

ustazah. Keberterimaan masyarakat terhadap seorang ustaz dan ustazah dipandang 

urgent dan strategis. Alasan prinsipilnya adalah orang yang diterima secara meluas di 

masyarakat tentu orang yang khairunnas dengan indikator bermanfaat bagi 

masyarakatnya. Sosok ustaz/ustzah seperti ini benar-benar memiliki karakter muslim 

sejati, sebagaimana diterangkan dalam salah satu hadits Rasululullah SAW yang 

menerangkan, “ Siapakah muslim itu? Muslim itu adalah orang yang oleh karena 

perkataan dan perbuatannya muslim lainnya terselamatkan”. 5  Toto Tamara dalam 

H.M Taufik menyatakan bahwa karakter muslim sejati sesungguhnya dapat 

terbangun karena keberhasilan ustaz ustazah mengkristalisasi uswah hasanah dan 

pesona pendidikan Nabi Muhammad SAW dengan empat sifat yang terdiri atas 

shiddiq, amanah, tabligh, dan fathanah.6 Sedemikian kuatnya karakter yang disyaratkan 

untuk menjadi ustaz ustazah di MDQH (Ma‟had Darul Qur‟an Wal-Hadits) Al-

Majidiyah Asyafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor, maka mereka akan menjadi pribadi 

yang digugu dan ditiru oleh para thullab wa tholibatnya.  

Alloh SWT berfirman yang artinya : Serulah manusia kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah 
dan pelajaran yang baik, dan bantahlah mereka dengan cara yang lebih baik. Sesungguhnya 
Tuhanmu Dialah yang lebih mengetahui tentang siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan 
Dialah yang mengetahui orang-orang yang mendapat petunjuk.7 

Dalam al-Qur‟an juga Alloh berfirman : 

                                                                 
5 HR. Bukhori dalam kitab shahihnya hadist no. 10 dari Abdullah bin Umar 
6 H.M. Taufiq, Kreativitas Jalan Baru Pendidikan Islam ( Mataram, LEPPIM IAIN Mataram, 

2012 ), 178 
7 QS.. an-Nahl 125 



Jamiluddin, Sistem Pendidikan Pesantren dalam Penguatan Kualifikasi Abituren… 

Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 | 31  

هُمْ  فَاعْفُ  حَوْلِكَ  مِنْ  لانْ فَضُّوا الْقَلْبِ  غَلِيظَ  فَظِّا كُنْتَ  وَلَوْ  مْ لَُ  لِنْتَ  اللَّوِ  مِنَ  رَحَْْةٍ  فَبِمَا غْفِرْ  عَن ْ  وَاسْت َ
لْ  عَزمَْتَ  فَإِذَا الأمْرِ  فِ  وَشَاوِرْىُمْ  لَمُْ  وكََّ ت َ بُّ  اللَّوَ  إِنَّ  اللَّوِ  عَلَى ف َ لِيَ  يُُِ وكَِّ  الْمُت َ

Artinya: “Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu berlaku lemah lembut terhadap 
mereka. Sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati kasar, tentulah mereka menjauhkan diri 
dari sekelilingmu. Karena itu ma‟afkanlah mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan 
bermusyawaratlah dengan mereka dalam urusan itu. Kemudian apabila kamu telah 
membulatkan tekad, maka bertawakkallah kepada Allah. Sesungguhnya Allah menyukai 

orang-orang yang bertawakkal kepada-Nya.” (Q.S. Ali Imran: 159)
8
 

Hingga saat ini fakta-fakta ini tidak berubah di lingkungan Ma‟had Darul 

Qur‟an wal-Hadits (MDQH) Al-Majidiyah Asy-Syafi‟iyah Nahdlatul Wathan Pancor. 

Demikian pula lulusan atau abituriennya secara keilmuan mereka dapat menguasai 

dengan baik ilmu al-qur‟an dan hadits, serta beberapa ilmu pengetahuan yang 

bermanfaat untuk mempelajari ilmu pengetahuan dan teknologi. Contohnya saja 

ilmu kebahasaan (nahwu-sharf). Sementara itu dalam tinjauan sosiologis, para 

abituren Ma‟had Darul Qur‟an wal-Hadits (MDQH) Al-Majidiyah Asy-Syafi‟iyah 

Nahdlatul Wathan Pancor telah sukses membangun diri dan masyarakat dengan 

indikator sangat banyaknya dari mereka yang telah mendirikan lembaga pendidikan, 

sosial, dan dakwah khususnya di Propinsi Nusa Tenggara Barat.  

Fakta-fakta sukses MDQH dan abituriennya ini merupakan ujung dari sebuah 

proses yang menurut penulis sangat menarik untuk diungkap. Ketertarikan inilah 

yang mendorong penulis untuk menuangkannya ke dalam bentuk artikel dari hasil 

penelitian tentang sistem pendidikan pesantren dalam penguatan kualifikasi abituren 

MDQH Al-Majidiyah Asy-Syafi‟iyah Nahdlatul Wathan Pancor.  

Pemberdayaan Kurikulum  

Bahwa MDQH Al-Majidiyah Asysyafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor didirikan 

sebagai tempat kaderisasi benihan setia (generasi muda) NW pada khususnya dan 

pemuda Muslim Indonesia pada umumnya. Sebagai institusi pendidikan pesantren, 

MDQH Al-Majidiyah Asysyafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor focus pada konstruksi 

thullab wa thalibat secara total, baik fisik maupun spiritual. Dalam upaya ini, 

MDQH Al-Majidiyah Asysyafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor berorientasi pada 

lahirnya lulusan atau abituren mampu atau memiliki kompetensi mengenal, 

mengayati, dan mengamalkan ajaran dan nilai-nilai ke-Islaman.  

Selain itu, MDQH Al-Majidiyah Asysyafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor juga 

didirikan untuk menjawab masalah kesulitan membaca „ibarat atau kitab-kitab klasik 

sebagai sumber belajar yang efektiv untuk memahami Islam secara detail.  

                                                                 
8 QS.. Ali Imran, 159 



Jamiluddin, Sistem Pendidikan Pesantren dalam Penguatan Kualifikasi Abituren… 

32 | Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 

Untuk kepentingan mewujudkan maksud pendiriannya, maka MDQH Al-

Majidiyah Asysyafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor merumuskan dan menetapkan 

kurikulum di Ma‟had Darul Qur‟an Wal Hadits Al-Majidiyah Asy-Syafiiyah 

Nahdlatul Wathan Pancor berdasarkan khittah pendiriannya, yaitu : (1). sebagai 

lembaga pendidikan kader yang diharapkan mampu memberi penjaminan kemurnian 

ajaran Islam yang bersumber pada Al-Qur‟an dan hadits, (2). Sebagai penjaga 

kemurnian pemahaman dan pengamalan aqidah Organisasi Nahdlatul Wathan, yaitu 

Ahlussunnah wal jama‟ah „ala Mazbail Imasy Syafii, RA, (3). Sebagai lembaga 

pendidikan yang mempersiapkan abituren yang memiliki kemampuan membaca dan 

memahami „ibarat atau kitab kuning.  

Kurikulum dengan muatan yang memberi penjaminan pemahaman dan 

pelaksanaan ajaran Islam secara murni dan konsekuen memiliki makna bahwa arah 

pendidikan dan pengajaran di lingungan MDQH Al-Majidiyah Asysyafiiyah 

Nahdlatul Wathan Pancor meliputi dimensi keduniaan dan ukhrowi. Hal ini sangat 

relevan dengan prinsip dasar orientasi pendidikan Islam dalam Al-Qur‟an yang 

berbunyi: 

نْسَ نَ  ارَ الْْخِرةََ وَلا ت َ نْ يَا وَابْ تَغِ فِيمَا آتَاكَ اللَّوُ الدَّ  صِيبَكَ مِنَ الدُّ
Artinya: Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu (kebahagiaan) 

negeri akhirat, dan janganlah kamu melupakan bahagianmu dari (kenikmatan) duniawi.9 

 

Selain firman Alloh di atas sesuai juga dengan sabda Rasulululah SAW yang 

berbunyi : 

نَّ  عًا، فَإِ ي ا جََِ هُمَ تََّّ يُصِيبَ مِن ْ اهُ حَ آخِرتََوُ لِدُنْ يَ وِ ، وَلا  هُ لْخِرتَِ رَكَ دُنْ يَا نْ ت َ غٌ  لَيْسَ بَِيْْكُِمْ مَ نْ يَا بَلا الدُّ
 إِلََ الْْخِرةَِ 

Artinya: Tidaklah lebih baik bagimu meninggalkan keduniaan untuk akhirat, dan tidaklah 
juga lebih baik bagimu meninggalkan keakhiratan untuk keduniaan, akan tetapi sebaik-baik 

kamu adalah orang mengambil keduanya. 10 

Mencapai ridlo Alloh SWT, baik di dunia maupun di akhirat sebagaimna 

keseimbangan arah, sasaran, maupun tujuan pendidikan dan pengajaran di MDQH 

Al-Majidiyah Asysyafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor tentu membutuhkan petunjuk 

yang benar secara mutlak. Petunjuk yang sedemikian rupa adalah Al-Qur‟an dan 

Hadits Nabi SAW.  

                                                                 
9 Al-Qashash, (28), Ayat. 77. 
10 HR. Ibnu „Asyikin dari Anas RA. 



Jamiluddin, Sistem Pendidikan Pesantren dalam Penguatan Kualifikasi Abituren… 

Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 | 33  

 Berkenaan dengan hal itu, MDQH Al-Majidiyah Asysyafiiyah Nahdlatul 

Wathan Pancor menyelenggarakan kurikulum yang intinya agar thullab wa thalibat 

mengenal, menghayati, dan mengamalkan isi kandungan Al-Qur‟an dan Hadits Nabi 

SAW. Kebijakan penentuan subtansi pokok kurikulum ini didukung oleh keyakinan 

bahwa hanya dengan berpegang teguh kepada kedua petunjuk inilah manusia tidak 

akan tersesat selama-lamanya. Basis kebijakan ini sesuai dengan sabda Rasulullah 

SAW, yang menyatakan : 

ركَْتُ فِيْكُمْ امَْريَْنِ لَنْ تَضِلُّ   وْا مَا مَسَكْتُمْ بِِِمَا: كِتَابَ الِله وَ سُنَّةَ نبَِيّوِ اَنَّ رَسُوْلَ الِله ص قَالَ: ت َ
Artinya: Sesungguhnya Rasulullah SAW pernah bersabda, “Aku telah meninggalkan pada 
kamu sekalian dua perkara yang kamu tidak akan sesat selama kamu berpegang teguh kepada 

keduaya, yaitu : Kitab Allah dan sunnah Nabi-Nya“.11 

Memahami Alqur”an sebagai langkah awal kemampuan mengamalkannya, 

tentu tidak hanya bisa dengan membaca Al-Qur‟an dan Hadits itu saja. Menyikapi 

masalah ini MDQH Al-Majidiyah Asysyafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor 

merumuskan kurikulum dengan struktur kurikulum yang mendukung lancarnya 

pemahaman Al-Qur‟an dan Hadits oleh para thullab wa thalibat.  

Untuk kebutuhan memperlancar pemahaman Al-Qur‟an dan Hadits, MDQH 

Al-Majidiyah Asysyafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor merumuskan strukutur 

kurikulum dengan pengelompokan mata kuliah sebagai berikut, yaitu (1). Study 

Keislaman, (2). Metodologi, dan (3). Ilmu-ilmu alat. Memperhatikan struktur 

kurikulum Ma‟had Darul Qur‟an Wal Hadits Al-Majidiyah Asy-Syafiiyah Nahdlatul 

Wathan Pancor, dapat dikatakan bahwa kurikulumnya merupakan kodifikasi antara 

kurikulum Madrasah Asholatiyah dengan beberapa kurikulum madrasah, baik klasik 

maupun modern yang relevan. 

Dalam struktur kurikulum MDQH Al-Majidiyah Asysyafiiyah Nahdlatul 

Wathan Pancor ini meliputi ranah pengembangan kognitif, affective, dan 

psikomotor thullab wa thalibat. Struktur kurikulum seperti ini sangat dibutuhkan, 

utamanya ketika thullab wa thalibat diproyeksikan untuk menjadi khairunnas dengan 

parameter afa‟uhum linnas.  

Dengan pengetahuan yang bersifat ontologis, thullab wa thalibat memiliki 

orientasi yang jelas. Mereka tidak akan mengambang dalam melakukan sesuatu. 

Sementara itu, dengan pemilikan kompetensi di ranah affective, thullab wa thalibat 

akan memiliki kemampuan spiritual atau bertindak atas dasar value atau nilai -nilai 

sehingga mereka terpelihara dari kemungkinan melakukan hal mudhorot atau 

kezaliman yang dapat merugikan dirinya dan orang lain. Kemampuan bertindak 

                                                                 
11 HR. Malik dalam Al-Muwaththa' Juz 2. 899 



Jamiluddin, Sistem Pendidikan Pesantren dalam Penguatan Kualifikasi Abituren… 

34 | Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 

berdasarkan atas value atau nilai-nilai yang benar akan mengantar thullab wa thalibat 

siap menjadi lulusan atau abiturien yang menjadi rahmatan lil „alamin. Sedangkan 

dengan kompetensi psikomotorik, thullab wa thalibat akan memiliki skill atau 

keterampilan dalam mengelola ilmu pengetahuan yang dimiliki hingga menjadi 

sebuah produk yang dapat memudahkan pemenuhan kebutuhan diri dan semua 

orang atau ummat di atas bumi. Kondisi ini kemudian akan sangat relevan dengan 

setting latar penciptaan manusia sebagai khaifah fil ardl. Alloh SWT berfirman:  

مَا آتَاكُمْ  لُوكَُمْ فِ  وْقَ بَ عْضٍ دَرَجَاتٍ لِيَب ْ مْ ف َ وَرَفَعَ بَ عْضَكُ عَلَكُمْ خَلَائِفَ الْأَرْضِ  إِنَّ  ۗ  وَىُوَ الَّذِي جَ
 بِ وَإِنَّوُ لَغَفُورٌ رَحِيمٌ ربََّكَ سَريِعُ الْعِقَا

Artinya:  Dan Dialah yang menjadikan kamu penguasa-penguasa di bumi dan Dia 
meninggikan sebahagian kamu atas sebahagian (yang lain) beberapa derajat, untuk 
mengujimu tentang apa yang diberikan-Nya kepadamu. Sesungguhnya Tuhanmu amat cepat 

siksaan-Nya dan sesungguhnya Dia Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.12 

Sementara itu, untuk mewujudkan khittah pendirian MDQH Al-Majidiyah 

Asysyafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor sebagai satuan pendidikan pemelihara 

pemahaman dan pelaksanaan aqidah Organisasi Nahdlatul Wathan dirumuskan 

sebuah kurikulum yang merupakan sekumpulan rencana dan pengaturan yang berisi 

materi, tujuan, dan strategi pencapaian kompetensi yang sangat komprehensif 

namun sangat focus pada usaha mencapai visi pengusungan dan pemeliharaan 

faham dan ajaran Ahlussunnah Wal Jama‟ah „Ala Mazhabi Imasy Syafi‟i RA.  

Rumusan tentang muatan kurikulum sebagaimana diuraikan di atas adalah kata 

kunci dalam kurikulum MDQH Al-Majidiyah Asysyafiiyah Nahdlatul Wathan 

Pancor ini. Fakta objektiv ini dapat dipastikan dari prinsip dan bidang kajian dalam 

kurikulum, sebagaimana tertuang dalam Statuta MDQH Al-Majidiyah Asysyafiiyah 

Nahdlatul Wathan Pancor,  

Penerapan kurikulum dengan prinsip dan kajian di atas tentu akan memiliki 

peran strategis tersendiri. Misalnya saja, Organisasi NW (Nahdlatul Wathan) tidak 

perlu khawatir terhadap bermunculannya faham-faham yang potensial mengancam 

tergesernya ajaran dan nilai Islam yang bersumber dari Al-Qur‟an dan Hadits 

Rasulullah SAW. Demikian pula dalam tinjauan yang lebih spesifik, usaha maintenance 

(pemeliharaan) Aqidah Ahlussunnah Wal Jama‟ah „Ala Mazhabil Imamisy Syafi‟I RA 

akan mendapat penjaminan dengan konsep dan penyelenggaraan kurikulum 

tersebut.  

Keyakinan tersebut di atas semakin teruji karena peneliti memperhatikan 

sebuah system yang supportable (sangat mendukung) dalam pendidikan pengajaran di 

                                                                 
12 QS. Al-An'am, (6) Ayat. 165 



Jamiluddin, Sistem Pendidikan Pesantren dalam Penguatan Kualifikasi Abituren… 

Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 | 35  

Ma‟had Darul Qur‟an Wal Hadits Al-Majidiyah Asy-Syafiiyah Nahdlatul Wathan 

Pancor. Dalam pengajaran institusi ini menyelenggarakan system klasikal dengan 

kegiatan, yaitu: funun ad-Diraasah (kurikuler) yang didukung lagi dengan program 

idlafiyyah (ekstra kurikuler), di mana subtansinya linier antara yang satu dengan yang 

lain.13  

Ada hal yang lebih meyakinkan lagi, bahwa di Ma‟had Darul Qur‟an Wal 

Hadits Al-Majidiyah Asy-Syafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor secara berkala sesuai 

kalender akademiknya senantiasa melakukan pengukuran tingkat daya serap thullab 

wa thalibat terhadap materi perkuliahan yang telah diterima atau diikutinya dengan 

kegiatan penilaian hasil studi. Kegiatan ini diformat dalam bentuk ujian formatif, 

sumatif, tugas-tugas, dan pengamatan oleh masyaikh pengampu mata kuliah 

tertentu14. 

Selain itu, program pengawasan dan evaluasi di lingkungan Ma‟had Darul 

Qur‟an Wal Hadits Al-Majidiyah Asy-Syafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor 

merupakan siklus akademik yang berperan penting. Pengawasan dan evaluasi ini 

dilaksanakan untuk: 

1. Pengendalian mutu dan efisiensi kegiatan perkuliahan, baik dalam ranah 

administrative maupun penyelenggaraan proses perkuliahan; 

2. Pengendalaian mutu dan efisiensi kegiatan non akademik, termasuk pula kegiatan 

pendukung (ekstra kurikuler) thullab wa thalibat.15 

Upaya pengendalian mutu dan pengawasan sebagaimana dijelaskan di atas 

merupakan bagian tak terpisahkan dari kurikulum di lingkungan Ma‟had Darul 

Qur‟an Wal Hadits Al-Majidiyah Asy-Syafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor. 

Pengendalian mutu dan evaluasi ini merupakan aspek kurikulum yang berkenaan 

dengan strategi pencapaian tujuan penyelenggaraan kurikulum dalam pembelajaran 

disetiap satuan pendidikan, termasuk Ma‟had Darul Qur‟an Wal Hadits Al-Majidiyah 

Asy-Syafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor. Hal ini senada dengan pengertian 

kurikulum yang dipandang sebagai seperangkat rencana dan pengaturan tentang 

tujuan, materi, serta strategi pencapaian tujuan pendidikan Islam yang bersumber 

pada Alqur‟an dan Sunnah Rasulullah SAW.16  

Berdasarkan uraian di atas, maka dapat disimpulkan bahwa Ma‟had Darul 

Qur‟an Wal Hadits Al-Majidiyah Asy-Syafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor telah 

melaksanakan implementasi kurikulum yang efektif sebagai salah satu elemen utama 

system pendidikan pesantren. Artinya pemberdayaan kurikulum sebagai salah satu elemen 
                                                                 

13 Observasi pada bulan Maret 2016 
14 Observasi pada bulan Maret 2016 
15 Tim Statuta MDQH Statuta MDQH 7 
16 Ridwan Natsir,MA,Mencari Tipologi Format Pendidikan Ideal; 40. 



Jamiluddin, Sistem Pendidikan Pesantren dalam Penguatan Kualifikasi Abituren… 

36 | Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 

utama sistem pendidikan pesantren berperan efektiv, khususnya dalam  memberikan thullab wa 

thalibat melaksanakan quantum learning ( strategi seluruh proses belajar yang mempertajam 

pemahaman dan daya ingat, serta membuat belajar sebagai sebuah proses yang menyenangkan dan 

bermanfaat ), sehingga setiap thullab wa thalibat sangat berpeluang mencapai tujuan institusional 

dan menjadi abituren ( mutakharijin ) yang berkualifikasi sebagai Sarjana Qur‟an Hadits,  

dalam arti memiliki kompetensi mengenal, memahami, menghayati, dan mengamalkan Qur‟an 

Hadits dengan baik. 

Pemberdayaan Ustaz/Ustazah  

Masyaikh dalam bentuk jama‟ dan syeikh dalam bentuk tunggal adalah sebutan 

tenaga pendidik di lingkungan Ma‟had Darul Qur‟an Wal Hadits Al-Majidiyah Asy-

Syafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor. Walau pun secara umum sebutan ini berarti 

kepala suku, tetapi dibeberapa wilayah atau lembaga kata syeikh ini digunakan untuk 

menyebut seseorang yang terhormat dari sudut pandang ilmu pengetahuan agama 

Islam yang dimiliki.17  

Di Indonesia, Gelar Syeikh biasanya digunakan oleh para Muballigh keturunan 

Arab atau para ulama besar dan ahli agama Islam, baik yang menyebarkan ajaran 

berdasarkan faham ahlussunnah wal jamaah maupun tasawwuf. Dalam pendidikan 

di lingkungan pondok pesantren, kata syeikh juga digunakan untuk menyebut tenaga 

pendidik atau guru.18 

Gelar lain yang merupakan local genius (khas Lombok) adalah Tuan Guru. Gelar 

ini adalah pemberian masyarakat atas dasar penilaian istimewa kepada seseorang 

yang memiliki ilmu agama yang tinggi serta cenderung di dalam diri yang 

bersangkutan mengalir darah ke- tuan guruan tersebut, artinya, orang tua atau nenek 

dan seterusnya dari yang bersangkutan adalah seorang tuan guru. Pendapat lain 

menyatakan Tuan Guru adalah sebuatan bagi seseorang yang memiliki pengetahuan 

agama yang tinggi dan merupakan gelar pemberian masyarakat sebagai wujud dan 

pengakuan mereka terhadap kelebihan-kelebihan yang dimilki seseorang. Umumnya, 

mereka yang diberikan gelar tuan Guru adalah seseorang yang pernah menunaikan 

ibadah haji dan memiliki jamaah pengajian yang relative banyak atau memiliki 

sebuah pondok pesantren serta cenderung memiliki hubungan kekerabatan dengan 

tokoh berpengaruh atau public figure.19  

                                                                 
17 https//id.m.wikipwdia.org, wiki, syeikh pada tanggal 5 Januari 2016 
18 https//id.m.wikipwdia.org, wiki, syeikh pada tanggal 5 Januari 2016 
19  Jamaluddin, Sejarah Sosial Islam di Lombok Tahun 1740-1935 (Studi Kasus Terhadap Tuan 

Guru). (Jakarta, Puslitbang Lektur dan Khazanah Keagamaan Badan Litbang dan Diklat 
Kementerian Agama RI, 2011), 142 



Jamiluddin, Sistem Pendidikan Pesantren dalam Penguatan Kualifikasi Abituren… 

Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 | 37  

Gelar Tuan Guru ini, juga menjadi sebutan popular bagi masyaikh dan gelar ini 

diposisikan mengikuti istilah masyaikh atau syaikh. Contoh di masa hayat mu‟assis 

Ma‟had Darul Qur‟an Wal Hadits Al-Majidiyah Asy-Syafiiyah Nahdlatul Wathan 

Pancor, beliau disebut Maulanasy syeikh Tuan Guru Kyai Haji Muhammad 

Zainuddin Abdul Majid. 20 

Selain syeikh, di Ma‟had Darul Qur‟an Wal Hadits Al-Majidiyah Asy-Syafiiyah 

Nahdlatul Wathan Pancor.istilah untuk menyebut tenaga pendidik adalah ustadz. 

Kata ini berasal dari bahasa Arab yang berarti pendidik. Di Indonesia kata ini 

diartikan setara dengan guru, pengajar, atau orang yang dihormati dalam bidang 

Islam. 21 

Masyaikh atau Tuan Guru Ma‟had Darul Qur‟an Wal Hadits Al-Majidiyah Asy-

Syafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor diposisikan sangat terhormat, baik oleh 

Pengurus Yayasan Pendidikan Hamzanwadi Pancor, warga belajar di seluruh satuan 

pendidikan di YPH PPD NW Pancor, lebih lagi di satuan pendidikan tinggi Ma‟had 

Darul Qur‟an Wal Hadits Al-Majidiyah Asy-Syafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor.22 

 Status yang terhormat ini disebabkan karena pengakuan terhadap kepribadian 

mulia para syaikh atau Tuan Guru tersebut. Hal ini sesuai dengan temuan peneliti, 

yaitu bahwa masyaikh yang sekaligus sebagai Tuan Guru dalam pemahaman seorang 

thullab dan thalibat Ma‟had Darul Qur‟an Wal Hadits Al-Majidiyah Asy-Syafiiyah 

Nahdlatul Wathan Pancor adalah sosok pribadi yang melaksanakan sifat-sifat 

kenabian, yaitu siddiq, amanah, tablig, fathonah; 

Sepanjang pengamatan peneliti sebagai penduduk asli Pancor, selain dari warga 

pesantren, para syaikh atau Tuan Guru juga mendapat tempat yang terhormat di 

masyarakat Lombok, khususnya di Pancor atau sekitar lingkungan pesantren.23 

Mereka betul-betul mendapat tempat sebagaimana Sabda Rasulullah SAW:  

 اقرب الناس من درجة النبوة اىل العلم و اىل الجهاد
Artinya: Derajat manusia yang paling dekat dengan kenabian adalah orang yang berilmu 

pengetahuan (guru) dan ahli jihad.24 

Juga seperti dalam hadits Rasulullah yang lain:  

 الْعُلُمَاءُ وَرثََةُ اْلَأنبِْيَاءِ 
Artinya: Ulama‟ adalah pewaris para nabi.25 

                                                                 
20 Observasi sepanjang pengalaman peneliti sebagai penduduk asli Pancor 
21 https//id.m.wikipwdia.org, wiki, ustadz pada tanggal 5 Januari 2016 
22 Observasi sepanjang pengalaman peneliti sebagai penduduk asli Pancor 
23 Observasi sepanjang pengalaman peneliti sebagai penduduk asli Pancor 
24 al-Maqhasid al-Hasanah, 1: 151 



Jamiluddin, Sistem Pendidikan Pesantren dalam Penguatan Kualifikasi Abituren… 

38 | Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 

Secara social maka masyaikh di lingkungan Ma‟had Darul Qur‟an Wal Hadits 

Al-Majidiyah Asy-Syafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor di tempatkan dalam status 

yang terhotmat. Pemberian tempat yang terhormat ini sekaligus memberikan 

peluang yang luas kepada setiap syeikh untuk membangun thullab dan thalibat 

secara utuh, baik lahir maupun bathin. Peneliti menyaksikan bahwa perilaku syeikh 

bagi seorang thullab wa thalibat adalah sebuah kebenaran. Dalam kondisi ini, thullab 

wa thalibat menjadikan sikap sami‟na wa „ato‟na terhadap setiap kebenaran yang 

datang dari seorang syeikh.26  

 Dalam interaksi masyaikh dengan thullab wa thalibat, para syeikh berfungsi, 

sebagai seorang murobbi, mu‟allim, mu‟addib, bahkan sebagai seorang mursyid, 

sebagai sosok yang melaksanakan sifat kenabian tersebut, masyaikh atau Tuan Guru 

diposisikan oleh thullab wa thalibat sebagai mu‟allim, mu‟addib, dan murobbi, serta 

mursyid; 

 Kata murobbi” menurut Aljauhari memberi arti at-tarbiyah , rabban, dan rabba 

dengan memberi makan, memelihara dan mengasuh.27 

Dalam pendidikan Islam sendiri “ murobbi “ berarti pemelihara atau pengasuh. 

Sedangkan Fahrur Razidalam Ridwan Natsir menyatakan bahwa ar -rabb asal kata 

murobbi merupakan fonem yang seakar dengan at-tarbiyah yang diartikan sebagai 

sebuah pertumbuhan atau perkembangan.28 

Kata pengatur dan pemelihara sesungguhnya berarti mengurus sesuatu. Ada 

pula yang mengartikannya menciptakan dan menguasai. Bagi seorang syeikh di 

Ma‟had Darul Qur‟an Wal Hadits Al-Majidiyah Asy-Syafiiyah Nahdlatul Wathan 

Pancor, Posisi ini sungguh sangat terhormat. Dari sisi seorang thullab wa thalibat, 

posisi ini menempatkan syeikh sebagai sebuah sandaran harapan. Seolah-olah tanpa 

seorang syeikh segalanya belum terasa lengkap dan benar. Rerata thullab wa thalibat 

dalam faktanya memang seperti ini.29  

Selain dipandang sebagai murobbi, syeikh juga dipandang sebagai mu‟allim di 

Ma‟had Darul Qur‟an Wal Hadits Al-Majidiyah Asy-Syafiiyah Nahdlatul Wathan 

Pancor. Mu‟allim berasal dari term ta‟lim juga sangat sering digunakan dalam dunia 

pendidikan Islam. Abdul Fattah Jalendefinisikan at-Ta‟lim sebagai proses pemberian 

pengetahuan, pemahaman, pengertian, tanggungjawab, dan penanaman amanah, 

sehingga penyucian atau pembersihan diri manusia dari segala kotoran dan 

menjadikan manusia itu berada dalam suatu kondisi yang memungkinkan untuk 

                                                                                                                                                                                              
25 al-Sakhowiy, Al-Maqhasid Al-Hasanah,1:154 
26 Observasi sepanjang maret 2016 
27 Ridwan Natsir,MA,Mencari Tipologi Format Pendidikn Ideal. 41 
28 Ridwan Natsir,MA,Mencari Tipologi Format Pendidikn Ideal. 41 
29 Observasi sepanjang pengalaman peneliti sebagai penduduk Pancor 



Jamiluddin, Sistem Pendidikan Pesantren dalam Penguatan Kualifikasi Abituren… 

Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 | 39  

menerima al-hikmah serta mempelajari segala apa yang bermanfaat baginya dan 

tidak diketahuinya.30  

Muhammad Rasyid Ridla memandang ta‟lim sebagai proses transimisi pelbagai 

ilmu pengetahuan pada jiwa individu tanpa adanya batasan dan ketentuan tertentu. 31 

Kedua pendapat terdahulu memberikan penekanan bahwa At-Ta‟lim 

merupakan proses transpormasi sejumlah kompetensi kepada manusia sebagai 

peserta didik yang dilakukan secara istiqomah atau kontinu hingga peserta didik 

memiliki kesiapan memahami ilmu pengetahuan yang ujungnya akan mengantar 

peserta didik tersebut lebih maju dan sukses. Dalam pendapat ini diuraikan pula 

bahwa bukan hanya/ not only ilmu pengetahuan, keterampilan, dan nilai saja yang 

ditransformasikan, but also pelbagai konstruksi rukhani atau psikologis yang dapat 

mengkondisikan setiap individu siap menerima muatan keilmuan yang bermanfaat 

baginya. 

Sayed Muhammad An-Naquib Al-Atas mengatakan bahwa At-Ta‟lim jauh lebih 

umum apabila dibandingkan dengan At-Tarbiyah. At-Ta‟lim disetarakan dengan 

pengajaran tanpa adanya peneganalan yang mendasar. At-Ta‟lim diartikan pula 

sebagai pengenalan tempat dalam sebuah system.32  

Berbeda dengan pendapat Muhammad Athiyah Al-Abrasyi yang menegaskan 

bahwa At-Ta‟lim lebih khusus daripada At-Tarbiyah. At-Ta‟lim hanya ada dalam 

domain kognitip.33 

Baik pendapat Sayed Muhammad An-Naquib Al-Atas maupun Muhammad 

Athiyah Al-Abrasyi sesungguhnya sama-sama memandang At-ta‟lim berada pada 

ranah kognitip. At-Ta‟lim menurut kedua tokoh ini adalah sebuah transformasi ilmu 

pengetahuan berupa informasi atau data dan konsep yang memperkaya insight 

individu sehingga individu memiliki kesiapan menyesuaikan diri dengan way of life 

berupa value dan tuntutan lain seperti kemampuan untuk berkreasi untuk 

menciptakan karya-karya yang bermanfaat dalam kehidupan. 

At-Ta‟lim dalam AlQur‟an berbentuk fiil madhi, amar dan mudhori‟ dan 

ditemukan sebanyak 373 buah. Sementara sejumlah 309 kata At-Ta‟lim dalam al-

Qur‟an berbentuk isim masdar, fail, dan maf‟ul.34 

Mencermati beberapa penjelasan tentang term at-ta‟lim terdahulu maka dapat 

nyatakan bahwa Tenaga Pendidik dalam Pendidikan Islam dikenal pula dengan 

                                                                 
30 Ridwan Natsir,MA,Mencari Tipologi Format Pendidikn Ideal. 42 
31 Ridwan Natsir,MA,Mencari Tipologi Format Pendidikn Ideal. 43 
32 Ridwan Natsir,MA,Mencari Tipologi Format Pendidikn Ideal; 45 
33 Ridwan Natsir,MA,Mencari Tipologi Format Pendidikn Ideal; 48 
34 Ridwan Natsir,MA,Mencari Tipologi Format Pendidikn Ideal; 49 



Jamiluddin, Sistem Pendidikan Pesantren dalam Penguatan Kualifikasi Abituren… 

40 | Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 

sebutan mu’allim yang berarti pengajar atau yang mentransformasi ilmu 

penegtahuan. 

Dengan status sebagai mu‟allim, seorang syeikh mendapat pengakuan sebagai 

seorang ulama‟. Pengakuan ini melahirkan kepercayaan dari seorang thullab wa 

tholibbat untuk memilih sebagai sumber belajar yang tepat. Beberapa thullab dan 

thalibat ketika peneliti melakukan pengamatan sering menampakkan perilaku yang 

seolah-olah untuk sebuah informasi keilmuan tertentu, hanyan syeikhnya yang bias 

memenuhi kebutuhannya.35  

Namun demikian, hal ini tidak berarti mereka mengkultuskan syeikh. Perilaku 

mereka ini hanya sekedar bukti kepercayaan (trust) yang mereka berikan kepada 

syeikh di Ma‟had Darul Qur‟an Wal Hadits Al -Majidiyah Asy-Syafiiyah Nahdlatul 

Wathan Pancor. Kepercayaan yang sedemikian rupa menjadikan syeikh sangat 

sungguh-sungguh memelihara dan melaksanakan transaksi belajar mengajar. Jika 

pendidik dan peserta didik sebagai elemen yang berperan utama dalam pendidikan 

dan pembelajaran, memiliki tanggung jawab seperti yang dijelaskan di atas maka 

tentu hasil belajar akan sangat istimewa.  

Demikianlah fakta yang dapat disaksikan dari thullab dan tholllibat, utamanya 

ketika mereka telah menjadi seorang abituren atau alumni. Sebagai contoh seperti 

yang dinyatakan AN, bahwa Abiturien Ma‟had Darul Qur‟an Wal- Hadits Al- 

Majidiyah Asy- Syafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor tidak sedikit yang semakin 

bangkit semangatnya menuntut ilmu hingga mendapat gelar teringgi akademik. 

Fungsi lainnya yang sangat penting bagi seorang syeikh di Ma‟had Darul Qur‟an Wal 

Hadits Al-Majidiyah Asy-Syafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor adalah selaku seorang 

mu‟addib berarti pendidik atau pemberi pendidikaan. Mu‟addib berasal dari term 

Ta‟dib juga digunakan untuk menyebut gerakan pendidikan Islam. Sayed 

Muhammad An-Naquib Al-Atas memandang bahwa at-Tarbiyah sepadan dengan 

term At-Ta‟dib. Term At-Ta‟dib berasal dari kata addaba yang berarti mendidik. Jadi 

At-ta‟dib merupakan pengenalan dan pengakuan yang secara berangsurangsur 

ditanamkan kepada manusia tentang tempat-tempat yang tepat dari segala sesuatu 

dalam tatanan penciptaan sedemikian rupa, sehingga membimbing kea rah 

pengenalan dan pengakuan kekuasaan dan keagungan Tuhan dalam tatanan wujud 

dan keberadaannya.36  

Lebih lanjut Sayed Muhammad An-Naquib Al-Atas dalam Ridwan Natsir 

menyatakan bahwa At-Ta‟dib menonjolkan iman, ilmu dan amal.37 

                                                                 
35 Observasi sepanjang pengalaman sebagai penduduk Pancor 
36 Ridwan Natsir,MA,Mencari Tipologi Format Pendidikn Ideal; 49 
37 Ridwan Natsir,MA,Mencari Tipologi Format Pendidikn Ideal; 49 



Jamiluddin, Sistem Pendidikan Pesantren dalam Penguatan Kualifikasi Abituren… 

Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 | 41  

Berdasarkan pendapat terdahulu maka sesungguh at-Ta,dib sangat 

mementingkan kristalisasi nilai -nilai yang dapat membentuk sikap-sikap 

berketuhanan dan berperadaban dari inividu yang mendapat perlakuan mu‟addib. 

Khususnya bagi seorang syeikh di Ma‟had Darul Qur‟an Wal Hadits Al-Majidiyah 

Asy-Syafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor, fungsi mu‟addib ini adalah dominan dan 

mencolok. Menurut SR, biro akademik Ma‟had Darul Qur‟an Wal Hadits Al-

Majidiyah Asy-Syafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor, setiap syeikh tersebut memiliki 

beberapa orang thullab wa tholibat binaan. Kepada binaannya, syeikh tersebut 

berkewajiban memberikannya pemahaman tentang peta dakwah, metode dan 

strategi dakwah, mematangkan pribadi, menjadi warga masyarakat dan warga 

Negara, serta hal-hal yang terkait dengan usaha agar thullab wa tholibat memiliki 

maturation (Kematangan). 38 

Implementasi fungsi sebagai murobbi, mu‟allim, dan mu‟addib ini ternyata betul-

betul mengantar thullab wa thalibat memiliki readiness (kesiapan) berkontribusi 

dalam membangung agama, bangsa, dan negara. Fakta ini semakin terbukti nyata 

ketika para thullab wa thalibat menjadi abituren atau telah lulus dari Ma‟had Darul 

Qur‟an Wal Hadits Al-Majidiyah Asy-Syafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor dan aktiv 

berperanserta dalam aktivitas masyarakat di tempat tinggal mereka masing-masing. 39 

 Keberhasilan mencetak abituren atau mut‟akharijin sebagaimana penjelasan 

di atas, sesungguhnya karena para Syaikh atau Tuan Guru mampu dengan optimal 

melaksanakan amanah, masyaikh sebagai penerima amanah satuan pendidikan tinggi 

diberikan tugas dan fungsi membangun pemahaman keilmuan dengan materi dan 

strategi yang mengacu pada ketentuan dalam Statute,  memediasi thullab wa thalibat 

agar memiliki kemampuan leadershif (kepemimpinan), dan mempersiapkan secara 

efektiv thullab wa thalibat agar memiliki sikap social sehingga memiliki 

tanggungjawab social yang kuat serta senantiasa memposisikan dirinya menjadi 

bagian tak terpisahkan dari masyarakat; 

Dengan pemberdayaan masyaikh secara optimal maka setiap masyaikh 

mendapatkan trust ( kepercayaan ) penuh dari setiap thullab wa thalibat sebagai 

sumber belajar yang sangat patut dan layak, baik secara akademik maupun 

kepribadian, sehingga proses internalisasi maupun tranformasi ilmu pengetahuan 

dalam ranah kognitif, apektif, psikomotor sangat efisien dan efektiv serta proses 

belajar yang sedemikian kondusif memiliki peluang mengkonstruksi atau 

membanguan thullab wa thalibat sebagai seorang yang berilmu tinggi, memiliki 

kapasitas kepemimpinan, dan sikap sosial positip, yang mendukung tugas -tugas 

                                                                 
38 Wawancara denganbiro akademik MDQH Pada tanggal 18 Maret 2016 
39 Observasi sepanjang pengalaman peneliti sebagai penduduk Pancor 



Jamiluddin, Sistem Pendidikan Pesantren dalam Penguatan Kualifikasi Abituren… 

42 | Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 

mereka ketika telah menyelesaikan studi atau sebagai abituren (mut‟akharijin) 

berkontribusi dalam membangun agama, nusa, dan bangsa, serta ummat Islam.  

Peranan Pemberdayaan Pemondokan  

Asrama atau pemondokan dalam dunia pendidikan Islam sesungguhnya 

berawal dari munculnya salah satu bentuk lembaga pendidikan Islam di zaman 

khalifah yang disebut zawiyyah. Lembaga pendidikan Zawiyah berasal dari kata “ 

inzawa yanzawi” yang berarti mengambil tempat tertentu. Sementara itu, zawiyah 

sendiri diartikan dengan sudut-sudut masjid. Seiring perkembangan, kata zawiyah 

mengalami ameliorative (perluasan makna dari makna sempit ke makna luas). Mula-

mula zawiyah adalah tempat di sudut-sudut masjid yang ditempati orang-orang atau 

kaum musimin yang mengikhlaskan diri mengabdi kepada Alloh Ta‟ala dengan 

mengajarkan ilmu Ke-Islaman. Melihat hal ini, akhirnya khalifah memandang perlu 

membangun tempat tertentu untuk menyikapi kebutuhan golongan muslim seperti 

ini agar mendapatkan tempat yang layak, utamanya untuk mengajarkan ilmu 

pengetahuan yang disebut zawiyah. Tempat ini juga digunakan sebagai asrama atau 

pondok untuk mengamalkan dan mengembangkan tarekat al-Qadiriyah, al- 

Tijaniyah, As- Sanusiyah, as- Sadziliyah, dan Chulwatiyah. Di Maghribi, zawiyah 

diperuntukkan untuk kaum sufi atau tempat pemakaman seorang wali. Selain itu, 

banyak pula zawiyah di Maghribi sebagai madrasah diniyah yang mengajarkan Al-

Qur‟an dan hadits, serta juga dimanfaatkan untuk tempat tinggal bagi tamu-tamu 

luar negeri (asing).40 

Belajar dari zawiyyah ini, kemudian setiap pendidikan Islam, khususnya 

pesantren mengupayakan untuk membangun asrama atau pemondokan yang 

menyatu dengan komplek pesantren. Tradisi ini sangat meluas di pesantren yang ada 

di Jawa.  

Lain halnya dengan MDQH Al-Majidiyah Asysyafiiyah Nahdlatul Wathan 

Pancor. Pendidikan pesantren ini memiliki satu kekhasan yang perlu dicermati secara 

seksama. Kekhasan dimaksud adalah pola pemondokan atau asramanya. MDQH Al-

Majidiyah Asysyafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor sejak pendiriannya tidak memiliki 

asrama atau pemondokan khusus yang menjadi satu kesatuan dengan pesa ntren atau 

ma‟had. Pemondokan atau asrama para thullab wa thalibat menyatu dengan rumah 

tinggal masyarakat Desa Pancor dan sekitarnya.41  

Dengan pola pemondokan atau asrama ini maka thullab wa thalibat tidak akan 

bermental ekslusiv atau memiliki perbedaan yang jauh dengan masyarakat. Kondisi 

                                                                 
40 Ali Al Jumbulati, Perbandinga Pendidikan Islam …,34 
41 Observasi sepanjang pengalaman peneliti sebagai penduduk Pancor 



Jamiluddin, Sistem Pendidikan Pesantren dalam Penguatan Kualifikasi Abituren… 

Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 | 43  

ini tentu sangat baik untuk kepentingan syi‟ar Islam sebagai salah satu amanah yang 

berada di pundak para thullab wa thalibat ketika kembali ke tengah-tengah 

masyarakat setelah selesai studi di MDQH Al-Majidiyah Asysyafiiyah Nahdlatul 

Wathan Pancor. Lahirnya kesetaraan ini karena pola pemondokan atau asrama 

seperti ini, thullab wa thalibat sangat berpeluang bersosialisasi dengan masyarakat 

sehingga terjadi interaksi yang intensif dan terjadi hubungan yang sangat kuat dan 

dekat; 

 Pilihan pola asrama atau pemondokan yang menyatu dengan masyarakat tentu 

sangat tepat, apalagi kalau tinjauan yang kita kedepankan adalah pertimbangan 

sosiologis. Kultur kebersamaan yang kental sekali pada masyarakat Pancor tentu 

membutuhkan sikap saling menerima (welcome). Kalau memilih untuk exlusive dengan 

memisahkan diri atau jauh dari masyarakat Pancor, maka mungkin gesekan-gesekan 

horizontal akan mudah terjadi. Pilihan ini pun terdukung oleh keharusan manusia 

mengembangkan pengetahuannya melalui pengamatan yang mendalam terhadap 

gejala social dan alam, seperti firman Alloh SWT : 

 تفكروا ف خلق الله ولا تتفكروا ف ذات الله
Artinya: Fikirkan apa yang Aku ciptakan dan janganlah engkau pikirkan tentang zat-Ku.42 

Pola asrama atau pemondokan seperti yang diterapkan MDQH Al-Majidiyah 

Asysyafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor juga merupakan proses pematangan thullab 

wa thalibat secara sosiologis yang bermanfaat dalam pelaksanaan amanh dakwah 

para thullab wa thalibat kelak di masyarakat. Firman Alloh menegaskan : 

هُمْ  غْفِرْ  فَبِمَا رَحَْْةٍ مِنَ اللَّوِ لِنْتَ لَمُْ وَلَوْ كُنْتَ فَظِّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لانْ فَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَن ْ وَاسْت َ
بُّ  لْ عَلَى اللَّوِ إِنَّ اللَّوَ يُُِ وكََّ ت َ لِيَ لَمُْ وَشَاوِرْىُمْ فِ الأمْرِ فَإِذَا عَزمَْتَ ف َ وكَِّ  الْمُت َ

Artinya: Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu berlaku lemah lembut terhadap 
mereka. Sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati kasar, tentulah mereka menjauhkan diri 
dari sekelilingmu. Karena itu ma‟afkanlah mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan 
bermusyawaratlah dengan mereka dalam urusan itu. Kemudian apabila kamu telah 
membulatkan tekad, maka bertawakkallah kepada Allah. Sesungguhnya Allah menyukai 

orang-orang yang bertawakkal kepada-Nya.43 

Dalam firman Alloh tersebut terdapat sisi-sis sosiologis yang harus 

dipersiapkan setiap manusia dalam usahanya membangunm masyarakat. Dalam ayat 

itu ada penegasan berlaku lemah lembut terhadap mereka. Sekiranya kamu bersikap keras 

lagi berhati kasar, tentulah mereka menjauhkan diri dari sekelilingmu. Untuk kepentingan 

dakwah Islamiyah, sikap lemah lembut adalah sangat penting. Sementara itu sikap ini 

                                                                 
42 HR. Ibnu Abbas RA 
43 (Q.S. Ali Imran, (3), Ayat. 159. 



Jamiluddin, Sistem Pendidikan Pesantren dalam Penguatan Kualifikasi Abituren… 

44 | Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 

hanya bisa hadir dari orang-orang yang matang. Kematangan sendiri bisa terkondisi 

setelah latihan, baik dengan simulasi, lebih lagi pada kondisi nyata seperti thullab wa 

thalibat Ma‟had Darul Qur‟an Wal Hadits Al -Majidiyah Asy-Syafiiyah Nahdlatul 

Wathan Pancor yang berasrama atau mondok di tengah-tengah masyarakat. 

Sosialisasi yang telah dilakukan thullab wa thalibat dengan memberdayakan 

akses yang hadir dari pola pemondokannya melahirkan sikap saling menerima 

sehingga antara thullab dengan masyarakat mudah berkolaborasi untuk melaksankan 

seluruh program di masyarakat. Berhasil menciptakan rasa saling menerima maupun 

situasi kerjasama yang baik adalah hasil proses pendidikan dan latihan yang 

memuasan melalui praktek langsung di laboratorium yang “besar.” Jika sukses ini 

dipelihara oleh para thullab wa thalibat, tentu akan menjadi modal dasar yang luar 

biasa bagi mereka ketika kembali ke masyarakat masing-masing. 

 Tah kalah pentingnya ketika para thullab wa thalibat diberikan ruang yang luas 

untuk mengamalkan ilmu pengetahuan yang didapatkan dengan mengisi majelis 

ta‟lim pada musholla-musholla terdekat dengan pemondokan mereka. Hal ini akan 

menjadi pengalaman sekaligus guru yang paling besar bagi mereka untu proses 

pembiasaan hingga mereka menjadi abiturent yang tentu tidak bias mengelak dari 

amanah dakwah Islamiyah. Hal ini diperkuat oleh kata-kata orang bijak, yaitu „  

Experience is the best teacher”44  

Paradigma asrama dan pemondokan ini ternyata membuahkan hasil yang 

memuaskan. Para lulusan Ma‟had Darul Qur‟an Wal Hadits Al-Majidiyah Asy-

Syafiiyah Nahdlatul Wathan Pancor ketika berkiprah di masyarakat atau di instansi 

tempat bekerja dapat mengatasi bahkan mengimami tantangan sosiologis yang ada. 

Varian dalam komunitasnya dapat dikondisikan menjadi potensi efektiv yang dapat 

diberdayakan dengan baik untuk keberhasilan sebuah gerakan sebagai implementasi 

pemikiran mereka yang kuat.  

Berdasarkan temuan di atas dapat dikatakan bahwa pola pemondokan atau 

asrama thullab wa thalibat MDQH Al-Majidiyah Asy- Syafiiyah Nahdlatul Wathan 

Pancor yang menyatu dengan masyarakat melahirkan hubungan yang baik dan sikap 

saling menerima sekaligus terciptanya ruang untuk berkolaborasi melaksanakan 

kegiatan bersama, serta bagi thullab wa thalibat secara khusus memiliki ruang dan 

waktu memanfaatkan musholla dan atau TPA di sekitar pemondokan atau asrama 

sebagai laboratorium langsung untuk mempraktekan ilmu pengetahuan mereka, 

termasuk menguji kapasitas kepmimpinan dan sikap sosial yang diinternalisasi oleh 

masyaikh. Pemberdayaan pola pemondokan atau asrama sebagai laboratorium untuk 

mempraktekkan ilmu pengetahuan ini secara efektiv melahirkan kesiapan thullab wa 

                                                                 
44 Idioms:thefreedictionary.com. tanggal 29 Mei 2016 



Jamiluddin, Sistem Pendidikan Pesantren dalam Penguatan Kualifikasi Abituren… 

Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 | 45  

thalibat berkontribusi pada komunitas masing-masing setelah menyelesaikan studi 

atau berstatus sebagai abituren (mut‟akharijin) MDQH Al-Majidiyah Asy- Syafiiyah 

Nahdlatul Wathan Pancor. 

 

Daftar Pustaka 

Arifin, Anwar, Memahami Paradigma Baru Pendidikan Nasional Dalam Undang-undang 

Sisdiknas jakarta Ditjen Kelembagaan gama islam depag, 2003 

Natsir, Ridwan, Mencari Tipologi Format Pendidikan Ideal Pondok Pesanteren Di Tengah 

Arus perubahan, Yogyakarta, Pustaka Pelajar, 2005  

Awaluddin, Hamid, , Peraturan Pemerintah republik Indonesia Nomor 19 Tahun 2005 

tentang Standar Nasional pendidikan, jakarta, Sekretariat negara, 2005  

Jamiluddin, Biografi Tokoh Hamzanwadi, Jakarta, Pusat Perbukuan Republik Indonesia 

dan PT Mediatama, 2002 

Hasan dkk, Sejarah Perjuangan Rakyat Lombok Timur Selong, Dewan Harian Cabang 

Legiun Veteran Lombok Timur, 1995 

Al-Jumbulati, Ali, Perbandinga Pendidikan Islam (terjemahan) Jakarta Rineka Cipta 1994 

Supriyoko, Sistem Pendidikan Nasional dan Peran Budaya DalamPembangunan 

Berkelanjutan Denpasar, Departemen Kehakiman Dan Hak Asasi Manusia, 

2003 

Musari. dkk, Buku Pedoman Penulisan Tesis Pasca Sarjana IAIN Mataram,Mataram, 

Pasca Sarjana IAIN Matram, 2013 

Emzir, Metodologi Penelitian Kualitatif Jakarta PPs UNJ 2014 

Suyanto, Bagong, , Metode Penelitian Sosial Berbagai Alternatif Pendekatan, Jakarta 

Kencana 2008 

Bungin, Burhan, Metode Penelitian Kualitatif , Jakarta PT Raja Grafindo 2011 

Kanto, Sanggar, Kumpulan materi penelitian Kualitatif, Surbaya, BMPTSI Wilayah VII 

jawa Timur, 1998 

Faisal Sanafiah, Kumpulan materi penelitian Kualitatif, Surabaya, BMPTSI Wilayah VII 

jawa Timur, 1998 

Hamzanwadi, wasiat renungan Masa pengalaman Baru Pancor, YPH PPD NW Pancor, 

1981 

___________ Riwayat Hidup H. Djalaluddin, SH.MH Mataram, Setda Propinsi NTB, 

2015 

Jamiluddin, Sejarah Pendirian IAI Hamzanwadi NW Pancor, Pancor, Sekretariat IAIH 

NW Pancor, 2015 

Tim Depdiknas RI, PP Nomor 19 Tahun 2005, Sekretariat Kemendiknas RI, Jakarta, 

2005. 



Jamiluddin, Sistem Pendidikan Pesantren dalam Penguatan Kualifikasi Abituren… 

46 | Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 

H.Muhaimin, Pengembangan Kurikulum PAI di Sekolah, Madrasah, dan Perguruan 

Tinggi,Raja Grafindo Peersada, Jakarta, 2005 

M.Tohri, Makalah Mata Kuliah Pengembangan Kurikulum PAI, IAIN Mataram, 2015 

Sumadi, Suryabrata. 1998. Metodologi Penelitian. Cetakan sebelas. Jakarta: PT 

RajaGrafindo Persada. 

Saifuddin Azwar. (1998). Tes Prestasi Fungsi dan Pengembangan Pengukutan Prestasi 

balajar. Yogyakarta: Pustaka Pelajar Offset.  

Suharsono. (2002). Melejitkan IQ, IE, dan IS. Depok: Inisiasi Press.  

Sutrisno Hadi. (2000). Statistik 2. Yogyakarta: Andi Offset.  

Syaiful Bakrie D. (1994). Prestasi belajar dan kompetensi guru. Surabaya: Usaha Nasional. 

Winkel, WS (1997). Psikologi Pendidikan dan Evaluasi Belajar. Jakarta: Gramedia.  

Saifuddin Azwar. (1998). Tes Prestasi Fungsi dan Pengembangan Pengukutan Prestasi 

balajar. Yogyakarta: Pustaka Pelajar Offset.  


