
  
Volume 6, Nomor 1, Juni 2017  

Print ISSN 2337-3741  

Online ISSN 2579-5287 

 

81 

TRADISI KEILMUAN DALAM DUNIA 
PESANTREN DAN PENDIDIKAN FORMAL 

ZAINUDIN 
Fakultas Tarbiyah IAI Qamarul Huda Bagu 

Email: zainyazid77@gmail.com 

 

Abstrak 

Melihat perkembangan pendidikan sampai saat ini, banyak instansi, lembaga, atau 
yayasan pondok pesantren yang mendirikan sekolah dan madrasah karena tingginya 
minat masyarakat dalam bidang pendidikan. Lembaga pendidikan harus berupaya 
meningkatkan mutu dan kompetensi lulusan para peserta didiknya. Sebagai salah satu 
komponen utama dalam sistem pendidikan, lembaga pendidikan sudah selayaknya 
memberikan dan menghasilkan para lulusan yang memiliki kualitas sumber daya 
manusia yang handal. Pesantren dalam mengembangkan pendidikan agama merupakan 
pondasi yang sangat mendasar dan mempunyai peranan yang sangat penting bagi 
hidup dan kehidupan bangsa Indonesia khususnya bagi umat Islam. Ketika globalisasi 
dan modernisasi tak terbendung, membawa produk dan budaya berlabel luar negeri 
yang tidak semuanya berdampak positif, dimana budaya yang bernuansa Islami 
tertindas oleh masuknya budaya Barat, maka kebutuhan akan moral dan penanaman 
keyakinan sangat dibutuhkan oleh seluruh manusia khususnya umat Islam.  

Kata kunci: globalisasi, Madrasah, sekolah berbasis pesantren, tradisi keilmuan 
pesantren 

Abstract 

Drawing on the upsurge of education to date, numerous institutions or foundations of Islamic 
boarding schools offer education and Madrasah (Islamic Secondary Schooling) programs due to the 
high interest of the community in the education sector. Education institutions should attempt to 
improve the quality and competence of their graduates. As one of the primary component of education 
system, education institutions should provide and produce graduates having reliable human resource 
quality. Pesantren (Islamic boarding school) in developing religious education becomes the very basic 
foundation and plays a pivotal role for the life and life of the Indonesian people, especially for 
Muslims. When globalization and modernization are unstoppable, importing partially positive 
products and cultures that are partially positive to which the Islamic culture is oppressed by the influx 
of Western culture, the need for moral and cultivation of faith is needed by all human beings, 
especially Muslims. 

Keywords: globalization, madrasah, school based pesantren, scientific tradition of pesantren. 

  



Zainudin, Tradisi Keilmuan dalam Dunia Pesantren…  

82 | Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 

Pendahuluan 

Keberadaan pesantren sampai saat ini merupakan bagian yang tidak 

terpisahkan dari dunia Islam tradisional. Fenomena ini masih menjadi perhatian 

serius oleh para ilmuan agama maupun sosial. Keseriusan para ilmuan tersebut 

dalam mengkaji prilaku Islam tradisional dan prilaku yang ditimbulkan oleh Islam 

tradisional masih dapat kita katakan sebagai suatu yang sangat unik. Keunikan itu 

bisa kita lihat pada tataran emosional, intelektual, dan kelembagaan yang ada pada 

masyarakat tersebut. Dan kemudian menentukan jati diri mereka dalam pergaulan 

hidup ditengah masysrakat yang dihadapkan dengan zaman yang serba modernisasi.  

Dalam hal ini pengamatan yang dilakukan oleh Zamakhsyari Dhofier bahwa 

Islam tradisional tidak melulu nenapaki prilaku konservatifme, yang ditandai oleh 

keterbelakangan dan keterkungkungan dalam bentuk pikiran dan aspirasi yang 

diciptakan oleh para ulama’nya, mungkin memang benar adanya pandangan bahwa 

dalam beberapa hal Islam tradisional mengalami kemandekan, sebagaim ana yang 

dituturkan oleh para pengamat Islam Modern.1 

Disamping itu Clifford Geerts dalam Asyumardi Azra mempunyai penilaian 

yang menurutnya, pesantren sebagai sub kultur Islam tradisional telah memainkan 

peran sebagai “kultur brohers” atau pialang budaya, dalam pengertian yang seluas-

luasnya.2 Karakteristik eksistensi pesantren adalah sebagai lembaga yang tidak hanya 

identik dengan makna ke-Islaman, tetapi juga mengandung makna keaslian 

Indonesia (indiginous), yang dari sinilah nantinya peranan Islam sangat nampak 

dalam mempelopori pendidikan Islam Indonesia.3 

Pandangan yang lain yang dikemukakan oleh Sultan Takdir Ali Syahbana yang 

dikutip oleh Nurcholis Madjid mengatakan bahwa untuk mengantarkan umat Islam 

kepintu gerbang rasionalitas dan kemajuan, maka sistem pendidikan pesantren harus 

ditinggalkan atau setidaknya dilakukan transpormasi, sebab kalau dunia pesantren 

tetap dipertahankan seperti semula, maka hal itu berarti melestarikan 

keterbelakangan dan kejumudan umat Islam.4 

Dengan demikian perbedaan sudut pandang yang tampak dari para ilmuan 

tersebut dalam pengamatan terhadap eksistensi pesantren, justru tidak 

mempengaruhi pesantren itu sendiri, sebagai mana yang tampak sampai sekarang ini, 

                                                                 
1 Zamakhsyari Dhopier, tradisi pesantren studi tentang pandangan hidup kyai, jakarta, LP3ES, Cet. 

VI, 1994, Hal. 1 
2  Azyumardi Azra, pendidikan Islam tradisional dan modernisasi menuju milinium baru, Jakarta, 

Logos, Cet. II, 2000, Hal. 108. 
3 Nurcholis Madjid, bilik-bilik pesantren, sebuah potret perjalanan, bandung, mizan, Cet. I, 1997, 

Hal. 3. 
4 Ibid. Hal xiii 



Zainudin, Tradisi Keilmuan dalam Dunia Pesantren…  

Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 | 83  

dunia pesantren tetap bertahan lambat laun telah melakukan akomodasi dan 

kemudian dijadikan sebagai bahan rumusan dalam menciptakan pola yang dinilainya 

cukup tepat untuk menghadapi arus globaisasi dan modernisasi saat ini.   

Pesantren 

Pesantren sebagai fenomena yang sangat unik ternyata telah menjadi obyek 

penelitian oleh para ilmuan yang mengkaji Islam di Indonesia sejak mulai berdirinya 

dunia pesantren sampai sekarang ini. Salah satu diantara mereka adalah Brumund, Ia 

menulis sebuah buku tentang sistem pendidikan di Jawa pada tahun 1957. Karya 

Brumund tersebut pada akhirnya diikuti oleh sejumlah karya yang lain, baik dalam 

bahasa Belanda maupun bahasa Inggris.5 

Riset pendidikan di Jawa dan Madura sebelum tahun 60 -an lebih dikenal 

dengan nama pondok. Sebuah pondok mungkin berasal dari pengertian asrama-

asrama para santri atau tempat tinggal yang dibuat dari bambu, atau juga barangkali 

bersumber dari kata Arab “funduq” yang berarti hotel atau asrama.6 

Sedangkan pendapat C.C. Berg, bahwa istilah pesantren berasal dari 

pernyataan shastri, yang dalam bahasa India berarti orang yang memahami teks-teks 

suci agama Hindu, atau seorang sarjana ahli kitab suci agama Hindu. Kata shastri 

dari kata shastra, yang berarti buku-buku suci agama atau buku-buku tentang ilmu 

pengetahuan.7 

Dari data-data dan buku-buku yang menjelaskan tentang asal usul dunia 

pesantren sangatlah sedikit dan oleh karenanya tidak diketahui secara persis kapan 

lembaga tersebut muncul  untuk pertama kalinya. Dalam survey pertama tahun 

1819, yang dilakukan oleh pihak belanda mengenai existensi pendidikan pribumi, 

memberikan kesan bahwa pesantren yang sebenarnya belum ada diseluruh jawa. 8 

Lembaga-lembaga yang persis dengan pesantren dinyatakan terdapat di Priangan, 

pekalongan, rembang, kedu surabaya dan ponorogo. Namun tidak ada bukti yang 

jelas dan akurat tentang adanya pesantren dalam bentuk seperti abad ke 19. 9 Dengan 

demikian, dikatakan pesantren apabila telah memenuhi elemen-elemen dasar dari 

                                                                 
5 Zamakhsyari Dhopier, tradisi pesantren studi tentang pandangan hidup kyai, jakarta, LP3ES, Cet. 

VI, 1994, Hal. 16. 
6 Ibid., Hal. 18. 
7 Ibid. 
8 Marvin Van Brunaisesen, kitab kuning, pesantren dan tarikat, bandung, mizan, Cet. Iii, 1999. 

Hal. 23 
9 Ibid. Hal 25 



Zainudin, Tradisi Keilmuan dalam Dunia Pesantren…  

84 | Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 

tradisi pesantren yaitu adanya pondok, atau tempat tinggal, santri, masjid, pengajaran 

kitab-kitab Islam klasik, santri, dan kyai.10 

Karakteristik Pendidikan Pesantren 

Pesantren sebgai tempat pendidikan Islam dimana para santrinya tinggal 

bersama dan belajar dibawah bimbingan seorang kyai, telah memainkan fungsi-

fungsi tradisionalnya, yaitu transmisi dan transfer ilmu-Ilmu Islam, pemeliharaan 

tradisi, dan reproduksi ulama.11 

Membicarakan tentang karakteristik pendidikan pesantren sebenarnya tidak 

bisa lepas dari pengaruh masing-masing kyai yang mengasunhya. Sebab pada 

dasarnya perumusan visi dan tujuan pendidikan pesantren diserahkan pada proses 

improvisasi yang ditentukan sendiri oleh seorang kyai atau bersama -sama dengan 

pembantunya. Malahan mungkin pada prinsipnya memang pesantren itu sendiri 

dalam semangatnya adalah cerminan kepribadian dari pendirinya. 12 Hal ini sejalan 

dengan pendapat Nurcholis Madjid yang dikutip oleh Azyumardi “bertahannya 

pesantren merupakan lembaga yang tidak hanya identik dengan makna keislaman, 

tetapi juga mengandung makna keaslian Indonesia (indigenous).” Sebagai lembaga 

indigenous pesantren muncul dan berkembang dari pengalaman sosiologis masyarakat 

lngkungannya. Dengan kata lain pesantren mempunyai keterkaitan erat yang tidak 

terpisahkan dengan komunitas lingkungannya.13    

Adanya pengaruh yang muncul dari semangat pribadi para kyainya terhadap 

pesantrennya itu tidak dapat dielakkan, dan ini bukan kesalahan mereka. Sebab, 

seorang pribadi pastilah tidak lebih dari kapasitas -kapasitas fisik maupun mentalnya. 

Ia memiliki kemampuan yang terbatas, dan keterbatasan akan pengetahuan itu 

tentulah akan terpancar pula dalam keterbatasan kemampuan melakukan responsif 

terhadap perkembangan masyarakat.14 

Dengan demikian, maka tidak sedikit kasus yang muncul dipermukaan sebagai 

bukti atas kebenaran tesa tersebut, misalnya seorang kyai yang kebetulan tidak 

mampu membaca dan menulis hurup latin ke dalam kurikulum pelajaran 

pesantrennya. Contoh lain yang lebih kompleks, seorang kyai yang tidak mampu lagi 

                                                                 
10 Zamakhsyari Dhopier, tradisi pesantren studi tentang pandangan hidup kyai, jakarta, LP3ES, Cet. 

VI, 1994, Hal. 14-60 
11  Azyumardi Azra, pendidikan Islam tradisional dan modernisasi menuju milinium baru, Jakarta, 

Logos, Cet. II, 2000, Hal. 104. 
12 Nurcholis Madjid, bilik-bilik pesantren, sebuah potret perjalanan, bandung, mizan, Cet. I, 1997, 

Hal. 6 
13 Azyumardi Azra, pendidikan Islam tradisional dan modernisasi di Tengah Melenium III, Jakarta, 

Kencana 
14 Op. Cit. 



Zainudin, Tradisi Keilmuan dalam Dunia Pesantren…  

Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 | 85  

dalam mengikuti dan menguasai gerak irama perkembangan zaman kekinian tentu 

lebih cendrung untuk menolak mengubah pesantrennya, meskipun sebenarnya 

dengan begitu pesantren akan menjadi lebih berdaya guna terhadap masyarakat. 15 

Dari corak kepemimpinan yang lebih bersifat personal dan karismatik tersebut 

di atas, maka kekhasan pendidikan pesantren dapat dipahami secara obyektif dan 

profesional disiplin keilmuan primer yang dikaji di dunia pesantren meliputi. Dalam 

mengkaji disiplin keilmuan di pondok pesantren diperlukan kemampuan dalam 

bidang ilmu gramatika bahasa arab. Karena ilmu ini menjadi sangat penting untuk 

memahami teks-teks berbahasa arab, maka tidak sedikit orang yang berhasil 

mendapatkan status sosial keagamaan  (jadi berhak atas titel Kyai, usadz, atau yang 

lainnya) hanya karena dianggap ahli dalam ilmu ini namun demikian ilmu-ilmu lain 

juga menjadi penting untuk dikaji; meliputi ilmu hukum amaliyah (fiqih), ilmu Aqa’id 

yang merupakan ilmu yang bertalian dengan kepercayaan dan menimbulkan rasa 

yang mendalam dalam menjalankan ibadah dengan berlandaskan kepada al-Qur’an 

dan hadis. 

Keseluruhan kitab-kitab kelasik yang dikaji di pesantren dapat digolongkan 

kedalam delapan kelompok, yakni; nahwu, sharaf, fiqih, ushul fiqh, hadits, tafsir, 

tauhid, tasauf dan etika, tarih, dan balaghah. 16 Sedangkan sistem pengajaran yang 

dikembangkan di pesantren meliputi sistem bendongan. Sistem ini seorang murid 

tidak dituntut menampakkan bahwa ia memahami pelajaran yang sedang 

dihadapinya. Para kyai biasanya membaca dan menerjemahkan kalimat -kalimat 

secara tepat dan tidak menunjukkan kata-kata yang dianggap mudah, atau dengan 

kata lain kyai menerangkan kandungan  kitab yang dikajinya. Sistem ini ditujukan 

kepada  murid-murid tingkat menengah dan tingkat tinggi dengan jumlah murid 

(antara 5 hingga 500), hanya efektif bagi murid yang telah mengikuti sistem sorogan 

secara intensif.17 

Sedangkan sistem sorogan (individu) adalah merupakan bagian yang paling 

sulit dari keseluruhan sistem pendidikan Islam tradisional sebab, sistem ini menuntut 

kesabaran, kerajinan, ketaatan, dan disiplin pribadi dari murid. Pada sistem ini 

seorang kyai ataupun guru tidak banyak membutuhkan murid, sebab orientasi dan 

penekanannya memang pada aspek kualitas berkisar pada 3 sampai 4 orang saja. 18 

Sedangkan pada disiplin ilmu dan sistem serta metode pendidikan yang 

dikembangkan oleh pesantren, Nurchalis Madjid mempunyai beberapa pandangan 

                                                                 
15 Ibid., hal. 67. 
16 Zamakhsari Dhofir, tradisi pesantren studi tentang pandangan hidup kyai, jakarta, LP3ES, Cet. 

VI, 1994, h. 50. 
17 Ibid., h. 30 
18 Ibid. Hal. 28 



Zainudin, Tradisi Keilmuan dalam Dunia Pesantren…  

86 | Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 

bahwa, sistem pengajaran yang biasanya dipakai dalam pesantren itu sangatlah tidak 

efesien. Hal ini terbukti dari sistem penjenjangan yang tidak sistematis (sering terjadi 

pengulangan), pemilihan kitab-kitab yang kurang relevan, cara membaca kitab 

dengan terjemahan secara harfiah (kata demi kata), dan seterusnya. 19 Selain itu dunia 

pesantren lebih menekankan pada aspek hafalan (yang nuansanya lebih bersifat 

normatif legalistik) semata, dan terkesan kurang memberikan porsi pada aspek 

analitis kritis, sehingga kemampuan para santri terkesan lebih bersifat reproduktif 

(hanya mengeluarkan kembali apa-apa yang ada dalam otaknya yang disimpan 

melalui hapalan), dan kurang kreatif dalam menciptakan buah pikiran baru yang 

merupakan hasil pengolahan sendiri dari bahan-bahan yang tersedia, serta kurangnya 

keseriusan dunia pesantren dalam menangani mata pelajaran umum, yang terkesan 

justru upaya yang setengan-setengah, sekedar memenuhi syarat atau agar tidak 

dinamakan lembaga yang kolot.20 

Oleh karena itu santri akan berusaha sekuat mungkin untuk menunjukkan 

ketaatan kepada kyainya agar ilmunya bermanfaat, dan sedapat mungkin 

menghindari diri dari sikap-sikap yang dapat mengandung kemarahan dari kyainya 

tersebut.21 

Dengan demikian dapat kita pahami bahwa karakteristik pendidikan pesantren 

bukan saja berorientasi kepada aspek syari’at semata, dengan segala disiplin ilmunya, 

tetapi juga pada aspek tasawuf, dan hal-hal yang bersifat mistik. Disamping itu corak 

pendidikan pesantren sedikit banyak diwarnai oleh konsep stratifikasi sosial 

masyarakat. Disini santri akan selalu memandang kyai atau gurunya sebagai orang 

yang mutlak harus dihormati, dan dianggap mempunyai kekuatan supra natural yang 

dapat membawa berkah atau mudharat.  

Tradisi Keilmuan pesantren 

Pesantren dalam perkembangannya masih bersikukuh dalam mempertahankan 

tradisinya yang walaupun pada sisi lain perlu dikritisi dalam melihat tradisi pesantren. 

pertama, dipertahankanya tradisi kitab kuning yang beraliran Syafi’i dibidang hukum, 

teologi As’ariyah dibidang keyakinan religius dan paham sufisme Al-Ghozali 

dibidang tasauf. Tradisi ini telah menjadikan pesantren sebagai lembaga pendidikan 

yang tidak hanya terkesan eksklusif, tetapi juga telah kehilangan semangat dinamisasi 

internal yang ditandai oleh langkanya budaya berpikir kritis, analitis dan reflektif. 22 

                                                                 
19 Ibid., hal 94 
20 Ibid., hal. 24-25 
21 Ibid. Hal. 23-24 
22 Naufal Ramzy, Islam dan Transpormasi Sosial Budaya, Deviri Ghanan, Jakarta, Cet. I hal 

112-113. 



Zainudin, Tradisi Keilmuan dalam Dunia Pesantren…  

Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 | 87  

Kedua, hirarki kepemimpinan yang pekat dengan sistem paternalistik dan nepotisme 

yang menempatkan kyai sebagai sumber ide dan  kebenaran serta menganggap anak 

keturunan kyai sebagai generasi berikutnya yang harus mengganti pola 

kepemimpinan itu, terlepas apakah anak-anaknya itu berkualitas ataupun tidak. 

Implikasi dari pandangan dunia pesantren itu adalah hilangnya semangat egalitarisme 

dan sistem musyawarah yang justru menjadi prinsip dasar dalam Islam. Di sini 

keunggulan prestasi sebagai acuan dasar bagi kelayakan seorang pemimpin, dan 

bukannya prestise yang menjadi pertimbangan.  

Disamping itu budaya ini (paternalistik) telah menjadikan komunikasi santri-

kyai bersifat searah (monolog). Ketiga, sikap hidup yang terlampau tulus menerima 

kenyataan nasib apa adanya (qona’ah), sikap ini agaknya yang menjadi pemicu bagi 

penghambatan aksi-aksi perubahan. Tradisi ini telah memposisikan pesantren 

kekondisi pasif, yang membawa penampilan budaya seakan-akan tetap berjalan di 

tempat. Kalaupun ada perubahan, itu lebih bersifat reaktif dan setengah-setengah. 

Keempat, pola perencanaan (manajemen) tradisi pesantren yang bercorak insidental. 

Rencana yang targetnya jauh kemasa depan sering terabaikan. Kebiasaan ini akhirnya 

melebar pada seluruh dimensi kehidupan pesantren. Salah satu contohnya adalah 

dipertahankannya sistem pedagogi (yang menganggap anak didik seperti botol 

kosong dan boleh saja diisi dengan apapun tanpa perlu dipertanyakan terlebih 

dahulu). Hal ini jelas sangat tidak kondusif bagi pengembangan sumber daya 

manusia yang tidak hanya mempunyai kemampuan dalam membaca wahyu Tuhan 

secara lebih kreatif, tetapi juga mampu membumiknannya sesuai dengan semangat 

zamannya.23 

Dari kondisi tersebut di atas bahwa di satu sisi pesantren menjadi terbelakang 

dan tradisional namun disisi lain pesantren justru menjadi kekhasan dan corak suatu 

pesantren pesantren sampai saat ini masih bertahan. Terlepas dari beberapa 

persoalan yang muncul dalam dunia pesantren tersebut,  namun pesantren terus 

perupaya melakukan perubahan seiring dengan perkembangan dan kebutuhan 

masyarakat, tetapi hal itu tidak sepenuhnya dapat digenalisir, sehingga berlaku bagi 

seluruh pesantren. Hal ini apa yang dikemukakan oleh Zamakhsari dhofier 

menurutnya keberhasilan pemimpin-pemimpin pesantren dalam menelurkan 

sejumlah besar ulama’ yang berkualitas tinggi adalah karena metode pendidikan yang 

dikembangkan oleh para kyai. Tujuan pendidikan pesantren tidaklah semata -mata 

untuk memperkaya dan memperluas pikiran santri dengan penjelasan-penjelasan 

tetapi juga untuk meninggikan moral, melatih dan mempertinggi semangat, 

                                                                 
23 Ibid., hal-112-117 



Zainudin, Tradisi Keilmuan dalam Dunia Pesantren…  

88 | Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 

menghargai nilai-nilai spiritual dan kemanusiaan, mengajarkan sikap dan tingkah laku 

yang jujur dan bermoral serta menyiapkan para murid untuk hidup sederhana dan 

bersih hati. Di samping itu pendidikan pesantren juga menanamkan sikap 

kemandirian yang tidak menggantungkan sesuatu kepada orang lain, kecuali kepada 

Tuhan.24 

Sekolah dan Madrasah 

Sekolah Berbasis Pesantren 

Arus globalisasi yang telah menjamah bidang pendidikan dalam segala bentuk 

dan coraknya, senantiasa mendorong pesantren harus mencari alternatif murni 

buatan pesantren maupun dalam bentuk penyerapan. Abdurrahman Wahid 

barangkali menyadari urgensi lembaga pendidikan umum tersebut di pesantren 

sehingga ia sejak dini menawarkan alternatif dengan mendirikan sekolah umum yang 

di kombinasikan dengan pengajaran agama melalui pengajian waton. Mungkin  

bentuk ini akan mencapai momentum terbesar di kalangan pesantren. Untuk 

menggali kemungkinan mendirikan sekolah-sekolah baru dalam jumlah besar, 

sebenarnya dapat ditempuh pemecahan lain yang bersifat lebih langsung. Pemecahan 

tersebut adalah yang berbentuk ajakan serius pada pesantren untuk mendirikan 

sekolah umum di lingkungan masing-masing. Sekolah umum dapat diserahkan 

pengelolaannya dari segi fisik dan materiil pada pesantren, semenjak mendirikan, 

pemelihara dan pengembangannya, pesantren memiliki kemampuan potensial untuk 

mengarahkan dana-dana yang diperlukan untuk tujuan tersebut dari masyarakat, jika 

pesantren sendiri bersedia melaksanakan.25  

Pelacakan terhadap timbulnya lembaga-lembaga umum di pesantren seperti 

SD, SMP dan SMA akan menemukan paling tidak dua jawaban: pertama, sebagai 

upaya pesantren dalam melakukan adaptasi dengan perkembangan pendidikan 

Nasional, atau menurut Mastuhu karena dampak global dari pembangunan Nasional 

serta kemajuan ilmu pengetahuan teknologi; dan kedua adalah karena kepentingan 

menyelamatkan “nyawa” pesantren dari kematian selamanya. Kebutuhan adaptasi 

sebenarnya telah dirintis sejak mendirikan madrasah, yang memperlancar proses 

pembaharuan kelembagaan. Sedang upaya menyelamatkan kehidupan pesantren 

merupakan tindakan yang strategis dan spontan. Kedua faktor ini saling 

mempengaruhi berdirinya lembaga-lembaga pendidikan umum sebagai 

pengembangan (pemantapan pembaharuan) institusi pesantren.26   

                                                                 
24 Zamakhsari Dhofier, Tradisi Pesantren. hal 20-21 
25 Abdurahman Wahid, Menggerakkan Tradisi (Yogyakarta: LkiS, 2001), hlm. 66. 
26 Mujamil Qomar, Op.cit., hlm. 98.  



Zainudin, Tradisi Keilmuan dalam Dunia Pesantren…  

Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 | 89  

Pendidikan formal di sekolah merupakan salah satu upaya untuk pembentukan 

sikap, keterampilan dan pengetahuan mulai jenjang sekolah dasar hingga pendidikan 

tinggi. Ada dua model penyelenggaraan pendidikan yang selama ini telah 

berkembang di Indonesia yaitu pendidikan formal di sekolah dan pendidikan non 

formal diantaranya dilaksanakan di pondok pesantren. Di samping itu, pondok 

pesantren juga menjadi salah satu pilihan pendidikan karena lembaga ini 

mengutamakan upaya pencerdasan spiritual atau keagamaan.  

Dalam perkembangannya, sekarang ini banyak pondok pesantren di Indonesia 

yang juga menyelenggarakan pendidikan formal persekolahan. Pilihan memadukan 

sistem pendidikan formal formal di sekolah dan pondok pesantren ini, karena secara 

umum sekolah dan pondok pesantren merupakan dua lembaga pendidikan yang 

masing–masing memiliki keunggulan yang berbeda satu sama lain. Melalui lembaga 

pendidikan umum kyai bisa menempuh kebijakan-kebijakan dari dua jalur : jalur 

pertama adalah para santri dilibatkan dalam pendidikan umum agar bisa melanjutkan 

ke jenjang pendidikan berikutnya, sebaliknya jalur kedua adalah siswa-siswa sekolah 

umum tersebut di wajibkan mengikuti kegiatan pesantren.27  

Transformasi kelembagaan di kalangan pesantren dalam konteks ini tidak 

menghapus bentuk lembaga yang lama. Jika perubahan bentuk yang baru 

menghapus bentuk yang lama, orientasi pesantren jelas menuju ke arah pendidikan 

sekuler, tetapi perubahan yang terjadi tidak demikian. Perubahan-perubahan tersebut 

tidak menggantikan bentuk lama dari sebuah pesantren, bahkan bentuk yang 

lamapun masih dilestarikan sebagai bagian dari komponen pendidikan pesantren. 

meskipun suatu pesantren telah mencapai kemajuan, tetapi masjid sebagai warisan 

bentuk paling awal selalu melengkapi setiap pesantren. Sebenarnya pelestarian setiap 

unsur-unsur lama merupakan gaya kehidupan pesantren sebagaimana terefleksikan 

dalam slogan yang dipeganginya, al-Mahafuzhah ala al-Qodim al-Shalih (memegang 

unsur-unsur lama yang baik), maka secara kelembagaan pesantren tampak sangat 

unik.28  

Sekolah berbasis pesantren merupakan lembaga pendidikan formal tingkat  

menengah pertama yang dipadukan dengan sistem pendidikan pesantren, dimana 

kurikulum pelajaran pesantren dimasukan kedalam kurikulum sekolah dengan tidak 

mengurangi mata pelajaran yang sudah ditentukan melalui kurikulum nasional yang 

ditetapkan oleh pemerintah, hanya sistem penyelenggaraan pendidikan di sekolah 

berbasis pesantren dengan menambah waktu belajar dengan jumlah muatan mata 

pelajaran menjadi lebih banyak diberikan di sekolah berbasis pesantren bila 

                                                                 
27 Mujamil Qomar, Op.cit.,  hlm. 98. 
28 Ibid., hlm. 100.  



Zainudin, Tradisi Keilmuan dalam Dunia Pesantren…  

90 | Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 

bibandingkan dengan sekolah umum. Sekolah semacam ini tidak banyak kita 

temukan karena sekolah yang ada di pesantren lebih bersifat mandiri dalam arti 

mengikuti sistem pendidikan nasional yang telah diatur melalui undang -undang 

sistem pendidikan Nasional sehingga keberadaan pesantren dan perannya tidak  

begitu banyak dalam memberikan kontribusi keilmuan pada sekolah tersebut hanya 

saja pembinaan dan pengembangan pendidikan lebih banyak diberikan di luar 

sekolah melalui pembinaan pondok dengan mempelajari ilmu agama dari kyai atau 

para ustadz yang mengajar di pesantren. 

Disisi lain pesantren selalu eksis dalam dan berupaya untuk mengembangkan 

sistem pendidikan yang lebih baik melalui pengembangan sekolah umum berbasis 

pesantren atau sekolah umum yang meiliki ciri khusus dari masing pesantren yang 

mengembangkan ilmu-ilmu Islam klasik serta ilmu-ilmu umum yang sejalan dengan 

perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi modern. 

Madrasah 

Madrasah sebagai lembaga pendidikan yang tumbuh dan berkembang dari 

tradisi pendidikan agama dalam masyarakat, memiliki arti penting sehingga 

keberadaannya terus diperjuangkan. Madrasah adalah “sekolah umum yang 

bercirikan Islam”. 29 Pengertian ini menunjukan dari segi materi kurikulum, madrasah 

mengajarkan pengetahuan umum yang sama dengan sekolah-sekolah umum 

sederajat, hanya saja yang membedakan madrasah dengan sekolah umum adalah 

banyak pengetahuan agama yang diberikan, sebagai ciri khas Islam atau sebagai 

lembaga pendidikan yang berada di bawah naungan Kementerian Agama.   

Madrasah sebagai salah satu lembaga pendidikan Islam di Indonesia dituntut 

untuk dapat berpartisipasi dalam usaha membangun manusia Indonesia yang 

berkualitas dan berguna bagi kehidupan. Jenjang pendidikan madrasah yang terdiri 

atas Madrasah Ibtida’iyah (MI), Madrasah Tsanawiyah (MTs), dan Madrasah Aliah 

(MA), yang tidak terlepas dari tiga misi atau tujuan yang harus diemban, yaitu : 1) 

Menanamkan keimanan kepada peserta didik. 2) Menumbuhkan semangat dan sikap 

untuk mengamalkan ajaran-ajaran dalam rangka pembangunan. 3) Memupuk 

toleransi antara sesama pemeluk agama di Indoesia dengan saling memahami misi 

luhur masing-masing agama.  

Dengan demikian posisi madrasah tidak semata-mata dipahami sebagai 

lembaga pendidikan yang sederajat dengan sekolah-sekolah lain. akan tetapi ia haus 

dipahami sebagai lembaga pendidikan yang disamping memiliki kesamaan sederajat 

                                                                 
29  Departemen Agama, Himpunan Peraturan Perundang-undangan Tentang Sistem 

Pendidikan Nasional, (Jakarta : Ditjenbinbaga Islam, 1991).   



Zainudin, Tradisi Keilmuan dalam Dunia Pesantren…  

Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 | 91  

tersebut dan memiliki misi yang sangat strategis dalam membentuk peserta didik 

yang religius, dan berakhlak Islam. 30  Secara hakikat pendidikan madrasah pada 

umumnya bukan hanya saja mengajarkan ilmu sebagai materi, atau keterampilan 

sebagai kegiatan, melainkan selalu mengaitkan semuanya dengan praktik (amaliah) 

yang bermuatan nilai dan moral kususnya pada Madrasah Ibtida’iyah karena disinilah 

titik awal dari semua kegiatan proses belajar mengajar.  

Perkembangan madrasah sejak indonesia merdeka hingga sekarang 

menunjukkan adanya proses dinamika, adaptasi dan antisipasi, respon yang tinggi 

terhadap kemajuan zaman. Madrasah sekarang tampil seperti sekolah. Madrasah 

mengembangkan kurikulum yang memberikan porsi yang sangat besar untuk mata 

pelajaran umum. Pertama, madrasah-madrasah mengembangkan kurikulum yang 

memberikan porsi cukup besar untuk mata pelajaran non keagamaan.  Kedua,  

sebagian madrasah menggunakan kurikulum yang berorientasi kepada mata pelajaran 

keagamaan. Ketiga, banyak madrasah yang memanfaatkan porsi kurikulum muatan 

lokal untuk mengintensifkan ciri-ciri keagamaan, kejujuran, atau orientasi keilmuan 

tertentu. dan keempat, murid-murid tamatan madrasah dapat melanjutkan ke sekolah 

dan ke Perguruan Tinggi.31  

Madarasah pada awalnya dianggap sebagai hasil perkembangan dari institusi 

sebelumnya atau institusi lainnya. Karena itu, madrasah tidak harus mematikan 

bibitnya, melainkan dapat tumbuh bersama-sama dan saling  melengkapi dengan 

institusi pendidikan Islam lainnya. 

Sejarah pertumbuhan dan perkembangan madrasah ternyata tidak dapat 

dipisahkan dari perkembangan masyarakatnya, atau tegasnya semua aspek kehidupan 

masyarakatnya. Diantara aspek yang dapat dikatakan menonjol dalam 

mempengaruhi perkembangan madrasah itu sejak zaman klasik ialah aspek politik 

dan pemikiran keagamaan. Karena itu, melihat sejarah madrasah bukanlah semata-

mata sejarah kelembagaan pendidikan Islam, tetapi juga sejarah politik dan 

pemikiran keagamaan. 

Catatan Akhir 

Lembaga pendidikan Pesantren sampai saat ini masih diterima oleh masyarakat 

sebagai lembaga pendidikan alternatif. Hal ini nampak jelas dari banyaknya 

pesantren baru yang bermunculan di kota-kota besar dan juga dari jumlah para santri 

                                                                 
30 Zulkarnain, Transformasdi Nilai-Nilai Pendidikan Islam Manajemen Berorientasi Link and 

Match (Yogyakarta : Pustaka Pelajar dan STAIN Bengkulu, 2008), hal. 31. 
31 Menurut IP Simanjuntak (1972) yang ditulis oleh Nunu Ahmad An-Nahidl, dkk., Spektrum 

Baru Pendidikan Madrasah, Puslitbang Pendidikan Agama dan Keagamaan, Puslitbang Pendidikan 
Agama dan Keagamaan Badan Litbang dan Diklat Kementrian Agama RI, 2010, hal.VIII 



Zainudin, Tradisi Keilmuan dalam Dunia Pesantren…  

92 | Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 

yang semakin meningkat. Tentunya fenomena ini merupakan cerminan dari betapa 

tradisi pesanatren yang salah satunya sebagai tempat penggembelengan nilai-nilai 

moral dan pengetahuan agama. Hal ini menjadi harapan bagi masyarakat banyak 

sebagai salah satu jalan keluar bagi pembendungan arus modernisasi dan globalisasi 

yang membawa nilai-nilai moral barat yang dapat merusak nilai moral masyarakat.  

Pesantren sebagai suatu lembaga yang mengembangkan pendidikan formal 

melalui sekolah dan madrasah dalam system pendidikan nasional terselubungi oleh 

berbagai problematik baik dari segi kelembagaan, manajemen, dana dan kualitas. 

Terlepas dari berbagai persoalan yang munculdalam dunnia pesantren yang jelas 

pesantren melalui pengembangan sekolah dan Madrasah memiliki prospek masa 

depan yang cerah dilihat dari sisi normatif keagamaan. Perhatian pemerintah dalam 

hal pendanaan terhadap pesantren (sekolah madrasah) pun sudah mulai membaik, 

dibandingkan pada masa-masa madrasah belum menjadi sistem pendidikan nasional.  

 

Daftar Pustaka 

Azra, Azyumardi. 2000. Pendidikan Islam, Tradisional Dan Modernisasi Menuju Milinium 

Baru, Jakarta: Logos. 

__________, 2012. Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan 

Milenium III. Jakarta Kencana. 

Madjid, Nurcholis. 1977. Bilik-Bilik Pesantren, Sebuah Potret Perjalanan, Bandung: 

Mizan. 

Brunaisesen, Marvin Van. 1999.  Kitab Kuning, Pesantren Dan Tarikat, Bandung: 

Mizan. 

Ramzy, Naufal. Islam dan Transpormasi Sosial Budaya. Jakarta: Deviri Ghanan. 

Dhopier, Zamakhsyari. 1994. Tradisi Pesantren Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai, 

Jakarta: LP3ES. 

Departemen Agama, 1991, Himpunan Peraturan Perundang-undangan Tentang Sistem 

Pendidikan Nasional, Ditjenbinbaga Islam, Jakarta. 

Nunu Ahmad An-Nahidl, dkk., 2010, Spektrum Baru Pendidikan Madrasah, Puslitbang 

Pendidikan Agama dan Keagamaan, Puslitbang Pendidikan Agama dan 

Keagamaan Badan Litbang dan Diklat Kementrian Agama RI. 

Qomar, Mujamil, 2003, Pesantren: dari Transformasi Metodologi Menuju Demokratisasi 

Institusi, Erlangga, Jakarta. 

Wahid, Abdurahman, 2001, Menggerakkan Tradisi, LKIS, Yogyakarta. 

Zulkarnain, 2008, Transformasdi Nilai -Nilai Pendidikan Islam Manajemen Berorientasi 

Link and Match, Pustaka Pelajar dan STAIN Bengkulu, Yogyakarta. 


