Schemata Prnt 1SN 2337.3741

Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 Online ISSN 2579-5287

TRADISI KEILMUAN DALAM DUNIA
PESANTREN DAN PENDIDIKAN FORMAL

ZAINUDIN
Fakultas Tarbiyah IAI Qamarul Huda Bagu
Email: zainyazid77@gmail.com

Abstrak

Melihat perkembangan pendidikan sampai saat ini, banyak instansi, lembaga, atau
yayasan pondok pesantren yang mendirikan sekolah dan madrasah karena tingginya
minat masyarakat dalam bidang pendidikan. Lembaga pendidikan harus berupaya
meningkatkan mutu dan kompetensi lulusan para peserta didiknya. Sebagai salah satu
komponen utama dalam sistem pendidikan, lembaga pendidikan sudah selayaknya
memberikan dan menghasilkan para lulusan yang memiliki kualitas sumber daya
manusia yang handal. Pesantren dalam mengembangkan pendidikan agama merupakan
pondasi yang sangat mendasar dan mempunyai peranan yang sangat penting bagi
hidup dan kehidupan bangsa Indonesia khususnya bagi umat Islam. Ketika globalisasi
dan modernisasi tak terbendung, membawa produk dan budaya berlabel luar negeri
yang tidak semuanya berdampak positif, dimana budaya yang bernuansa Islami
tertindas oleh masuknya budaya Barat, maka kebutuhan akan moral dan penanaman
keyakinan sangat dibutuhkan oleh seluruh manusia khususnya umat Islam.

Kata kunci: globalisasi, Madrasah, sckolah berbasis pesantren, tradisi keilmuan
pesantren

Abstract

Drawing on the upsurge of education to date, numerous institutions or foundations of Islamic
boarding schools offer education and Madrasah (Islamic Secondary Schooling) programs due to the
high interest of the commmnity in the education sector. Education institutions showld attempt to
improve the quality and competence of their graduates. As one of the primary component of education
Systen, education institutions should provide and produce graduates having reliable human resource
guality. Pesantren (Islamic boarding school) in developing religious education becomes the very basic
Joundation and plays a pivotal role for the life and life of the Indonesian people, especially for
Muslims. When globalization and modernization are unstoppable, importing partially positive
products and cultures that are partially positive to which the Lslamic culture is oppressed by the influx
of Western culture, the need for moral and cultivation of faith is needed by all human beings,
especially Muslims.

Keywords: globalization, madrasah, school based pesantren, scientific tradition of pesantren.

81



Zainudin, Tradisi Keilmuan dalam Dunia Pesantren. ..

Pendahuluan

Keberadaan pesantren sampai saat ini merupakan bagian yang tidak
terpisahkan dari dunia Islam tradisional. Fenomena ini masih menjadi perhatian
serius oleh para ilmuan agama maupun sosial. Keseriusan para ilmuan tersebut
dalam mengkaji prilaku Islam tradisional dan prilaku yang ditimbulkan oleh Islam
tradisional masih dapat kita katakan sebagai suatu yang sangat unik. Keunikan itu
bisa kita lihat pada tataran emosional, intelektual, dan kelembagaan yang ada pada
masyarakat tersebut. Dan kemudian menentukan jati diri mereka dalam pergaulan
hidup ditengah masysrakat yang dihadapkan dengan zaman yang serba modernisasi.

Dalam hal ini pengamatan yang dilakukan oleh Zamakhsyari Dhofier bahwa
Islam tradisional tidak melulu nenapaki prilaku konservatifme, yang ditandai oleh
keterbelakangan dan keterkungkungan dalam bentuk pikiran dan aspirasi yang
diciptakan oleh para ulama’nya, mungkin memang benar adanya pandangan bahwa
dalam beberapa hal Islam tradisional mengalami kemandekan, sebagaimana yang
dituturkan oleh para pengamat Islam Modern.!

Disamping itu Clifford Geerts dalam Asyumardi Azra mempunyai penilaian
yang menurutnya, pesantren sebagai sub kultur Islam tradisional telah memainkan
peran sebagai “kultur brohers” atau pialang budaya, dalam pengertian yang seluas-
luasnya.? Karakteristik eksistensi pesantren adalah sebagai lembaga yang tidak hanya
identik dengan makna ke-Islaman, tetapi juga mengandung makna keaslian
Indonesia (indiginous), yang dari sinilah nantinya peranan Islam sangat nampak
dalam mempelopori pendidikan Islam Indonesia.?

Pandangan yang lain yang dikemukakan oleh Sultan Takdir Ali Syahbana yang
dikutip oleh Nurcholis Madjid mengatakan bahwa untuk mengantarkan umat Islam
kepintu gerbang rasionalitas dan kemajuan, maka sistem pendidikan pesantren harus
ditinggalkan atau setidaknya dilakukan transpormasi, sebab kalau dunia pesantren
tetap dipertahankan seperti semula, maka hal itu berarti melestarikan
keterbelakangan dan kejumudan umat Islam.*

Dengan demikian perbedaan sudut pandang yang tampak dari para ilmuan
tersebut dalam pengamatan terhadap eksistensi pesantren, justru tidak

mempengaruhi pesantren itu sendiri, sebagai mana yang tampak sampai sekarang ini,

1 Zamakhsyari Dhopier, tradisi pesantren studi tentang pandangan hidup kyat, jakarta, LP3ES, Cet.
VI, 1994, Hal. 1

2 Azyumardi Azra, pendidikan Islam tradisional dan modernisasi menujn milininm baru, Jakarta,
Logos, Cet. 11, 2000, Hal. 108.

3 Nurcholis Madjid, bilik-bilik pesantren, sebuab potret perjalanan, bandung, mizan, Cet. 1, 1997,
Hal. 3.

4 Ibid. Hal xiii

82 | Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017



Zainudin, Tradisi Keilmuan dalam Dunia Pesantren. ..

dunia pesantren tetap bertahan lambat laun telah melakukan akomodasi dan
kemudian dijadikan sebagai bahan rumusan dalam menciptakan pola yang dinilainya

cukup tepat untuk menghadapi arus globaisasi dan modernisasi saat ini.

Pesantren

Pesantren sebagai fenomena yang sangat unik ternyata telah menjadi obyek
penelitian oleh para ilmuan yang mengkaji Islam di Indonesia sejak mulai berdirinya
dunia pesantren sampai sekarang ini. Salah satu diantara mereka adalah Brumund, Ia
menulis sebuah buku tentang sistem pendidikan di Jawa pada tahun 1957. Karya
Brumund tersebut pada akhirnya diikuti oleh sejumlah karya yang lain, baik dalam
bahasa Belanda maupun bahasa Inggris.>

Riset pendidikan di Jawa dan Madura sebelum tahun 60-an lebih dikenal
dengan nama pondok. Sebuah pondok mungkin berasal dari pengertian asrama-
asrama para santri atau tempat tinggal yang dibuat dari bambu, atau juga barangkali
bersumber dari kata Arab “funduq” yang berarti hotel atau asrama.®

Sedangkan pendapat C.C. Berg, bahwa istilah pesantren berasal dari
pernyataan shastri, yang dalam bahasa India berarti orang yang memahami teks-teks
suci agama Hindu, atau seorang sarjana ahli kitab suci agama Hindu. Kata shastri
dari kata shastra, yang berarti buku-buku suci agama atau buku-buku tentang ilmu
pengetahuan.”

Dari data-data dan buku-buku yang menjelaskan tentang asal usul dunia
pesantren sangatlah sedikit dan oleh karenanya tidak diketahui secara persis kapan
lembaga tersebut muncul untuk pertama kalinya. Dalam survey pertama tahun
1819, yang dilakukan oleh pihak belanda mengenai existensi pendidikan pribumi,
memberikan kesan bahwa pesantren yang sebenarnya belum ada diseluruh jawa.8
Lembaga-lembaga yang persis dengan pesantren dinyatakan terdapat di Priangan,
pekalongan, rembang, kedu surabaya dan ponorogo. Namun tidak ada bukti yang
jelas dan akurat tentang adanya pesantren dalam bentuk seperti abad ke 19.9 Dengan

demikian, dikatakan pesantren apabila telah memenuhi elemen-elemen dasar dari

5 Zamakhsyari Dhopier, fradisi pesantren studi tentang pandangan hidup kyai, jakarta, LP3ES, Cet.
VI, 1994, Hal. 16.

¢ Ibid., Hal. 18.

7 Ibid.

8 Marvin Van Brunaisesen, &#tab kuning, pesantren dan tarikat, bandung, mizan, Cet. lii, 1999.
Hal. 23

9 Ibid. Hal 25

Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 | 83



Zainudin, Tradisi Keilmuan dalam Dunia Pesantren. ..

tradisi pesantren yaitu adanya pondok, atau tempat tinggal, santri, masjid, pengajaran
kitab-kitab Islam klasik, santri, dan kyai.l?

Karakteristife Pendidifan Pesantren

Pesantren sebgai tempat pendidikan Islam dimana para santrinya tinggal
bersama dan belajar dibawah bimbingan seorang kyai, telah memainkan fungsi-
fungsi tradisionalnya, yaitu transmisi dan transfer ilmu-Ilmu Islam, pemeliharaan
tradisi, dan reproduksi ulama.!!

Membicarakan tentang karakteristik pendidikan pesantren sebenarnya tidak
bisa lepas dari pengaruh masing-masing kyai yang mengasunhya. Sebab pada
dasarnya perumusan visi dan tujuan pendidikan pesantren diserahkan pada proses
improvisasi yang ditentukan sendiri oleh seorang kyai atau bersama-sama dengan
pembantunya. Malahan mungkin pada prinsipnya memang pesantren itu sendiri
dalam semangatnya adalah cerminan kepribadian dari pendirinya.!> Hal ini sejalan
dengan pendapat Nurcholis Madjid yang dikutip oleh Azyumardi “bertahannya
pesantren merupakan lembaga yang tidak hanya identik dengan makna keislaman,
tetapi juga mengandung makna keaslian Indonesia (indigenons).” Sebagai lembaga
indigenous pesantren muncul dan berkembang dari pengalaman sosiologis masyarakat
Ingkungannya. Dengan kata lain pesantren mempunyai keterkaitan erat yang tidak
terpisahkan dengan komunitas lingkungannya.!3

Adanya pengaruh yang muncul dari semangat pribadi para kyainya terhadap
pesantrennya itu tidak dapat dielakkan, dan ini bukan kesalahan mereka. Sebab,
seorang pribadi pastilah tidak lebih dari kapasitas-kapasitas fisik maupun mentalnya.
Ia memiliki kemampuan yang terbatas, dan keterbatasan akan pengetahuan itu
tentulah akan terpancar pula dalam keterbatasan kemampuan melakukan responsif
terhadap perkembangan masyarakat.!4

Dengan demikian, maka tidak sedikit kasus yang muncul dipermukaan sebagai
bukti atas kebenaran tesa tersebut, misalnya seorang kyai yang kebetulan tidak
mampu membaca dan menulis hurup latin ke dalam kurikulum pelajaran

pesantrennya. Contoh lain yang lebih kompleks, seorang kyai yang tidak mampu lagi

10 Zamakhsyari Dhopiet, #radisi pesantren studi tentang pandangan bhidup kyai, jakarta, LP3ES, Cet.
VI, 1994, Hal. 14-60

W Azyumardi Azra, pendidikan Islam tradisional dan modernisasi mennju milininm barn, Jakarta,
Logos, Cet. 11, 2000, Hal. 104.

12 Nurcholis Madjid, bilik-bilik pesantren, sebuah potret perjalanan, bandung, mizan, Cet. 1, 1997,
Hal. 6

5 Azyumardi Azra, pendidikan Islam tradisional dan modernisasi di Tengalh Melenium 111, Jakarta,
Kencana

14 Op. Cit.

84 | Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017



Zainudin, Tradisi Keilmuan dalam Dunia Pesantren. ..

dalam mengikuti dan menguasai gerak irama perkembangan zaman kekinian tentu
lebih cendrung untuk menolak mengubah pesantrennya, meskipun sebenarnya
dengan begitu pesantren akan menjadi lebih berdaya guna terhadap masyarakat. !>

Dari corak kepemimpinan yang lebih bersifat personal dan karismatik tersebut
di atas, maka kekhasan pendidikan pesantren dapat dipahami secara obyektif dan
profesional disiplin keilmuan primer yang dikaji di dunia pesantren meliputi. Dalam
mengkaji disiplin keilmuan di pondok pesantren diperlukan kemampuan dalam
bidang ilmu gramatika bahasa arab. Karena ilmu ini menjadi sangat penting untuk
memahami teks-teks berbahasa arab, maka tidak sedikit orang yang berhasil
mendapatkan status sosial keagamaan (jadi berhak atas titel Kyai, usadz, atau yang
lainnya) hanya karena dianggap ahli dalam ilmu ini namun demikian ilmu-ilmu lain
juga menjadi penting untuk dikaji; meliputi ilmu hukum amaliyah (figih), ilmu Aqga’id
yang merupakan ilmu yang bertalian dengan kepercayaan dan menimbulkan rasa
yang mendalam dalam menjalankan ibadah dengan berlandaskan kepada al-Qur’an
dan hadis.

Keseluruhan kitab-kitab kelasik yang dikaji di pesantren dapat digolongkan
kedalam delapan kelompok, yakni; nahwu, sharaf, fiqih, ushul figh, hadits, tafsir,
tauhid, tasauf dan etika, tarih, dan balaghah.1¢ Sedangkan sistem pengajaran yang
dikembangkan di pesantren meliputi sistem bendongan. Sistem ini seorang murid
tidak dituntut menampakkan bahwa ia memahami pelajaran yang sedang
dihadapinya. Para kyai biasanya membaca dan menerjemahkan kalimat-kalimat
secara tepat dan tidak menunjukkan kata-kata yang dianggap mudah, atau dengan
kata lain kyai menerangkan kandungan kitab yang dikajinya. Sistem ini ditujukan
kepada murid-murid tingkat menengah dan tingkat tinggi dengan jumlah murid
(antara 5 hingga 500), hanya efektif bagi murid yang telah mengikuti sistem sorogan
secara intensif.!”

Sedangkan sistem sorogan (individu) adalah merupakan bagian yang paling
sulit dari keseluruhan sistem pendidikan Islam tradisional sebab, sistem ini menuntut
kesabaran, kerajinan, ketaatan, dan disiplin pribadi dari murid. Pada sistem ini
seorang kyai ataupun guru tidak banyak membutuhkan murid, sebab orientasi dan
penekanannya memang pada aspek kualitas berkisar pada 3 sampai 4 orang saja. 8

Sedangkan pada disiplin ilmu dan sistem serta metode pendidikan yang
dikembangkan oleh pesantren, Nurchalis Madjid mempunyai beberapa pandangan

15 Ibid., hal. 67.

16 Zamakhsari Dhofir, fradisi pesantren studi tentang pandangan hidup kyai, jakarta, LP3ES, Cet.
VI, 1994, h. 50.

17 Ibid., h. 30

18 Ibid. Hal. 28

Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 | 85



Zainudin, Tradisi Keilmuan dalam Dunia Pesantren. ..

bahwa, sistem pengajaran yang biasanya dipakai dalam pesantren itu sangatlah tidak
efesien. Hal ini terbukti dari sistem penjenjangan yang tidak sistematis (sering terjadi
pengulangan), pemilihan kitab-kitab yang kurang relevan, cara membaca kitab
dengan terjemahan secara harfiah (kata demi kata), dan seterusnya. 1 Selain itu dunia
pesantren lebih menekankan pada aspek hafalan (yang nuansanya lebih bersifat
normatif legalistik) semata, dan terkesan kurang memberikan porsi pada aspek
analitis kritis, sehingga kemampuan para santri terkesan lebih bersifat reproduktif
(hanya mengeluarkan kembali apa-apa yang ada dalam otaknya yang disimpan
melalui hapalan), dan kurang kreatif dalam menciptakan buah pikiran baru yang
merupakan hasil pengolahan sendiri dari bahan-bahan yang tersedia, serta kurangnya
keseriusan dunia pesantren dalam menangani mata pelajaran umum, yang terkesan
justru upaya yang setengan-setengah, sekedar memenuhi syarat atau agar tidak
dinamakan lembaga yang kolot.?"

Oleh karena itu santri akan berusaha sekuat mungkin untuk menunjukkan
ketaatan kepada kyainya agar ilmunya bermanfaat, dan sedapat mungkin
menghindari diri dari sikap-sikap yang dapat mengandung kemarahan dari kyainya
tersebut.?!

Dengan demikian dapat kita pahami bahwa karakteristik pendidikan pesantren
bukan saja berorientasi kepada aspek syari’at semata, dengan segala disiplin ilmunya,
tetapi juga pada aspek tasawuf, dan hal-hal yang bersifat mistik. Disamping itu corak
pendidikan pesantren sedikit banyak diwarnai oleh konsep stratifikasi sosial
masyarakat. Disini santri akan selalu memandang kyai atau gurunya sebagai orang
yang mutlak harus dihormati, dan dianggap mempunyai kekuatan supra natural yang

dapat membawa berkah atau mudharat.

Tradisi Keilmuan pesantren

Pesantren dalam perkembangannya masih bersikukuh dalam mempertahankan
tradisinya yang walaupun pada sisi lain perlu dikritisi dalam melihat tradisi pesantren.
pertama, dipertahankanya tradisi kitab kuning yang beraliran Syafi’i dibidang hukum,
teologi As’ariyah dibidang keyakinan religius dan paham sufisme Al-Ghozali
dibidang tasauf. Tradisi ini telah menjadikan pesantren sebagai lembaga pendidikan
yang tidak hanya terkesan eksklusif, tetapi juga telah kehilangan semangat dinamisasi
internal yang ditandai oleh langkanya budaya berpikir kritis, analitis dan reflektif.?

19 Tbid., hal 94

20 Ibid., hal. 24-25

21 Ibid. Hal. 23-24

22 Naufal Ramzy, Islam dan Transpormasi Sosial Budaya, Deviri Ghanan, Jakarta, Cet. I hal
112-113.

86 | Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017



Zainudin, Tradisi Keilmuan dalam Dunia Pesantren. ..

Kedua, hirarki kepemimpinan yang pekat dengan sistem paternalistik dan nepotisme
yang menempatkan kyai sebagai sumber ide dan kebenaran serta menganggap anak
keturunan kyai sebagai generasi berikutnya yang harus mengganti pola
kepemimpinan itu, terlepas apakah anak-anaknya itu berkualitas ataupun tidak.
Implikasi dari pandangan dunia pesantrenitu adalah hilangnya semangat egalitarisme
dan sistem musyawarah yang justru menjadi prinsip dasar dalam Islam. Di sini
keunggulan prestasi sebagai acuan dasar bagi kelayakan seorang pemimpin, dan
bukannya prestise yang menjadi pertimbangan.

Disamping itu budaya ini (paternalistik) telah menjadikan komunikasi santri-
kyai bersifat searah (monolog). Ketiga, sikap hidup yang terlampau tulus menerima
kenyataan nasib apa adanya (qona’ah), sikap ini agaknya yang menjadi pemicu bagi
penghambatan aksi-aksi perubahan. Tradisi ini telah memposisikan pesantren
kekondisi pasif, yang membawa penampilan budaya seakan-akan tetap berjalan di

tempat. Kalaupun ada perubahan, itu lebih bersifat reaktif dan setengah-setengah.

Keempat, pola perencanaan (manajemen) tradisi pesantren yang bercorak insidental.
Rencana yang targetnya jauh kemasa depan sering terabaikan. Kebiasaan ini akhirnya
melebar pada seluruh dimensi kehidupan pesantren. Salah satu contohnya adalah
dipertahankannya sistem pedagogi (yang menganggap anak didik seperti botol
kosong dan boleh saja diisi dengan apapun tanpa perlu dipertanyakan terlebih
dahulu). Hal ini jelas sangat tidak kondusif bagi pengembangan sumber daya
manusia yang tidak hanya mempunyai kemampuan dalam membaca wahyu Tuhan
secara lebih kreatif, tetapi juga mampu membumiknannya sesuai dengan semangat
zamannya.??

Dari kondisi tersebut di atas bahwa di satu sisi pesantren menjadi terbelakang
dan tradisional namun disisi lain pesantren justru menjadi kekhasan dan corak suatu
pesantren pesantren sampai saat ini masih bertahan. Terlepas dari beberapa
persoalan yang muncul dalam dunia pesantren tersebut, namun pesantren terus
perupaya melakukan perubahan seiring dengan perkembangan dan kebutuhan
masyarakat, tetapi hal itu tidak sepenuhnya dapat digenalisir, sehingga berlaku bagi
seluruh pesantren. Hal ini apa yang dikemukakan oleh Zamakhsari dhofier
menurutnya keberhasilan pemimpin-pemimpin pesantren dalam menelurkan
sejumlah besar ulama’ yang berkualitas tinggi adalah karena metode pendidikan yang
dikembangkan oleh para kyai. Tujuan pendidikan pesantren tidaklah semata-mata
untuk memperkaya dan memperluas pikiran santri dengan penjelasan-penjelasan

tetapi juga untuk meninggikan moral, melatth dan mempertinggi semangat,

% Jbid., hal-112-117

Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 | 87



Zainudin, Tradisi Keilmuan dalam Dunia Pesantren. ..

menghargai nilai-nilai spiritual dan kemanusiaan, mengajarkan sikap dan tingkah laku
yang jujur dan bermoral serta menyiapkan para murid untuk hidup sederhana dan
bersih hati. Di samping itu pendidikan pesantren juga menanamkan sikap

kemandirian yang tidak menggantungkan sesuatu kepada orang lain, kecuali kepada

Tuhan.24

Sekolah dan Madrasah
Sekolah Berbasis Pesantren

Arus globalisasi yang telah menjamah bidang pendidikan dalam segala bentuk
dan coraknya, senantiasa mendorong pesantren harus mencari alternatif murni
buatan pesantren maupun dalam bentuk penyerapan. Abdurrahman Wahid
barangkali menyadari urgensi lembaga pendidikan umum tersebut di pesantren
sehingga ia sejak dini menawarkan alternatif dengan mendirikan sekolah umum yang
di kombinasikan dengan pengajaran agama melalui pengajian waton. Mungkin
bentuk ini akan mencapai momentum terbesar di kalangan pesantren. Untuk
menggali kemungkinan mendirikan sekolah-sekolah baru dalam jumlah besar,
sebenarnya dapat ditempuh pemecahan lain yang bersifat lebih langsung. Pemecahan
tersebut adalah yang berbentuk ajakan serius pada pesantren untuk mendirikan
sekolah umum di lingkungan masing-masing. Sekolah umum dapat diserahkan
pengelolaannya dari segi fisik dan materiil pada pesantren, semenjak mendirikan,
pemelihara dan pengembangannya, pesantren memiliki kemampuan potensial untuk
mengarahkan dana-dana yang diperlukan untuk tujuan tersebut dari masyarakat, jika
pesantren sendiri bersedia melaksanakan.?

Pelacakan terhadap timbulnya lembaga-lembaga umum di pesantren seperti
SD, SMP dan SMA akan menemukan paling tidak dua jawaban: pertama, sebagai
upaya pesantren dalam melakukan adaptasi dengan perkembangan pendidikan
Nasional, atau menurut Mastuhu karena dampak global dari pembangunan Nasional
serta kemajuan ilmu pengetahuan teknologi; dan kedua adalah karena kepentingan
menyelamatkan “nyawa” pesantren dari kematian selamanya. Kebutuhan adaptasi
sebenarnya telah dirintis sejak mendirikan madrasah, yang memperlancar proses
pembaharuan kelembagaan. Sedang upaya menyelamatkan kehidupan pesantren
merupakan tindakan yang strategis dan spontan. Kedua faktor ini saling
mempengaruhi  berdirinya  lembaga-lembaga  pendidikan ~ umum  sebagai

pengembangan (pemantapan pembaharuan) institusi pesantren.?

24 Zamakhsari Dhofier, Tradisi Pesantren. hal 20-21
25 Abdurahman Wahid, Menggerakkan Tradisi (Yogyakarta: LkiS, 2001), hlm. 66.
26 Mujamil Qomar, Op.cit., hm. 98.

88 | Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017



Zainudin, Tradisi Keilmuan dalam Dunia Pesantren. ..

Pendidikan formal di sekolah merupakan salah satu upaya untuk pembentukan
sikap, keterampilan dan pengetahuan mulai jenjang sekolah dasar hingga pendidikan
tinggi. Ada dua model penyelenggaraan pendidikan yang selama ini telah
berkembang di Indonesia yaitu pendidikan formal di sekolah dan pendidikan non
formal diantaranya dilaksanakan di pondok pesantren. Di samping itu, pondok
pesantren juga menjadi salah satu pilihan pendidikan karena lembaga ini
mengutamakan upaya pencerdasan spiritual atau keagamaan.

Dalam perkembangannya, sekarang ini banyak pondok pesantren di Indonesia
yang juga menyelenggarakan pendidikan formal persekolahan. Pilihan memadukan
sistem pendidikan formal formal di sekolah dan pondok pesantren ini, karena secara
umum sekolah dan pondok pesantren merupakan dua lembaga pendidikan yang
masing—masing memiliki keunggulan yang berbeda satu sama lain. Melalui lembaga
pendidikan umum kyai bisa menempuh kebijakan-kebijakan dari dua jalur : jalur
pertama adalah para santri dilibatkan dalam pendidikan umum agar bisa melanjutkan
ke jenjang pendidikan berikutnya, sebaliknya jalur kedua adalah siswa-siswa sekolah
umum tersebut di wajibkan mengikuti kegiatan pesantren.?’

Transformasi kelembagaan di kalangan pesantren dalam konteks ini tidak
menghapus bentuk lembaga yang lama. Jika perubahan bentuk yang baru
menghapus bentuk yang lama, orientasi pesantren jelas menuju ke arah pendidikan
sekuler, tetapi perubahan yang terjadi tidak demikian. Perubahan-perubahan tersebut
tidak menggantikan bentuk lama dari sebuah pesantren, bahkan bentuk yang
lamapun masih dilestarikan sebagai bagian dari komponen pendidikan pesantren.
meskipun suatu pesantren telah mencapai kemajuan, tetapi masjid sebagai warisan
bentuk paling awal selalu melengkapi setiap pesantren. Sebenarnya pelestarian setiap
unsur-unsur lama merupakan gaya kehidupan pesantren sebagaimana terefleksikan
dalam slogan yang dipeganginya, a/-Mahafuzhah ala al-Qodim al-Shalih (memegang
unsur-unsur lama yang baik), maka secara kelembagaan pesantren tampak sangat
unik.28

Sekolah berbasis pesantren merupakan lembaga pendidikan formal tingkat
menengah pertama yang dipadukan dengan sistem pendidikan pesantren, dimana
kurikulum pelajaran pesantren dimasukan kedalam kurikulum sekolah dengan tidak
mengurangi mata pelajaran yang sudah ditentukan melalui kurikulum nasional yang
ditetapkan oleh pemerintah, hanya sistem penyelenggaraan pendidikan di sekolah
berbasis pesantren dengan menambah waktu belajar dengan jumlah muatan mata

pelajaran menjadi lebih banyak diberikan di sekolah berbasis pesantren bila

27 Mujamil Qomar, Op.cit., hlm. 98.
2 Ibid., hlm. 100.

Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 | 89



Zainudin, Tradisi Keilmuan dalam Dunia Pesantren. ..

bibandingkan dengan sekolah umum. Sekolah semacam ini tidak banyak kita
temukan karena sekolah yang ada di pesantren lebih bersifat mandiri dalam arti
mengikuti sistem pendidikan nasional yang telah diatur melalui undang-undang
sistem pendidikan Nasional sehingga keberadaan pesantren dan perannya tidak
begitu banyak dalam memberikan kontribusi keilmuan pada sekolah tersebut hanya
saja pembinaan dan pengembangan pendidikan lebih banyak diberikan di luar
sekolah melalui pembinaan pondok dengan mempelajari ilmu agama dari kyai atau
para ustadz yang mengajar di pesantren.

Disisi lain pesantren selalu eksis dalam dan berupaya untuk mengembangkan
sistem pendidikan yang lebih baik melalui pengembangan sekolah umum berbasis
pesantren atau sekolah umum yang meiliki ciri khusus dari masing pesantren yang
mengembangkan ilmu-ilmu Islam klasik serta ilmu-ilmu umum yang sejalan dengan

perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi modern.

Madrasah
Madrasah sebagai lembaga pendidikan yang tumbuh dan berkembang dari

tradisi pendidikan agama dalam masyarakat, memiliki arti penting sehingga
keberadaannya terus diperjuangkan. Madrasah adalah “sekolah umum yang
bercirikan Islam”.?” Pengertian ini menunjukan dari segi materi kurikulum, madrasah
mengajarkan pengetahuan umum yang sama dengan sekolah-sekolah umum
sederajat, hanya saja yang membedakan madrasah dengan sekolah umum adalah
banyak pengetahuan agama yang diberikan, sebagai ciri khas Islam atau sebagai
lembaga pendidikan yang berada di bawah naungan Kementerian Agama.

Madrasah sebagai salah satu lembaga pendidikan Islam di Indonesia dituntut
untuk dapat berpartisipasi dalam usaha membangun manusia Indonesia yang
berkualitas dan berguna bagi kehidupan. Jenjang pendidikan madrasah yang terdiri
atas Madrasah Ibtida’iyah (MI), Madrasah Tsanawiyah (MTs), dan Madrasah Aliah
(MA), yang tidak terlepas dari tiga misi atau tujuan yang harus diemban, yaitu : 1)
Menanamkan keimanan kepada peserta didik. 2) Menumbuhkan semangat dan sikap
untuk mengamalkan ajaran-ajaran dalam rangka pembangunan. 3) Memupuk
toleransi antara sesama pemeluk agama di Indoesia dengan saling memahami misi
luhur masing-masing agama.

Dengan demikian posisi madrasah tidak semata-mata dipahami sebagai
lembaga pendidikan yang sederajat dengan sekolah-sekolah lain. akan tetapi ia haus

dipahami sebagai lembaga pendidikan yang disamping memiliki kesamaan sederajat

2 Departemen Agama, Himpunan Peraturan Perundang-undangan Tentang Sistem
Pendidikan Nasional, (Jakarta : Ditjenbinbaga Islam, 1991).

90 | Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017



Zainudin, Tradisi Keilmuan dalam Dunia Pesantren. ..

tersebut dan memiliki misi yang sangat strategis dalam membentuk peserta didik
yang religius, dan berakhlak Islam.3 Secara hakikat pendidikan madrasah pada
umumnya bukan hanya saja mengajarkan ilmu sebagai materi, atau keterampilan
sebagai kegiatan, melainkan selalu mengaitkan semuanya dengan praktik (amaliah)
yang bermuatan nilai dan moral kususnya pada Madrasah Ibtida’iyah karena disinilah
titik awal dari semua kegiatan proses belajar mengajar.

Perkembangan madrasah sejak indonesia merdeka hingga sekarang
menunjukkan adanya proses dinamika, adaptasi dan antisipasi, respon yang tinggi
terhadap kemajuan zaman. Madrasah sekarang tampil seperti sekolah. Madrasah
mengembangkan kurikulum yang memberikan porsi yang sangat besar untuk mata
pelajaran umum. Perfama, madrasah-madrasah mengembangkan kurikulum yang
memberikan porsi cukup besar untuk mata pelajaran non keagamaan. Kedua,
sebagian madrasah menggunakan kurikulum yang berorientasi kepada mata pelajaran
keagamaan. Kezzga, banyak madrasah yang memanfaatkan porsi kurikulum muatan
lokal untuk mengintensitkan ciri-ciri keagamaan, kejujuran, atau orientasi keilmuan
tertentu. dan keezzpat, murid-murid tamatan madrasah dapat melanjutkan ke sekolah
dan ke Perguruan Tinggi.?!

Madarasah pada awalnya dianggap sebagai hasil perkembangan dari institusi
sebelumnya atau institusi lainnya. Karena itu, madrasah tidak harus mematikan
bibitnya, melainkan dapat tumbuh bersama-sama dan saling melengkapi dengan
institusi pendidikan Islam lainnya.

Sejarah pertumbuhan dan perkembangan madrasah ternyata tidak dapat
dipisahkan dari perkembangan masyarakatnya, atau tegasnya semua aspek kehidupan
masyarakatnya. Diantara aspek yang dapat dikatakan menonjol dalam
mempengaruhi perkembangan madrasah itu sejak zaman klasik ialah aspek politik
dan pemikiran keagamaan. Karena itu, melihat sejarah madrasah bukanlah semata-
mata sejarah kelembagaan pendidikan Islam, tetapi juga sejarah politik dan

pemikiran keagamaan.

Catatan Akhir
Lembaga pendidikan Pesantren sampai saat ini masih diterima oleh masyarakat
sebagai lembaga pendidikan alternatif. Hal ini nampak jelas dari banyaknya

pesantren baru yang bermunculan di kota-kota besar dan juga dari jumlah para santri

30 Zulkarnain, Transformasdi Nilai-Nilai Pendidikan Islam Manajemen Berorientasi Link and
Match (Yogyakarta : Pustaka Pelajar dan STAIN Bengkulu, 2008), hal. 31.

31 Menurut IP Simanjuntak (1972) yang ditulis oleh Nunu Ahmad An-Nahidl, dkk., Spektrum
Baru Pendidikan Madrasah, Puslitbang Pendidikan Agama dan Keagamaan, Puslitbang Pendidikan
Agama dan Keagamaan Badan Litbang dan Diklat Kementrian Agama RI, 2010, hal VIII

Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017 | 91



Zainudin, Tradisi Keilmuan dalam Dunia Pesantren. ..

yang semakin meningkat. Tentunya fenomena ini merupakan cerminan dari betapa
tradisi pesanatren yang salah satunya sebagai tempat penggembelengan nilai-nilai
moral dan pengetahuan agama. Hal ini menjadi harapan bagi masyarakat banyak
sebagai salah satu jalan keluar bagi pembendungan arus modernisasi dan globalisasi
yang membawa nilai-nilai moral barat yang dapat merusak nilai moral masyarakat.
Pesantren sebagai suatu lembaga yang mengembangkan pendidikan formal
melalui sekolah dan madrasah dalam system pendidikan nasional terselubungi oleh
berbagai problematik baik dari segi kelembagaan, manajemen, dana dan kualitas.
Terlepas dari berbagai persoalan yang munculdalam dunnia pesantren yang jelas
pesantren melalui pengembangan sekolah dan Madrasah memiliki prospek masa
depan yang cerah dilihat dari sisi normatif keagamaan. Perhatian pemerintah dalam
hal pendanaan terhadap pesantren (sekolah madrasah) pun sudah mulai membaik,

dibandingkan pada masa-masa madrasah belum menjadi sistem pendidikan nasional.

Daftar Pustaka

Azra, Azyumardi. 2000. Pendidikan Islam, Tradisional Dan Modernisasi Menuju Milininm

Baru, Jakarta: Logos.

_, 2012. Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan

Mileninm 11I. Jakarta Kencana.

Madjid, Nurcholis. 1977. Bilik-Bilik Pesantren, Sebuah Potret Perjalanan, Bandung:
Mizan.

Brunaisesen, Marvin Van. 1999.  Kitab Kuning, Pesantren Dan Tarikat, Bandung:
Mizan.

Ramzy, Naufal. Islam dan Transpormasi Sosial Budaya. Jakarta: Deviri Ghanan.

Dhopier, Zamakhsyari. 1994. Tradisi Pesantren Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai,
Jakarta: LP3ES.

Departemen Agama, 1991, Himpunan Peraturan Perundang-undangan Tentang Sistem
Pendidikan Nasional, Ditjenbinbaga Islam, Jakarta.

Nunu Ahmad An-Nahidl, dkk., 2010, Spektrum Baru Pendidikan Madrasah, Puslitbang
Pendidikan  Agama dan  Keagamaan, Puslitbang Pendidikan Agama dan
Keagamaan Badan Litbang dan Diklat Kementrian Agama RIL

Qomar, Mujamil, 2003, Pesantren: dari Transformasi Metodologi Menujn Demokratisasi
Institusi, Exlangga, Jakarta.

Wahid, Abdurahman, 2001, Menggerakkan Tradisi, LKIS, Yogyakarta.

Zulkarnain, 2008, Transformasdi Nilai-Nilai Pendidikan Islam Manajemen Berorientasi
Link and Match, Pustaka Pelajar dan STAIN Bengkulu, Yogyakarta.

92 | Schemata, Volume 6, Nomor 1, Juni 2017



