Schemata Prnt 1SN 2337.3741

Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 Online ISSN 2579-5287

MAQASHID AL-SYARI’AH:
Logika Hukum Transformatif

MUTAWALLI

Universitas Islam Negeri Mataram
Email: mutawalialhaq99(@gmail.com

Abstrak

Kebutuhan untuk melakukan rekonstruksi #shil alfigh dan memperbarui pemahaman
figh bukan saja didasari oleh kenyataan bahwa ushil alfigh dan figh merupakan produk
suatu zaman, tetapi juga oleh adanya tuntutan yang mendesak dalam konteks realitas
kehidupan yang penuh keragaman. Tulisan ini mengetengahkan kajian yang apik
tentang logika transformasi hukum, magdshid al-syari'ah. Kajian artikel ini menyebutkan
bahwa magqdshid al-syariah merupakan sumber dari totalitas hukum Islam yang pada
tataran implementatifnya dapat dijadikan sebagai paradigma pengambilan hukum
Islam. Oleh karena itu, sckiranya ada satu ketentuan hukum Islam baik dalam al-
Qur'an maupun al-Hadith yang bertentangan secara substantif dengan muagdshid al-
syarf'ah, maka ketentuan hukum tersebut mesti direformasi demi logika maqdashid al-
syart'ab.

Kata kunci: magdshid al-syari'ab, figh, ushill al-figh, syari'ah, logika hukum Islam, filsafat
hukum Islam

Abstract

The demand to reconstruct the ushil al-figh and to renew the understanding of Figh s not only
based on the fact that both are the products of certain era, but also due to the provision of the urgent
demand in the context of pluralistic society. This paper presents a thorough study of logic of law
transformation, maqashid al-syari'ah. I is to adyocate that maqashid al-syari'ah s the source of
the totality of Lslamic law, which in its level of implementation can be used as a paradigm of Islamic
lawmatking. For this reason, should there be the provision of substantially contradictory Islamic law
either in the Al-Qut'an or Al-Hadith against maqashid al-syati'ah, the stipulated law should be
reformed for the logic of latter.

Keywords: magqishid al-Syariah, figh, ushill al-figh, sharia, logic of Islamic law, Philosophy of
Lstamic law

117



Mutawali, Magashid al-Syari’ab: ogika Hukum Transformatif

Pendahuluan

Penggunaan teori magqgashid dalam kajian hukum Islam dan bahkan dalam kajian

2

Islam lainnya, akhir-akhir ini telah menjadi “trend” akademik. Walaupun dan harus
diakui, diskusi tentang magqashid telah melampui dinamika perkembangan pemikiran
Islam, terutama dalam kajian hukum Islam. Karenanya, beberapa karya dan tokoh-
tokoh Islam berabad-abad telah mendiskusikannya dengan baik dan apik.
Kecenderungan tersebut, tampaknya mengingat maqashid menjadi pilihan moderat
dalam memahami dan mengaktualisasikan hukum Islam di tengah-tengah kehidupan
umat yang dibingkai oleh berbagai keragaman.

Pilihan dan atau trend seperti ini tampaknya diinspirasi oleh suatu paradigma
yang meletakkan magashid sebagai model pendekatan moderat. Moderatisme
magqashid tampaknya diakui oleh sejumlah pemikir maqashid, di antaranya adalah al-

Raysuni dalam statement akademisnya menyatakan
Lellay cudest 1319 Laglac J8s Ldlas 3lis ladd Lrd o ola,allay oidsi 13] (ogwmills
ALY (gymiy Dluaind¥l by goading uledll by miad oy ¥ Luas <ol lauolicg
blall s 59 Dlall ol goladl wolie Geazs 3 adall lalyze

“Nash-nash (teks-teks), apabila diambil (pemahamannya) dari segi lahir (zhahir) dan hurup-
hurupnya saja, niscaya akan menyempikan cakupan (ungkapan)-nya dan sedikitlah
kontribusinya. Dan apabila yang diambil 'illat dan maksud-maksud teks (makna terdalamnya),
niscaya nash-nash itu akan menjadi sumber pengetahuan yang tidak akan pernah hilang
maknanya, terbukalah pintu penalaran analogis (al-qiyas) dan melapangkan pintu
kemaslahatan (al-istishlah), serta hukum-hukum itu sendiri akan berlaku secara alami dalam
merealisasikan tujuan-tujuan al-syari', menarik mashlahat dan menolak mafsadat.”

Pernyataan ini menegaskan, bahwa penggunaan teks sebagai metode tetap memiliki
relevansi, tetapi tidak boleh berlebihan. Artinya ada ruang dimana teks niscaya tetap
dijadikan sebagai perangkat metodologis pemahaman terhadap ajaran Islam.

Sungguh pun demikian, penggunaan metode tekstual dalam kajian hukum
memunculkan kegelisahan tersendiri dikalangan para sarjana hukum Islam.
Kegelisahan akademis ini muncul ketika mempelajari figh dan atau ushul al-Figh
adalah “jarangnya” penggunaan maqgashid dalam memahami hukum Islam, dan
kegelisahan ini tampak begitu kentara dari pernyataan Thaha Jabir al-'Ulwani, dalam
muqaddimalh buku  Nazhriyat al-Magashid 'Inda  al-Imam  al-Syathibi seperti dikutip
Ahmad al-Raysini, mengatakan, “kita menyadari bahwa (banyak) karya dan
pemikiran dalam hukum Islam, namun sebagian besar menampakkan kevakuman

dan kelemahan dalam membangun kehidupan dan kreativitas.

‘Ahmad  al-Raysani, Nazhriyat al-Magéshid 'Tnda al-Imim  al-Syathibi (Riyadh: al-Dar al-
'Alamiyah li al-Kitab al-Islimi wa al-Ma'had al-'Alam{ al-Fikr al-Islami, 1981), 360.

118 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Mutawali, Magashid al-Syari’ah: 1ogika Hukum Transformatif

Hal itu terjadi, "karena hilangnya" atau "dihilangkannya" ruh atau teori
magdshid. Fenomena intelektual seperti inilah yang ditengarai oleh Muhammad
Thahir bin 'Asydr, seorang sarjana hukum Islam dari Tunisia, sebagai salah satu
sebab terjadinya kevakuman berpikir dalam bidang figh? Thahir bin 'Asyir, seperti
dikutip Thaha Jabir al-'Ulwani, mengatakan:

dieliile alaly 228 a1 (aait Venag sLaall uS g0z (3 Luw dsolall Jlea| olS

% e g S o sleaall Lo g @) Jused! Uls

“Mengabaikan maqashid merupakan (salah satu) sebab (terjadinya) kemandekan besar yang
dialami para fuqahd (dalam upaya mengembangankan hukum Islam) dan hilangnya
penyingkapan hukum-hukum yang bermanfaat, serta membuat orang bosan dengan masalah-

masalah hilah yang menjadi kecenderungan para fuqaha, baik dalam skala banyak maupun
sedikit.”

Kritik 'Ulwani maupun 'Asyir tersebut tidak berarti mengabaikan karya figh
para fuqahi. Namun mereka melihat adanya kecenderungan pemahaman figh yang
“terlalu” legal formalistik dan terkesan "mengabaikan" dimensi magdishid. Hasan al-
Turabi bahkan menenggarai gagasan wshiil al4figh dan figh yang ada selama ini masih

dalam tataran abstrak. Hasan al-Turabi berkata:

“Dewasa ini kita perlu mengkaji kembali #shi/ al-figh dalam konteks hubungannya dengan
realitas kehidupan. Sebab, produk-produk wshi/ al-figh dalam tradisi pemikiran figh kita masih
bersifat abstrak dan berupa wacana teoretis yang tidak mampu melahirkan figh sama sekali
dan justru melahirkan perdebatan yang tidak kunjung selesai. Padahal, figh dan wushil al-figh

semestinya terus berkembang dalam menghadapi tantangan realitas kehidupan modern.” #

Secara lebih kritis, Akhmad Minhaji juga melihat bahwa apa yang disebut
sebagai figh dan ushil al-figh yang ada selama ini cenderung dianggap sebagai dogma
yang tidak boleh disentuh nalar, padahal baik figh maupun wshil al-figh pada masa
awal Islam amat dinamis dan berkembang. Lebih jauh, Akhmad Minhaji

mengatakan:

“Memang sangat disayangkan karena dalam petjalanan sejarahnya, figh yang semula berupa
ilmu beralih menjadi dogma. Akibatnya, pemikiran figh (uga ushil al-figh) yang pada masa
awal Islam amat dinamis dan berkembang sedemikian rupa sesuai dengan perkembangan
masyarakat kemudian berubah menjadi sebuah dogma yang harus dihafal, dipertahankan, dan
diikuti apa adanya. Pemahaman dan pemikiran hukum Islam (figh) yang merupakan hasil

?Lihat. Thaha Jabir al-'Ulwani, "Muqaddimah al-Ma'had", dalam Ahmad al-Raystni, Nazbriyat
al-Magdshid 'Inda al-Imam al-Syathibi (Riyadh: al-Dar al-'Alamiyah li al-Kitab al-Islimi wa al-Ma'had
al-'Alami al-Fikr al-Islami, 1981), 13.

> Ibid, Lihat. Nu’man Jughaim, Thuriq al-Kasyfi ‘“An Magdshid al-Syari’ah, Cet. 1 (Yordan: Dar al-Nafd’is,
2002), 8.

) ‘Hasan al-Turabi, Figib Demokratis dari Tradisionalisme Kolektif Menuju Modernisme Populis, ter.
Abdul Haris dan Zaimul Am (Bandung: Arsy, 2003), 50.

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 119



Mutawali, Magashid al-Syari’ab: ogika Hukum Transformatif

kreasi manusia yang bersifat dinamis, relatif, dan profan beralih menempati posisi syari'ab
yang bersifat absolut, suci dan sakral (faqdis al-afkdr al-dini).”>

Perspektif akademis di atas, menyiratkan suatu tuntutan untuk melakukan
kajian ulang terhadap wshil al-figh dan figh itu sendiri. Kebutuhan untuk melakukan
rekonstruksi wshil al-figh dan memperbarui pemahaman figh bukan saja didasari oleh
kenyataan bahwa ushil al-figh dan figh merupakan produk suatu zaman, tetapi juga
oleh adanya tuntutan yang mendesak dalam konteks realitas kehidupan yang penuh

keragaman.

Magqashid; Genealogi Akademik dan Metodologis
Diskursus tentang magashid, secara geneologis dapat dilihat dari dua sudut;
normativitas dan historisitas. Sudut normativitas di sini adalah bahwa seluruh isi al-
Qur’an dan al-Sunnah, semuanya mengandung maksud, baik yang bersifat umum
maupun yang khusus. Karena itu, dapat dikatakan bahwa seluruh rangkaian nash-
nash, baik al-Qur’an maupun al-Sunnah dapat ditemukan maqdshid-nya, terutama
ayat-ayat maupun hadis-hadis hukum (a/-Nushush al-Syariyah). Dengan kata lain,
sesungguhnya maqdshid syari’ah sebenarnya sudah ada sejak zash al-Qur’an diturunkan
dan al-Hadis disabdakan oleh Nabi. Karena maqgdshid syari'ah pada dasarnya tidak

pernah meninggalkan nash, tetapi selalu menyertainya, yang terhimpun dalam ayat:

Collall Aoy W) lideoy Loy

Menafsirkan ayat di atas, al-Zuhaili berkomentar:
Tl il g S 155 Jandl Jli) e ZaSall Bl 2l 3 JLaS <l e
o) Olally LSI das Wity cclindly by Ll aal: Jlad Jlas  Aelazaiily Juall
olall &agdsy Jlas il 5 o« polidd pbling s (s 4 dpasedl Wlily o weally Ll
el ciasdl iy cps bl Lo (AU gue oliall lia o) dlad JLas «Jalig ale (S iy
LAl Glie oo bueT 8,590 Gaege ¥ cuddl 0)fs BasS Bal o of cldliall Oglany
T olesYls susdall g 9,3 By (e U3 e
Dan, masih lagi ayat-ayat lainnya, seperti dalam “QS. a/-Hadid, 257, “OS. al-
LIsra’, 107, “OS. al-An'am, 1257, “QS. al-Nisa', 65” dan ayat-ayat lainnya. Berbagai
informasi Qur’ani tentang magqashid tersebut terus diaktualkan oleh Nabi Muhammad

saw. sebagai bentuk riil dari posisi beliau sebagai pembawa risalah Islam, baik dalam

bentuk perkataan, perbuatan dan zagrir beliau. Nabi yang menyatakan, “Sesunggubnya

SAkhmad Minhaji, Hukum Islam Antara Sakralitas dan Profanitas: Perspektif Sejarah Sosial
(Yogyakarta: UIN-Sunan Kalijaga, 2004), 33-34.

$QS. al-Anbiya’ : 107

"Muhammad Mushtafa al-Zuhaili, Magashid al-Syari'ah, (Ttp. Tp. Tt.), 4

120 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Mutawali, Magashid al-Syari’ah: 1ogika Hukum Transformatif

Allah mengutuskn untuk memberi kemudaban, dan bukan mempersulit.” Visi prophetis

magashid ini kemudian diteruskan oleh para sahabat beliau, ketika mereka tidak

menemukan #zash baik dalam al-Qur’an maupun terhadap suatu masalah baru,

dengan cara mereka ber-z7#had mencari hikmah-hikmah dan alasan di balik ayat

maupun hadis yang menerangkan tentang suatu hukum yang dapat diwariskan

kepada generasi sesudahnya. Menggambarkan kenyataan ini, Samih ‘Abd. Al-
Wahhab al-Jundi, berpendapat:

Clar Llraall i (8 cdias ANl J3lsdly dsladl (3 dan, ddl alS>T 28,0l dalxtl o)

Ugll &2y ¢ Luadl umy (o bl (3 eladall 3ya5 aay U3 upolall e Ggdmg pio

olas dyle diilbis <l Jgsy e zylas cdLaally Jsludl o 35l ae s, Adlu)

Lasd ooladll J) Oslaly o dude dlillis 45ldg uay Gty Oougm Llsall ol Loisy

dpal dany Al mlae Jhlasdl (e uy Y (188 dglate {a\_(,éi’\g dolides cllasdld e

Jaally Jaidl G pes Ae gite (sl e a9y easl@zl OIS 18s) ABLI ilud) ol

O ydlie @Sl blitwl (1o 4S9 suyndng .yl Assallally dgalll VLN crg

Ugiol e guysally daloaly osllas e Glat¥ly doasdl daslay didliuly, Julo]

s omlall 1) e cadele 3 limns Hasy il dalin LIS 8 e e Aalinly

il I el LS L aolally dliall cslhe Gy Otmys 459 (o5l

dlg by g Lol cpe 05S)0Tle Amllal by 9yus Ioiiunag Iz Lagalol mdid (o duc 21

e Y] ASY Lalinal @ ¥ Sl 2ol )lally Log, il

Fenomena ini tampak dari ijtthad 'Umar bin al-Khattab,” Di antara ijtihad
'Umar adalah, perfama, "Umar tidak membayarkan zakat kepada kaum ms'allaf dan
menolak membayarkannya kepada mereka, padahal al-Qur’an secara eksplisit
menegaskan perintah pembayaran tersebut; Kedua, tidak menerapkan hukum potong
tangan bagi pencuri, padahal al-Qur’an secara tegas memerintahkannya; Kega,
'Umar tidak membagikan harta rampasan perang. Tindakan 'Umar ini, menurut
Sumanto al-Qurtubi, membuktikan bahwa sejak detik pertama kehadiran Islam,
ajaran Islam sudah mengalami proses rasionalisasi, sekularisasi, dan adaptasi dengan

kebudayaan setempat.’” Dari realitas sejarah di atas, tampak bahwa hubungan antara

®Samih ‘Abd. al-Wahhab al-Jundi, Ahammiyab al-Magashid al-Syari'ah al-IslamiyabWa Atsaruba
FiFabmi al-Nashshi Wa Istinbath al-Alhukmz, (Damsiq: Muassasah al-Risalah, 20-8), 38-39.

‘Munawir Sjadzali, "Ijthad dan Kemaslahatan Umat", dalam Jalaluddin Rachmat ed. Ijtibad
dalam S orotan (Bandung: Mizan, 1991), 122-123.

WSumanto al-Qurtuby, Lubang Hitam Agama Mengkritik Fundamentalisme Agama, Menggugat
Isiam Tunggal (Y ogyakarta: Rumah Kita, 2005), 32.

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 121



Mutawali, Magashid al-Syari’ab: ogika Hukum Transformatif

praktek maupun pendapat shahabat dengan magdshid al-syariah begitu kental,
sebagaimana diurai oleh Nur al-Din bin Mukhtar al-Khadimi, berikut ini:

o5 euadly eaglady Llxaall JIg-81 o 8 (eSS Glaaall Js-8 dalall (s all
dsolall sda ) lad¥l sz (1o 40 1soio Loy slgss Lize g usolalljliael caasas
Lo Ly (AN o @, 831 o801 e 3has e:J\ aalisell wpolall e o Blash of L Jeally

b sais Mads Wad @l dule dlilibio Jgusll
Namun demikian dan sebagai catatan, apa yang dilakukan 'Umar tersebut

mendapat kritikan tajam al-Muasawi yang menyatakan bahwa tindakan 'Umar benar-

benar telah melakukan penyimpangan atas nag-nas al-Qur’an. al-Mésawi mengatakan:
Yo S Y Law ldag eS| STl (8 o 48b]g 3llas mgllac) Lle (aill R -ES
<l o ol w Yl L MMJ:.A_J-—@M Jldlg - luba o yniad ol L et dyd A i
12 - a i -
- Olbde (o &ad udy ddgey (10 9l Lo

“Sangat jelas bahwa nagh telah menegaskan untuk membagikan (memberikan) zakat kepada
mereka. Perintah ini pun jelas disebutkan dalam al-Qur'an (al-dhikr al-hakim). Tidak ada
perbedaan dan tidak ada keraguan. Kami tidak menganggap perintah nash (untuk
membagikan zakat itu) sebagai nash yang terikat (terbatas), atau karena adanya 'illat tertentu,

kecuali hal tersebut berada di tangan kekuasaan Allah atau Rasul-Nya.”

Tetlepas dati perbedaan pandangan di atas, apa yang dilakukan oleh 'Umat
tersebut merupakan bukti sejarah yang tidak dapat diabaikan dan sekaligus
menunjukkan adanya tindakan penalaran bebas terhadap ajaran Islam, dengan

maksud untuk menemukan kemaslahatan (7ih al-hshari'ah). Apa yang dilakukan oleh
para shahabat tersebut digambarkan oleh ‘Abd. al-Rahman Shalih Babakar, sebagai

upaya untuk mencari rahasia di balik ketentuan suatu hukum.
LD Y1 313 e elals dll g ,2 e slial mlag dyle <l o suay Llxgall ¢l
oizls dBy ols wlug dyle <l o Jaodl dosy sl gunlsll gaylall e 1950ud
ALY Lliiwl (3 adz §)luad [gid soazmill sLY Eislgog Buaall Ll (S Uik
2209 L dolall Guami, I5ia gy 3o bl 2, el galad o, a0l 5lpued (e 15889 O day
] Ll lgaanel LeS LalSaly Gploll yunl g8l gl e Loy 201 (e el
godre il dzgie Joll pat gl zpdly Gauadl (B ulill aBgs (Ao poguaddl Gle 1350

Pepe g940949

“"Nur al-Din bin Mukhtar al-Khadimi, T/zx al-Magashid al-Syari'ah, Riyadl: Maktabah al-
’Abikan, 2001), 41.

*2Sharaf al-Din al-MGsawi, a/-Nag wa al-Ijtihid (Beirat: Muassasah 1i al-A'lami, 1996). 97.

13Abd. al-Rahman Shalih Babakar, a/-Magashid al-Syari'ah al-Islamiyah, (Ttp. Tp.2002), 17.

122 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Mutawali, Magashid al-Syari’ah: 1ogika Hukum Transformatif

“Kedatangan para sahabat setelah Rasul Allah saw adalah sebagai penjaga hukum Allah,
peminmpin umat dan mereka bertindak sesuai dengan cara yang jelas, seperti yang digariskan
oleh Rasul Allah, khususnya. Dan, mereka pun menghadapi berbagai problem kehidupan,
dan berbagai peristiwa baru yang terjadi. Karenanya, mereka berusaha semaksimal mungkin
dalam melakukan penyimpulan hukum setelah mereka menermukan rahasia-rahasia hukum.
Mereka sadar, bahwa hukum Islam adalah hukum yang abadi, dan mereka menyakini tujuan-
tujuan yang tertuang di dalamnya, menghilangkan kesulitan serta mengarahkan menuju cara
yang benar dengan metode yang mudah. Mereka juga meyakini bahwa pemahaman terhadap
syariah tidak hanya bertumpu pada nash-nash yang “kering” schingga akan terjatuh pada
kesulitan. Padahal Allah swt telah menjelaskan bahwa ajaran Islam adalah ajaran yang mudah
dan tidak menyulitkan.”

Begitu pula ketika masa fabi’in, mereka bergerak dan melangkah pada jalan
yang telah dilalui oleh para sahabat dalam menggunakan magdishid syariah untuk
menyelesaitkan masalah-masalah baru pada masa ini masih sama dengan masa
sebelumnya. Hanya saja, paradigma tidak dibarengi dengan kesadaran untuk
membukukan ilmu ini sehingga menjadi khazanah umat berikutnya agar mudah
dipelajari. Dengan demikian, fakta historis yang diperankan oleh para shababat dan
tabi’in  dalam mengaktualisasikan mwaqashid benar-benar menjadi realitas sejarah
dinamika intelektul sekaligus epistemologi hukum Islam.

Selanjutnya, eksistensi magashid mendapat perhatian para pemikir Islam seperti
al-Hakim al-Tirmidzi, seorang sufi yang filsuf, melalui bukunya yang berjudul ‘a/-
Shalatu wa Magasiduha”, “al-Haj wa Asrarubu”, “al-Ullah”, “llal al-Syari’ah”, “llal al-
‘Ubndiyyah” dan “al-Furug.” Selanjutnya diteruskan oleh AbG Manshuar al-Maturidi (w.
333) terutama melalui karyanya yang bertitelkan ‘“Ma’kbad al-Syara’” lalu muncul Abu
Bakar al-Qaffal al-Syasi, seorang intelektual hukum Islam generasi awal di kalangan
mazhab al-Syafi’i, melalui karyanya berjudul “Usbu/ al-Figh” dan “Mabasin al-Syari’ah.”
Setelah berlalunya diskusi maqdshid di tangan imam al-Qaffal, muncul salah seorang
ulama bermazhab Maliki, yaitu Abu Bakar al-Abhari, dan karya terpenting beliau
adalah “Kitab al-Ushul”, “ljma’ Abl al-Madinah”, “Masalatu al-Jawab wa al-Dala’il wa al-
Tlal” dan yang terakhir inilah yang mendiskusikan tentang magdshid.'*

Pasca al-Abhari, diskursus magdshid diteruskan oleh imam al-Bagillani (w. 403),
dengan ornamen-ornamen baru dan lompatan signifikan dalam ushu/ figh dengan
memperluas ruang lingkup wshul al-figh secara konprehensif dan sampai pada level a/-
tamazzyy (akulturasi) dan al-fafa’ul (perkawinan) dengan ilmu kalam.!®> Karya beliau
vang berjudul Mas’alah al-Jawab wa al-Dalail wa al Ulah dan al-Tagrib wa al-Irsyad fi

Tartib Thurug al-ljtihad. *® Setelah itu, Imam al-Syafi’i (W. 204 H) melalui karyanya

“Ahmad Raisuni, Nadhariyyat al-Magashid Inda al-Imam al-Syathibi, 44.

15Asmuni Th, “Studi Pemikiran al-Magashid: Upaya Menemukan Fondasi Ijtthad Akademik
yang Dinamis”, dalam Jurna al-Mawarid, Edisi X1V, 2005, 157.

16Ahmad Raisuni, Nadhariyyat al-Magashid Inda al-Inam al-Syathibi, 46.

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 123



Mutawali, Magashid al-Syari’ab: ogika Hukum Transformatif

yang sangat populer ‘@/-Risalah.””” Bahkan Ahmad Wafaq Imam al-Syafi’i sebagai

orang pertama yang meletakkan maqgdshid.
4Ll LS sl Loy b mal oo Ldlee s 2o, adl apolie pd o otelauad! (aas 1S5
Lot (rly Sl Cnpd! a9 pddl e oy 5adly J5adly cnapedl plalS slalall (oo sue
oo Ay il olie Hlie ) Jazmg I3 (3 dis 1B adLad) ale¥! () dms LS g Lidl
il 8 pelally plea¥! e Lot @ slaa¥! cole el

Selanjutnya adalah Abu Bakar Muhammad al-Qaffal al-Kabir (W. 365 H),
melalui  “Mabasin  al-Syariah” sebuah karya yang mendapt pujian dari Ibnu al-
Qaiyim," Imam Haramain (W. 478 H) melalui kitabnya “a/-Burban” dengan konsep
"al-ghard/u" dan "al-aghridlun," Imam al-Ghazali (W. 505 H) melalui "Syifa" al-Ghalil"”
dan al-Mustashfa min 'llm al-Ushu/"? imam al-Razi (w. 606 H), “a/-Mabshul,” Imam al-
Amidi (w. 631 H) melalui “@/-Ihkam fi Ushul al-Abkdm”, 1zz al-Din bin ‘Abd. al-
Salam (w. 660 H), dalam “@/-Qaw’id al-Abkam fi Mashalib al-Anam.’?’ Imam al-Qarafi
(w. 684 H) dalam “Nafais al-Ushul”, “Syarbh al-Mabshul”, “al-Furng”, “al-Ihkam fi
Tamyiz” “al-Fatawa ‘an al-Abkam wa Tasharruf al-Qadhi wal Imam.” imam najam al-din
al-thofi (w. 716 H), melalui konsep maslahat-nya teleh menyeretnya menjadi
perbincangan krusial dikalangan para ulama melalui “a/-Ta'yin fi Sharh al-Arba’in.”?
Ibnu Taimiyah (w. 728 H) dalam ‘“Majmu al-Fatawa”, “Minbaj al-Sunnab”, “Bayan al-
Dalil” dan beberap kitab lainnya; Ibnu al-Qayyim al-Jauziyah (w. 751 H), melalui
Tlam  al-Muwagi’in ‘An Rab al-‘Alamin” dan Imam Syatibi dalam kitabnya a/-
Muwafagat. Sebagai catatan tambahan, bahwa selain di kalangan Sunni yang
membahas tentang magaishid, di kalangan Syi’ah juga terdapat beberapa yang dapat
disebut di sini, yaitu al-Syaikh al-Shaduq (w. 381H), melalui karya yang bertitelkan
“llaln al-Syarai’ wa al-Abkam”, yang mengumpulkan riwayat-riwayat tentang “%z’/il al-
abkam” dari ulama-ulama Syi’ah, dan al-‘Amiri (w. 381 H) dalam kitabnya “@/-I'Jam bi
Manaqibi al-Islam.”

Sungguh pun demikian, perubahan yang terus berkembang dan tantangan
keilmuan yang semakin dinamis, para sarjana Islam pun terus mengembangkan teori
magqdshid seperti di era kontemporer, Thahir Ibnu ‘AsyGr (w. 1393 H), melalui
karyanya yang berjudul “Magdshid al-Syari’ah,” ‘Alal al-Fasi menulis dengan judul

7Ahmad Wafaq bin Mukhtar, Magashid al-Syari'ah Tnda al-Imam al-Syafii, (Kairo: Dar al-
Salam, 2013), 91.

18Ahmad Wafaq bin Mukhtar, Magashid al-Syari'ah, 86-87.

YAhmad Raisuni, Nadbariyyat al-Magashid Inda al-Imam al-Syathibi, 43-44.

209l-Yubi, Magashid al-Syari'ah wa 'Alagatuba, 53-54.

21 Ahmad Raisuni, Nadbariyyat al-Magashid, 57-65.

2Ahmad Minhaji, Hukum Islam Antara Sakralitas dan Profanitas: Perspektif Sejarab Sosial
(Yogyakarta: UIN-Sunan Kalijaga, 2004), 54.

124 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Mutawali, Magashid al-Syari’ah: 1ogika Hukum Transformatif

“Magshid  al-Syari'ah wa Makarinuba” Ahmad al-Raisuni melalui karyanya yang
berjudul “a/-Magdishid ‘Inda al-Imam al-Syathibi,” ‘Umar Sulayman al-Asyqari yang
menulis “Magashid al-Mukallafin Fima Yuta'abbadn 1.i Rabbibi al-‘Alamin’; Muhammad
Sa’ad bin Ahmad bin Mas’ud al-Yubi “Magdshid al-Syari'ah wa ‘Alagatuba bi al-Adillah
al-Syariyah”, dan “Ithaf al-Magdshid bi Nazhmi Abkam wa Qawa’id al-Magdishid.” al-
Hakim al-Muthabbib dengan judul “Irsyad al-Qashid lla Asna al-Magshid”; Nur al-Din
bin Mukhtar al-Khadimi vyang bertitelkan “@/ljtihad — al-Magdshid ~ Hujjiyatubu,
Dhawabitubn, Majalatubn”, Musfirin bin ‘Ali al-Qahthani, “a/Istidal bi Magdishid al-
Syari’ab fi al-Nawazil al-Mustajidah”, Dr. Mas’vd Falusi, “a/-Bu’dn al-Mqashidy li al-W aqfi
fi al-Figh alllslam”, Dr. Sa’id Fikrah, “a/-Tanib bi al-Magdshid Dhawabitubu wa Atsarubu
al-Fighi”, Hammadi al-‘Ubaydi, ‘“@/-Syathibi wa al-Magashid al-Syari’ah”, Yusuf al-
‘Alami melalui “a/-Magashid al-‘Ammab 1i al-Syari’ah al-lslamzyah” ‘Abd. Al-Rahman
Shalih Babakar ‘“Falsafah al-Magdshid fi al-Syari'ah al-Islamiyah”, Zaynab al-‘Ulwani;
“al-Magshid ‘Inda al-Mu’ashirin”, Walid Hasyim Kurdi al-Shamidiyi; “a/-Wasthiyab fi al-
Magdshid”, Samih ‘Abd. al-Wahhab, “Abamiyah al-Magdshid fi al-Syari’ah wa Atsaruba fi
Fabmi al-Nushush wa Istinbath al-Abkam”, Muahmmad Habib Ibnu Haujah “Syaikh al-
Istam al-Imam  al-Akbar Mubammad al-Thabir 1bnu ‘Asyur Wa Kitabubn Magdashid al-
Syari’ah”, Jasir ‘Audah menulis dengan judul ‘“Magshid al-Syari’ah ‘Inda al-Syaikh al-
Qardbawi” dan  “Magshid — al-Syari'ah  Falsafah 1. al-Tasyri’ alllslami  Ru’yatun
Manzhumiyah”™; Thaha Jabir al-“Ulwani; “Magdshid al-Syari’ah”, Zayd bin Muhammad
al-Rumani  “Magdshid al-Syari’ah al-Isimiyah”, dan Jamal al-Din ‘Athiyah, melalui
karyanya yang berjudul “Nabwa tafilyah al-Magdshzd.”

Pendapat-pendapat para ahli-ahli di atas, tentu membuka cakrawala berpikir
kepada siapa saja yang konsen terhadap konsep kemashlahatan yang hakiki bagi
kemanusiaan dengan mengedepankan hukum syara' demi moderasi dan

keseimbangan dalam kehidupan beragama dan bermasyarakat.

Magashid; Metode dalam Hukum Islam

Sebagai suatu metode, magdishid al-syari'ah memberikan suatu perspektif
penalaran dalam memecahkan persoalan hukum Islam, terutama hukum-hukum
miu'amalah di tengah kehidupan keagamaan umat yang plural. Untuk sampai kepada
upaya-upaya tersebut, maka untuk mengimplementasikan mwaqdshid al-syari'ah sebagai
metode penalaran hukum Islam dapat dilakukan dengan beberapa cara berikut ini.

Pertama, dalam meng-istinbarh (menyimpulkan) hukum Islam yang mesti
dilakukan oleh seorang mujtahid perlu mempertimbangkan tujuan hukum (wagdshid)
yang dikandung dalam al-Qur’an maupun al-Sunnah, bukan huruf dan aksaranya,

tetapi tujuan hukum itu sendiri yang harus menjadi aksis utamanya. Dalam hal ini

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 125



Mutawali, Magashid al-Syari’ab: ogika Hukum Transformatif

adalah bagaimana memahami dan memformulasikan cita-cita etik-moral hukum dari
suatu ayat, dan bukan semata-mata legislasi spesifik atau formulasi literalnya.??
Dengan kata lain, magdishid al-syari'ah atau cita-cita etik hukum itulah yang harus
digali dan diperhatikan ketika menetapkan atau mengambil kesimpulan hukum, baik
yang tertuang dalam ayat atau konteks suatu ayat.

Namun, konteks yang dimaksud adalah bukan konteks personal yang
partikular (j4#3'7) melainkan konteks impersonal yang universal (k#//i). Dalam konteks
ini, bukan sekedar melihat asbib al-nuzil (sebab-sebab turunnya ayat) dalam
pengertian klasik, tetapi maqdshid al-syari'ah.?* Penekanan terhadap penggunaan
maqashid ini diaktualisasikan melalui ungkapan "al-'ibrah bi al-magdishid la bi al-fazh"
(vang harus dipegang dalam menetapkan hukum adalah magdshid-nya, bukan lafaz
harfiyah suatu teks).?> Jadi, suatu ungkapan (dalam ayat al-Qur'an dan al-Hadits)
yang harus dipertimbangkan adalah keumuman tujuan syari’ah bukan tergantung
pada nash-nash (teks-teks) yang spesifik semata.

Secara epistemologis, tawaran teoretis tersebut bisa diartikan sebagai
peringatan terhadap penggunaan teks literal yang terlalu berlebihan, schingga
mengabaikan substansi teks itu sendiri. Keberpegangan yang berlebihan pada bunyi
teks akan mengabaikan tujuan teks itu sendiri. Inilah yang dimaksudkan oleh al-
Raysuni, ketika mengatakan sebagai berikut:

Lellay s 131y Lajllae J8g Ldlas 3Lis Ladd Lid > olayallsy cad 51 13] ogimilld

ALY (gpmiy Dliara) Gl puding polial) Gb miasd conn Y Luas o lanolang

20 il 6509 @hall cudoey g3ladl dolin Gaaos § adall Lol

“Nash-nash (teks-teks), apabila diambil (pemahamannya) dari segi lahir (zhahir) dan hurup-
hurupnya saja, niscaya akan menyempikan cakupan (ungkapan)-nya dan sedikitlah
kontribusinya. Dan apabila yang diambil 'illat dan maksud-maksud teks (makna terdalamnya),
niscaya nash-nash itu akan menjadi sumber pengetahuan yang tidak akan pernah hilang
maknanya, terbukalah pintu penalaran analogis (al-qiyds) dan melapangkan pintu
kemaslahatan (al-istishlah), serta hukum-hukum itu sendiri akan berlaku secara alami dalam
merealisasikan tujuan-tujuan al-syari', menarik mashlahat dan menolak mafsadat.”

Dalam tradisi pemikiran hukum Islam klasik dan kontemporer, biasanya para

teoretisi hukum Islam berpegang pada kaedah hukum yang berbunyi.
T ) ogumi ¥ Laalll o gany pall

BAbdul Mugsith Ghazali, "Merancang (Kaidah) Ushul Fikih Alternatif", 358.
24]bid.

5Ibid.

2®al-Raystni, Nazhariyat al-Magésid, 360.

2731—Zuhayli, Ushil al-Figh al-Islami, 1 (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986), 273.

126 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Mutawali, Magashid al-Syari’ah: 1ogika Hukum Transformatif

“Yang dipegangi (standar dalam menentukan hukum) adalah keumuman suatu lafazh (ayat al-

Qur’an atau al-Hadits), bukan sebab khususnya.”

Menurut al-Zuhayli, kaedah ini telah dijadikan pegangan oleh hampir seluruh
sarjana wushil al-figh dan kaedah tersebut telah memberikan petunjuk kuat untuk
mengarahkan kepada keharusan setiap orang dalam menetapkan suatu hukum
dengan tetap berpijak atau merujuk kepada harfiah (3hdbir) suata lafazh (nash).
Kebanyakan teoretisi hukum Islam (ushiliyin) berpendapat, “lafazh 'am (yang
diungkapkan dalam #ash) muncul (terjadi) karena (adanya) sebab khusus, baik karena
adanya pertanyaan atau karena terjadinya suatu peristiwa, atau selain dari keduanya.
Namun, sifat keumuman (/afazh) itu tetap tidak berubah, karena lahiriah suatu /lafazh
dan tidak boleh dikhususkan karena adanya sebab tertentu. Inilah yang dimaksudkan
"yang harus dipegangi adalah keumuman /afazh, bukan karena adanya sebab khusus."
Argumen untuk menyatakan keumuman itu adalah nash pembuat hukum, bukan
karena pertanyaan atau sebab tertentu.?

Secara garis besar, kaedah ini menyatakan bahwa jika wash-nash syara’ yang
menggunakan sighat 'dm, maka yang harus diikuti adalah apa yang ditunjukkan oleh
sighat 'dm tersebut, tanpa memperhatikan sebab-sebab khusus yang dituangkan oleh
nash, baik sebab itu berupa pertanyaan atau peristiwa. Dalam hal ini umat manusia
berkewajiban mengikuti zash yang dituangkan menurut sighat-nya. Dengan demikian,
dalam perspektif kaedah tersebut umat Islam hanya mempunyai satu pilihan, yaitu
mengikuti bunyi teks (barfiyah) suatu mash. Dengan menggunakan kaedah tersebut,
aspek asbab al-nuzil tidak menentukan, yakni tidak mengubah sifat keumuman dari
suatu sighat 'am yang ada dalam nash syara’ dan yang harus dipegang adalah /labiriyab-
nya suatu zash (teks).

Selanjutnya, kaedah ini mengajarkan bahwa suatu zash yang menggunakan
redaksi umum, maka tidak ada pilihan lain kecuali menerapkan nash tersebut,
sekalipun #ash tersebut hadir dalam konteks untuk merespons suatu peristiwa yang
khusus, atau dalam istilah Mugsith, “pasrah pada keumuman /afagh hanya
menyebabkan kita senantiasa berada dalam “kerangkeng” makna linguistik.”? Cara
pandang seperti ini bukan saja dapat mengabaikan realitas kemanusiaan dan realitas
sejarah, namun juga teks itu sendiri telah mensubordinasikan pengalaman riil
manusia. Disadari atau tidak, langsung maupun tidak langsung, kaedah tersebut telah
menempatkan partikularitas pengalaman riil kehidupan manusia berada di bawah

supremasi teks (al-Qur’an atau al-Sunnah), dan konsep semacam ini, secara tidak

2Tbid.
YMugsith, "Merancang (Kaidah), 359.

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 127



Mutawali, Magashid al-Syari’ab: ogika Hukum Transformatif

langsung, berlawanan dengan prinsip dasar dalam agama di mana manusia diletakkan
pada posisi yang begitu tinggi.?

Secara metodologis, kaedah wshil alfigh Kklasik tersebut setidaknya akan
berakibat pada dua hal (1) kaedah ini terlalu banyak berkonsentrasi dan bergerak
pada medan semantik dan menepikan peran asbib al-nuzil (historisitas suatu teks).
Implikasinya, para pengguna kaedah ini kerap terjebak kenaifan; (2) dengan kaedah
ini akan mensubordinasikan realitas ke dalam bunyi teks. Jadi, yang dituju oleh
kaedah tersebut adalah kebenaran suatu teks dengan konsekuensi mengabaikan
konteks historis (al~siyaq al-tirikhi) yang mengitarinya. Dengan kaedah ini, konteks
akan dipandang atau didudukkan pada posisi sekunder.?! Berdasarkan kaedah ini
pula, segala jenis diskursus kebahasaan seperti gath'i-zhannt, muthlig-muqayyad,
mupkam-mutasyabih hanya merupakan upaya untuk menegakkan otoritas teks (nash)
semata. Dalam situasi penalaran seperti ini akan melahirkan apa yang disebut dengan
"otoritarianisme”3? penafsir.3?

Dalam konteks kekinian perspektif pemahaman terhadap wagishid sebagai
salah satu metode dalam menetapkan hukum Islam adalah untuk mengetahui dan
menimba serta memperoleh prinsip-prinsip dasar Islam. Karena itu, ketika hukum
telah sampai kepada magdshid-nya, maka teks-teks tersebut harus dilepaskan dari
konteks ke Arabannya yang awal (dekontekstualisasi) untuk kemudian dilakukan
rekontekstualisasi, yaitu melabuhkan prinsip-prinsip dasar Islam di belahan bumi
non-Arab. Jadi, kontekstualisasi, diskontekstualisasi, dan rekontekstualisasi
merupakan mekanisme kerja penafsiran sepanjang masa.’* Ada beberapa contoh
yang berkaitan dengan ayat-ayat hukum baik w#'dmalabjindyah dan lainnya, misalnya,

tentang hukuman (had) terhadap pelaku pencurian. Dalam al-Qur’an disebutkan:

30Ul Abshar Abdalla, "Menghindari Bibliolatri” Tentang Pentingnya Penyegaran Kembali
Pemahaman Islam" dalam Kamaruddin Hidayat dan Ahmad Gaus AF. ed., Negara dan Civil Society
Gerakan dan Pemikiran 1slam Kontemporer (Jakarta: Paramadina, 2005), 67.

St\Muggsith, "Merancang (Kaidah), 360.

2Menurut Amin Abdullah, otoritarianisme adalah tindakan seseorang, kelompok atau
lembaga yang "menutup rapat-rapat”" atau membatasi Keinginan Tuhan (the Will of the Divine), atau
keinginan terdalam maksud teks dalam suatu batasan ketentuan tertentu, dan kemudian menyajikan
ketentuan-ketentuan tersebut sebagai sesuatu hal yang tidak dapat dihindari, final, dan merupakan
hasil akhir yang tidak dapat dibantah. Amin Abdullah, “Kata Pengantar Pendekatan Hermeneutika
dalam Studi Fatwa-fatwa Keagamaan.” dalam Khaled Abou el-Fadl, Atas Nama Tuban dari Fikih
Otoriter ke Fikih Otoritatif. ter. R. Cecep Lukman Hakim, (Jakarta: Serambi Ilmu, 2004), xiii.

33Penafsiran yang “cendrung otoriter”, misalnya dapat dibaca dari karya-karya tulis seperti
karya Hartono Ahmad Jaiz, misalnya, dalam buku Ada Pemmrtadan di LAIN (Jakarta: Pustaka al-
Kautsar, 20006); Aliran dan Pabam Sesat di Indonesia (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2003); Menangkal
Bahaya JIL. dan Figh Lintas Agama (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2004). Adian Husaini, dalam I/
Liberal, Se¢jarah, Konsepsi, Penyinmpangan dan Jawabannya (Jakarta: Gema Insani Press, 2002), dan Luthfi
Bashari dalam Musub Besar Ummat Islam (Y ogyakarta: Wihdah Press, 2003).

3Mugsith, "Merancang (Kaidah), 359.

128 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Mutawali, Magashid al-Syari’ah: 1ogika Hukum Transformatif

3 e NS LS L sy logeutal 1galals 23, Lty 3yLadls

“Laki-laki dan perempuan yang mencuri hukumannya adalah potong tangan keduanya,
sebagai balasan atas perbuatan yang mereka lakukan dan siksaan dari Allah.”
Artinya, dengan tidak melihat sejarah turunnya (asbib al-nuziil) ayat tersebut, pada
tataran aplikasi, mau tidak mau, bunyi teks ayat tersebut harus diaktualisasikan dalam
konteks masyarakat yang berbeda pula, meskipun ayat tersebut diturunkan dalam
konteks masyarakat Arab dulu.3¢ Di sinilah, unsur historisitas atau latar turun ayat
tersebut memang tidak digunakan. Meskipun demikian, bagi sebagian orang, justru
dengan mempertahankan bunyi teks ayat tersebut dipandang sebagai cara untuk
menyelesaikan kasus sosial kemasyarakatan. Dalam hal ini adalah mencegah
terjadinya tindak pidana kejahatan yang merupakan wujud magdshid al-syari'ah itu
sendiri. Dalam  "al-Tasyri’  al-Jind'?"’, 'Abd al-Qadir 'Awdah misalnya, melihat
pentingnya penerapan ayat tersebut secara tekstual, bukan saja karena ayat tersebut
(secara /afzhi) memang harus dilakukan, tetapi juga adanya kebutuhan, di mana
ketentuan ayat tersebut dimaksudkan untuk menjaga ketenteraman masyarakat dari
bencana kejahatan yang merupakan wujud dari maqdshid al-syari'ab itu sendiri. 'Awdah
berkata sebagai berikut:
Cald olal s (Gand g Apadlud) Aany 41 (8 48, dl Bgic dde cald ol ulao V1
B 8yl i 7 Lok 8y adl dils o i Lille 3L s (o 8, ) Agic 4le
T lpime &5l G ol ol s Llazr sl a9 Loptd 2uadLiy! s, 4l
Dasar yang menjadi pijakan diterapkan hukuman terhadap pelaku kejahatan pencurian dalam
hukum Islam (sesuai dengan bunyi literal ayat. pen), dan menurut saya, ini merupakan dasar
yang terbaik pemberian sanksi bagi pelaku kejahatan pencurian dari sejak dulu sampai

sekarang di dunia Islam. Dan itulah rahasia kesuksesan sanksi (pidana Islam) bagi pelaku
kejahatan pencurian dalam hukum Islam sejak dulu, sebuah rahasia (makna) yang dapat

dilihat adalah di Hijaz (baca. Arab Saudi) pada era sekarang ini.

Jika argumen 'Awdah tersebut benar, maka substansi (mwaqdshid) dari bunyi
tekstual ayat hukum tersebut adalah terciptanya suatu kondisi masyarakat yang
aman. Ini berarti bahwa mempertahankan bunyi teks tidak semata-mata
mengabaikan makna substantif suatu ayat. Dengan demikian, dapat dipastikan

bahwa argumen apapun dalam konteks penganut pendekatan literal, kaedah wshil figh

35al-Qur'an, 5: 38.

36Lebih jauh. Lihat Abl al-Hasan ‘Ali bin Ahmad al-Wahidi, Asbdb al-Nuzil, tahdiq, al-Sayid
al-Jumayli (Beirut: Dar al-Kitab al-'Arabi, 1991), 159. Lihat pula. Jalal al-Din al-Suyuathi, Asbib al-
Nuziil al-Musamma Lubib al-Nugil fi Asbib al-Nuzd/ (Beirut: Muassasah al-Kitab al-Tsaqafiyah,
2002), 107.

SAbd al-Qadir 'Awdah, al-Tasyri" al-Jind'i al-Iskimi Mugdranan bi al-Qanin al-Wadl'i, 1, (Beirut:
Muasasah al-Risalah, 1992), 652-653.

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 129



Mutawali, Magashid al-Syari’ab: ogika Hukum Transformatif

masih relevan bagi mereka. Mencermati pandangan kaum literalis di atas,
ssungguhnya ingin menunjukkan bahwa dalam setiap #ash literal agama terkandung

magqdshid atau dalam ungkapan Ibn Hazm:
o 13y SIS il W) IS puady 4t panle il A i csle goLadl dimda o]
%8 Slall s

“Sesungguhnya, maksud Syari' (Tuhan) misterius bagi kita sehingga Ia menjelaskannya

sendiri. Hal ini tidak bisa terjadi kecuali melalui firman yang jelas yang terlepas dari makna-

makna yang lain”.

Atas dasar inilah, kaum literalis Islam akan dengan segara menolak argumen
penalaran untuk menjelaskan ketentuan hukum suatu nash karena suatu nash hanya
dapat diterangkan oleh zash itu sendiri.’? Terlepas dari perbedaan pandangan dalam
melatakkan magaishid, tetapi dengan mengambil contoh kasus ayat tentang pencurian
di atas, misalnya, ayat tersebut tidak dapat diterapkan secara tekstual dalam konteks
Indonesia,* sebab Indonesia dengan Arab berbeda. Secara geografis, jazirah Arab
merupakan tanah yang tandus dan gersang berupa lembah yang dikelilingi oleh
gunung-gunung. Karena kondisi tanah yang tidak subur ini, masyarakatnya lebih
senang melakukan perdagangan sebagai mata pencaharian pokok. Perdagangan
mercka pun tidak hanya bersifat lokal, tetapi juga dalam lingkup "internasional" dan
harta mereka pun berlimpah.#!

Dalam kondisi semacam ini, tentunya akan membangkitkan gairah para
pembegal dan perampok yang menjadi kebanggaan penjahat Arab saat itu. Oleh
karena itu, adalah sangat rasional jika al-Qur’an memberi hukuman kepada para
perusuh dan pengacau keamanan yang kadangkala disertai dengan merampas harta
dengan hukuman berat sebagaimana yang ditentukan oleh al-Qur’an,* dan pada saat
itu memang tepat karena kejahatan yang merajalela hanya dapat ditanggulangi
dengan hukuman yang keras schingga menyebabkan orang merinding dan takut
mendengarnya. Dengan mencermati kondisi sosial masyarakat Arab seperti di atas,
wajar bila al-Qur’an menetapkan hukuman yang berat sebagaimana disebutkan

dalam surat al-Ma'idah: 38 di atas. Jika dikaitkan dengan konteks Indonesia sekarang

*® Abti Ishaq al-Syathibi, a-Muwifagat fi Ushil al-Syariab, 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-'Timiyah,
tt), 297. Lihat. Muhammad Thahir bin ‘Asytr, Magdshid al-Syari'ah al-Islimiab (Kairo: Dar al-Salam,
2005), 19-20.

¥Ibn Hazm, al-Ihkém fi Ushill al-Abkdm, 3 (Beirat: Dar al-Kutub al-'Iliyah, tt.), 530.

“Mungkin saja, Negara-negara seperti Pakistan, Sudan, atau Negara-negara yang menjadikan
agama sebagai bagian dari Undang-undang Negara, tentu saja ayat tersebut dapat diberlakukan,
seperti di Negara-negara Timur Tengah.

4Di dalam al-Qut'an disebutkan, “Karena kebiasaan orang-orang Quraisy, (yaitn) kebiasaan mereka
bepergian pada musim dingin dan musim panas.” al-Qur'an, 106: 1-2.

4231-M2a’idah: 33.

130 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Mutawali, Magashid al-Syari’ah: 1ogika Hukum Transformatif

serta memperhatikan kondisi sosial-geografis saat diturunkannya ayat tersebut,
penekanan terhadap makna substantif atau kemungkinan membuka makna atau
bentuk arti lain, tanpa harus dipahami secara tekstual-literal, menjadi terbuka. Dalam
hal ini, menarik sekali saran dari Ibn Qayyim yang mengatakan:

S it laald] ;e (o Jomy el 3] s e Jslo U1 (3 Jpaill ol wams ¥

G 0sS iy iy Cye (93 4y dadly dule 0,218 sl Caye (e Ay ul By e oy

9 ol 8 IMs ol ey 2l e sgazdly ma gl Gllsa lid :IglLs el uS

B sl Caludls ekl slele aslia
“Dan janganlah anda tetrlalu terpaku pada teks-teks yang terdapat dalam kitab-kitab
sepanjang umur Anda. Jika ada seseorang datang kepadamu dari luar daerah Anda lalu
menanyakan tentang suatu hukum, maka janganlah Anda memperlakukan keputusan hukum
menurut tradisi Anda, tetapi tanyakan lebih dahulu tradisinya, baru kemudian Anda putuskan
dengan mempertimbangkan tradisi dia dan bukan menurut tradisi Anda atau atas dasar kitab-
kitab Anda. Menurut ulama, ini cara yang benar dan jelas. Dan jika Anda jumud, maka Anda
telah sesat dan tidak mampu memahami maksud para ulama dan generasi muslim awal (al-

Salaf)”.

Pandangan Ibn al-Qayyim di atas mengesankan bahwa dalam upaya
menetapkan suatu hukum hendaknya memperhatikan kondisi sosial, budaya dan
bahkan juga geo-politik suatu daerah (negara), sehingga apa yang menjadi tujuan
hukum itu dapat terlaksana dengan baik. Dalam konteks ini, pendekatan dalam
pembacaan teks-teks agama, terlebih lagi teks-teks yang merupakan produk sarjana
Islam dimungkinkan dilakukan penafsiran-penafsiran baru. Di antara penafsiran
baru itu adalah dengan memberikan pemahaman yang menekankan pada tujuan
ditetapkannya hukum itu sendiri atau wagdshid al-syari'ah. Oleh karena itu, sudah
saatnya mengembangkan suatu pemahaman yang menekankan pada substansinya,
bukan legal formalistiknya suatu zash hukum. Dalam bahasa Mugsith, “kejarlah
maqashid al-syari'ah dengan pelbagai cara, tanpa terlalu banyak terpesona terhadap
keindahan suatu teks. Sebab keterpsesonaan merupakan tindakan ideologis yang
hanya akan menumpulkan kreativitas dalam pencarian makna objektif dan
pentingnya memahami latar belakang turunnya ayat.”# Pencapaian atas makna
substanstif akan meniscayakan adanya analisa yang bukan hanya terhadap struktur
kalimat saja, melainkan yang justru fondasional adalah analisis kelas dan struktur
sosial dan budaya yang melingkupi sejarah kelahiran teks.

Kedna, meletakkan mashlapat sebagai payung hukum. Sesungguhnya hukum
Islam tidak memiliki tujuan lain kecuali untuk mewujudkan kemaslahatan (ja/b al-

mashalih) dan menolak segala bentuk kemafsadatan (dar'u al-mafisid). Paradigma ini

*Ibn al-Qayyim, I'lam al-Munigi'in ‘an Rab al-‘Alamin, (Bairat: Dar al-Fikr, tt), 652.
#“Mugsith, "Merancang (Kaidah), 361.

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 131



Mutawali, Magashid al-Syari’ab: ogika Hukum Transformatif

oleh Mugsith Gazali dirumuskan dengan ungkapan '"naskh al-nushush bi  al-
mashlapat” % "Kaedah" ini secara paradigmatik ingin menyatakan bahwa nash-nash
apapun, baik dalam al-Qur'an, al-Hadith dan nash-nash lainnya dapat dibatalkan oleh
mashlapat. Artinya, nalar mashlapat lebih kuat dijadikan sebagai hujjah daripada nalar
teks (nash). Persoalannya, jika yang menjadi acuan adalah mashlapat, siapa yang
berhak mendefinisikan dan memiliki otoritas untuk merumuskannya?

Dalam hal ini, terlebih dahulu harus dipilah antara mashlapat individual
(subjektif) dan mashlahat yang bersifat kolektit. Mashlahat yang bersifat individual
(subjektif) adalah mashlapat yang menyangkut kepentingan individu, orang per orang,
dan terpisah dengan kepentingan orang lain. Karena sifatnya subjektif, maka yang
berhak menentukannya adalah pribadi yang bersangkutan.4® Sedangkan mashlahat
yang bersifat sosial-objektif yang menjadi kepentingan orang banyak, maka otoritas
yang memberikan penilaian adalah orang banyak juga melalui mekanisme syura
untuk mencapai konsensus (7d'). Sesuatu yang telah menjadi konsensus dari proses
pendefinisian mashlabat melalui musyawarah itulah hukum tertinggi yang mengikat.
Di sinilah pemecahan masalah bersama cukup menentukan,” dan inilah yang

dimaksudkan oleh al-Qur’an:
48 . :
o o9 R yalg
“Sedang urusan mereka diputuskan dengan musyawarah antara mereka”.

Sering disinyalir bahwa mashlapat yang diandaikan oleh manusia adalah
mashlapat yang semu dan relatif, sementara mashlahat yang ditetapkan Tuhan melalui
bunyi teks-teks harfiah nash adalah kemaslahatan hakiki. Manusia tidak memiliki
otoritas untuk mempertanyakan dan menggugat kemaslahatan literal teks dan
kewajiban manusia adalah mengamalkan dan mengimaninya secara sepenuh hati.*
Padahal, lanjut Mugsith, sebagai spirit dari teks (wushish) al-Qur’an, kemaslahatan
dapat berfungsi untuk mengontrol balik dari keberadaan teks dengan menganulir
beberapa teks yang sudah tidak relevan. Dengan cara ini, cita-cita kemaslahatan akan
senantiasa berkreasi untuk memproduksi formulasi teks keagamaan baru di tengah
kegamangan dan kegagapan formulasi dan teks keagamaan lama.>

Pertanyaanya selanjutnya adalah bagaimana kalau terjadi pertentangan antara

mashlapat  dengan  mash. Kalau menggunakan paradigma wshil al-figh, yang

#Ibid.

4Ibid., 362.

#7Ibid.

*al-Qur'an, 42: 38.

“Mugsith, "Merancang (Kaidah), 362.
50Ibid. 362-363.

132 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Mutawali, Magashid al-Syari’ah: 1ogika Hukum Transformatif

dimenangkan (yang diambil untuk dijadikan argumen) adalah zash. Karena dalam
nash itu sendiri sudah mencakup mashlapat. Kalaupun mashlabat yang diambil atau
dimenangkan, mashlabat itu adalah mashlapat yang tidak bertentangan dengan nash
terlebih lagi nash itu termasuk dalam nash yang gath'i al-dililah wa tsubiit (yang pasti
penunjukkan dan ketetapannya).>® Menurut Mugsith, yang dimenangkan adalah nalar
mashlapat atau mashlahat mempunyai otoritas menganulir teks-teks suci. Hal ini dapat
diketahui dari pembatalan demi pembatalan terhadap sejumlah ketentuan hukum
Islam yang dikenal dengan istilah nasikh-mansikh dan semua pelajar Islam mesti tahu
cerita tentang penganuliran beberapa gyari’ah Islam yang dipandang tidak lagi
bersendikan kemaslahatan.>?

Karena itu, tidak mustahil bahwa sesuatu yang bernilai mashlahat dalam suatu
tempat dan waktu tertentu, kemudian berubah menjadi mafsadat dalam suatu ruang
dan waktu yang lain. Menrut Mugshit, bila kemaslahatan dapat berubah karena
perubahan konteks, maka dapat saja Allah menyuruh berbuat sesuatu karena
diketahui mengandung mashlapat, kemudian Allah melarangnya pada waktu
kemudian karena diketahui di lapangan aturan-aturan tersebut tidak lagi
menyuarakan kemaslahatan.>®> Untuk memperkuat argumen ini, Mugshit mengutip
pendapat Ibn Rushd yang mengatakan, bahwa hikmah (kemaslahatan) itu
merupakan saudara kandung dari syari'ah-syari'ah yang telah ditetapkan Allah swt.>*

Dengan demikian, kemaslahatan yang merupakan realisasi dari maqdshid adalah
fondasi paling pokok dari setiap perundang-undangan syari'ah Islam. Ini bukan
karena ajaran Islam yang memang perlu dicocok-cocokkan secara oportunistik
dengan perkembangan kemaslahatan, melainkan tuntutan kemaslahatan itu secara
objektif mengharuskan demikian, dan inilah yang disarankan oleh ‘Izz al-Din Ibn
'Abd al-Salam dengan mengatakan, “seluruh ketentuan agama diarahkan untuk
sebesar-besarnya kemaslahatan umat manusia”.%> Jadi, kemaslahatan merupakan
ajaran agama yang fundamental, tidak berubah, dan universal. Sementara wujud
pelaksanaan cita kemaslahatan itu merupakan perkara agama yang fushil/ (cabang),
schingea bisa berubah-ubah mengikuti perubahan alur sejarah dan peradaban.
Sebagai yang wushiil, teks-teks agama yang demikian tidak boleh diubah dan dianulir.>¢

SiLihat. al-Zuhayli, Ushil al-Figh, 2, 801.

52Mugsith, "Merancang (Kaidah), 363.

53]bid.

sIbid. 363.

55Ibid. 364. Bandingkan. al-Raysani, Nagbariyat al-Magdshid, 67.
56Mugsith, "Merancang (Kaedah), 364.

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 133



Mutawali, Magashid al-Syari’ab: ogika Hukum Transformatif

Hal yang perlu mendapat perhatian bahwa #nasakh tidak dapat dilakukan
terhadap teks-teks universal, ajaran mana telah melintasi ruang dan waktu, mengatasi

pelbagai etnis dan keyakinan® seperti ayat yang berbunyi:
28 Jually 19685 o (il ( ekeS> 1319

“Apabila kamu memberikan keputusan hukum di antara manusia, maka putuskanlah dengan
penuh keadilan”.

llaai T e ng 8 oyliid @Sy Yo I wdlly el i o) (ytag 8 1956 Igial cad Il Ly
2 Osken Loy s dll o] Al pasly ssaall oyl sa lglac)

“Hai orang-orang yang beriman, hendaklah kamu jadi orang-orang yang selalu menegakkan

(kebenaran) karena Allah, menjadi saksi dengan adil. Dan janganlah sekali-kali kebencianmu

terhadap suatu kaum, mendorong kamu untuk tidak berlaku adil. Berbuat adillah, karena

keadilan itu lebih dekat kepada takwa. Dan bertakwalah kepada Allah, sesungguhnya Allah

Maha Mengetahui apa yang kamu kerjakan”.

Avyat-ayat yang berkaitan dengan keadilan dan kemanusiaan tersebut disebut
sebagai “@l-ayit al-a'li gimdtan” atau “al-ayat al-ushiliyat” (ayat-ayat yang fundamental),
atau wshil al-Qur'an, dan berkedudukan tinggi. Ayat-ayat seperti ini tidak boleh di-
nasakh®® karena me-nasakh ayat-ayat yang demikian itu, bukan saja berseberangan
dengan semangat dasar Islam awal, melainkan juga bertentangan dengan logika
nasakh sendiri.! Sedangkan ayat-ayat yang berkaitan dengan mu'dmalah yang bersifat
teknis seperti yang terdapat dalam al-Qur'an disebut sebagai “@/-aydt al-adni gimatan”
atau  ‘“@l-ayat al-furi'ivah” atau “figh al-Qur'dn” misalnya, ayat-ayat yang berkaitan
dengan hudiid atau "ugiibah, bilangan waris dan sejenisnya. Semua ayat yang termasuk
dalam kategori ini terbuka kemungkinan untuk di-nasakh, sekiranya tidak efektif lagi
sebagai sarana untuk mewujudkan kemasalahatan. Karena dalam sejarahnya, nasakh
hadir untuk terus-menerus memperbaharui teks-teks agama yang tidak lagi
merepresentasikan prinsip dasar Islam.®> Dengan demikian, dapat ditarik suatu
pemahaman bahwa posisi otoritatif mashlapat menjadi begitu dominan dalam
menetapkan ketentuan hukum Islam, meskipun ketentuan hukum itu telah
mendapatkan justifikasi #zash al-Qur'an. Ahmad Khalaf Allah dalam bukunya "a/-
Harakah al-Isiamiyah al-Mu'ashirah" seperti dikutip Jamal Sulthan yang mengatakan,
"Mashlahat tidak hanya berubah-ubah mengikuti zaman pada perkara-perkara di

57Ibid.
*®al-Qur'an, 4: 58.
*% al-Qur'an, 5: 8.
60Lihat. Amir Syarifuddin, Usa/ Figib, 1, (Jakarta: Logos, 1999), 213-214.
stMugsith, "Merancang (Kaedah), 364.
2Mugsith, "Merancang (Kaedah), 365.

134 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Mutawali, Magashid al-Syari’ah: 1ogika Hukum Transformatif

mana tidak ada nash, tetapi juga kadang-kadang berubah pada perkara-perkara di
mana ada nash".3

Menurut Hasbi ass-Shiddiqiey, al-Qur’an dan al-Sunnah tidak menerangkan
hukum-hukum yang disertai oleh keterangan yang menunjuk kepada keabadiannya
itu akan di-nasakh. Setiap hukum yang akan di-nasakh, tentulah tidak akan disertai
dengan keterangan yang menunjuk kepada keabadiannya. Dan nasakh itu pula tidak
mengenal nash-nash yang mengandung hukum asasi yang tetap berlaku untuk segala
zaman.* Penjelasan Hasbi tersebut memberi pemahaman bahwa objek hukum yang
dapat di-zasakh adalah hukum-hukum yang bersifat j#3'2. Artinya, suatu nasakh hanya
berlaku terhadap ketentuan-ketentuan yang bersifat parsial-partikular, bukan hukum-
hukum yang bersifat universal. Dengan kata lain, ayat-ayat yang partikular adalah
ayat-ayat hukum yang di Madinah dan yang universal adalah ayat-ayat hukum yang di
Makkah. Hasbi dengan mengutip pendapat al-Syathibi menyatakan, “kebanyakan
nasakh dilakukan di Madinah, karena hukum-hukum yang ditumbuhkan di Makkah
bersifat kaedah kwu/liyih. Kaedah kulliyah itu tidak menerima nasakh. Yang menerima
nasakh hanyalah hukum-hukum juz'iyah.”%> Jadi, yang gath'7 itu adalah ayat-ayat yang
kulli, karena menurut al-Syathibi dalil-dalil yang digunakan untuk menetapkan a/-
kulliyah al-kbhamsah termasuk dalil yang gash'/, maka ia juga dapat dikelompokkan
sebagai gath'z.o0

Penting dicatat, meskipun dengan alasan nalar, mwashlapat dapat membatalkan
ketentuan teks-teks yang bersifat partikular (j#z'7) dan demi kepentingan orang
banyak atau sosial-objektif. Masalahnya adalah, mengklaim adanya suatu
kemaslahatan demi kepentingan orang banyak, jelas harus memiliki ukuran-ukuran.
Sebab, bisa jadi dalam kenyataan hidup, suatu kemaslahatan akan dipandang berguna
bagi kebanyakan orang Islam, sementara kelompok yang lain memandang
sebaliknya. Larangan pernikahan beda agama adalah demi menjaga prinsip mwagdshid
(bifzh al-din), sehingga MUI mengeluarkan fatwa pengharaman pernikahan beda
agama. Selain itu, siapa yang menjadi objek kepentingan umum itu, apakah
masyarakat (komunitas) muslim sendiri atau seluruh umat tanpa membeda-bedakan

agama yang satu dengan yang lainnya.

$3Jamal Sultan, Pembaruan Pemikiran Islam Kritik Terhadap 'Pembarnan', ter. Muhammad Syauqi
(Ttp.: Lembaga Konsultasi Pendidikan dan Sosial Islam, 1994), 52.

¢/Hasbi mengatakan, “mengingat bahwa nasakh suatu usaha untuk memperbaiki masyarakat,
maka nasakh itu tidaklah dihadapkan kepada hukum-hukum yang bersifat /i, tetapi kepada
sebagian hukum yang bersifat Zafshili-juzh'7 yang berpautan dengan persoalan-persoalan masyarakat.
Lebih jauh, lihat. Hasbi ash-Shiddiqiey, Pengantar Hukuns Islam, 2 (Jakarta: Bulan Bintang, 1981), 14.

65Ibid. 15.

s6Fathurrahman Jamil, Metode Ijtihad Maglis Tarjib Mubammadiyah (Jakarta: Logos, 1995), 39-40.

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 135



Mutawali, Magashid al-Syari’ab: ogika Hukum Transformatif

Dalam banyak hal, seringkali terjadi kebuntuan dalam memaknai kepentingan
umum. Sebagai contoh adalah bahwa dalam pandangan umat Islam peraturan-
peraturan hukum atau undang-undang yang berwajah syari'ah sebagaimana yang
banyak berlaku di beberapa daerah akhir-akhir ini, oleh sebagian umat Islam
dipandang sebagai kepentingan umum, namun oleh sebagian umat Islam lainnya
dipandang primordial yang tidak mengakomodir kepentingan orang banyak. Dengan
demikian, sulit mengklaim istilah kepentingan umum (washlabat) jika semata-mata
dikembali kepada nalar. Itulah sebabnya, dalam kajian hukum Islam kemaslahatan
harus dikembalikan kepada agama.

Ketiga, “mengamandemen (membatalkan)” ketentuan-ketentuan "dogmatik"
agama yang menyangkut urusan publik baik yang terdapat dalam al-Qur’an maupun
al-Sunnah. Menurut Mugsith, ketika terjadi pertentangan antara akal publik dengan
bunyi harfiyah teks ajaran, maka akal publik berotoritas menyempurnakan atau
memodifikasinya. Penyempurnaan atau modifikasi ini dapat dilakukan dengan zangih
(memilah-milah) yang berupa fagyid bi al-'agl (pembatasan dengan akal), takbshish bi
al-'aql (pengkhususan dengan akal), dan zabyin bi al-'ag/ (penjelasan dengan akal), yang
secara metodologis dirumuskan dengan ungkapan "tangih al-nushish bi al-'agl al-
mutma'"'.67

Untuk mendukung argumennya, Mugsith mengambil contoh kebijakan kedua
ormas Islam terbesar Indonesia, NU dan Muhammadiyah yang tidak setuju dengan
formalisasi syari'ah. Ini artingpa NU dan Muhammadiyah telah men-zangih (mensortir)
ayat al-Qur'an mana yang bisa dan tidak bisa diterapkan. Jadi, al-Qur'an sangat
mungkin untuk di-zangih bahkan di-wasakh. Itulah yang dimaksudkan dengan nasakh
bi al-'agl. Artinya, akal mempunyai kewenangan untuk me-nasakh figh al-Qur'dn yang
dalam ushil alfigh itu diperbolehkan. Kalaupun diklaim adanya akal publik adalah
keputusan bersama seluruh komponen bangsa ini, tanpa melihat agama, ras, dan
aliran pemikiran keagamaan, yang dalam konteks Indonesia adalah Dewan
Perwakilan Rakyat (DPR), menurut penulis lebih tepat. Namun, harus diakui bahwa
akal publik itu sendiri sangat dipengaruhi oleh subjektifitas-subjektifitas individu.
Tetapi, akal publik dibutuhkan untuk menghindari oligarki pendapat atau
otoritarianisme dalam merumuskan dan memecahkan urusan publik.

Di dalam ruang publik tidak boleh ada satu pihak atau golongan dalam
masyarakat yang memaksakan pandangannya pada orang lain, karena mereka
memiliki kedudukan dan derajat yang sama. Otoritas nalar publik hanya berlaku
terhadap ayat-ayat spesifik al-Qur’an maupun al-Hadits yakni ayat-ayat yang bersifat
teknis-partikular seperti ketentuan hukum Jjudid, gishish, ta'zr dan lain-lain, yang

"Mugsith, "Merancang (Kaedah), 365.

136 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Mutawali, Magashid al-Syari’ah: 1ogika Hukum Transformatif

dalam literatur hukum Islam disebut sebagai figh, bukan syari'ah yang sepenuhnya
merupakan respons al-Qur’an terhadap kasus-kasus tertentu yang berlangsung dalam
locus tertentu pula, yakni masyarakat Arab.

Karena itu, ayat-ayat yang termasuk dalam kategori ayat partikular (j#3'7) atau
figh al-Qurdn bersifat relatif dan tentatif, yang pada tataran implementasinya
memerlukan penyempurnaan atau pembaharuan ketika ayat-ayat partikular (figh al-
Qur'an) tersebut hendak diuniversalisasikan tanpa melalui proses ‘Zangzh harus
dihindari. Sebab, membiarkan figh al-Qur'in persis seperti dalam bunyi harfiahnya
akan mengantarkan al-Qur’an pada perangkap yang mematikan spirit dan elan vital al-
Qur'an.®® Dengan demikian, magdshid al-syari'ah bukan saja hanya digali melalui
proses dilacktika antara umat Islam dengan teks al-Qur'an per se (saja), melainkan
juga sebagai hasil dari dialog yang bersangkutan dengan hati nuraninya di satu pihak,
dan interaksi mereka dengan rialitas kehidupan di pihak lain.® Penggalian hukum
yang dihasilkan dari interaksi dengan teks dan juga dengan realitas sosial akan
melahirkan kesadaran bahwa tujuan hukum Islam itu bukan hanya dapat ditarik dari
bunyi teks, tetapi juga dari kesadaran kemanusiaan yang diwujudkan dengan
bagaimana menciptakan keadilan, persamaan, kasih sayang, hak asasi manusia dan

pluralisme, yang kesemuanya ini mencerminkan wagdshid al-syari'ah.”

Catatan Akhir

Dengan berpijak pada nilai-nilai tersebut, maka kesimpulan hukum yang
bersifat partikular dapat dianulir dengan hukum yang bersifat universal. Dengan kata
lain, magqdishid al-syari'ah merupakan sumber dari totalitas hukum Islam yang pada
tataran implementatifnya dapat dijadikan sebagai paradigma pengambilan hukum
Islam. Oleh karena itu, sekiranya ada satu ketentuan hukum Islam baik dalam al-
Qur'an maupun al-Hadith yang bertentangan secara substantif dengan waqdshid al-
syari'ah, maka ketentuan hukum tersebut mesti direformasi demi logika magdashid al-
syari'ah.”' Mengakhiri uraian ini, perkenankan saya mengutip pernyatan akademis

Walid Hasyim Kurdi al-Shamidiyi yang menyatakan.
eeaiadl Gy sl gag Loy as¥y Lyd) e o bwlgdl e KL oo 5Ll dndag
Md iiysg dbolys e Sl Juall e wsl> ALY ) 7,5l o 3] 40 el gl

8Mugsith, "Merancang (Kaedah), 366.
©Ibid., 357.

70Ibid.

1Ibid. 356-357.

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 137



Mutawali, Magashid al-Syari’ab: ogika Hukum Transformatif

e g Uad¥ly cuadl pasd gagdl zpadl (e 48 Leld il (8, b (3 Lol Andl Axlian
"2 s5eidly sl £l (e dudledd P Cayle (3 Laly slall J) 45 39501
Daftar Pustaka

Abd al-Qadir "Awdah, a/-Tasyri" al-Jind't al-Islami Mugdrandn bi al-Qandin al-Wadl', 1, (Beirut:
Muasasah al-Risalah, 1992), 652-653.

Abd. al-Rahman Shalih Babakar, a/-Magashid al-Syari’ah al-Islamiyah, (Ttp. Tp.2002), 17.

Abdul Mugsith Ghazali, "Merancang (Kaidah) Ushul Fikih Alternatif”, 358..

Abi al-Hasan ‘Ali bin Ahmad al-Wahidi, Asbab al-Nuzil, tahqiq, al-Sayid al-Jumayli (Beirut:
Dar al-Kitab al-'Arabi, 1991), 159.

Abt Ishaq al-Syathibi, a/-Muwifaqat fi Ushil al-Syari'ah, 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-'Timiyah,
tt), 297. Lihat. Muhammad Thahir bin ‘Asydr, Magéshid al-Syari'ah al-Islimiyah (Kaito:
Dar al-Salam, 2005), 19-20.

Adian Husaini, dalam Is/am Liberal, Sejarah, Konsepsi, Penyimpangan dan Jawabannya (Jakarta:
Gema Insani Press, 2002),

Ahmad Minhaji, Hukum Islam Antara Sakralitas dan Profanitas: Perspektif Sejarah Sosial
(Yogyakarta: UIN-Sunan Kalijaga, 2004), 54.

Ahmad Raisuni, Nadbariyyat al-Magashid ‘Inda al-Imam al-Syathibi, 44.

Ahmad Wafaq bin Mukhtar, Magashid al-Syari’ah ‘Inda al-Imam al-Syafi’i, (Kairo: Dar al-
Salam, 2013), 91.

Al-Zuhayli, Ushil al-Figh al-Islami, 1 (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986), 273.

Amir Syarifuddin, Us«/ Figih, 1, (Jakarta: Logos, 1999), 213-214.

Asmuni Th, “Studi Pemikiran al-Maqashid: Upaya Menemukan Fondasi Ijtthad Akademik
yvang Dinamis”, dalam Jurna al-Mawarid, Edisi XIV, 2005, 157.

Fathurrahman Jamil, Mezode Ijtihad Majlis Tarjih Mubammadiyah (Jakarta: Logos, 1995), 39-40.

Hartono Ahmad Jaiz, misalnya, dalam buku Ada Pemurtadan di LAIN (Jakarta: Pustaka al-
Kautsar, 20006);

Hasan al-Turabi, Figih Demokratis dari Tradisionalisme Kolektif Menuju Modernisme Populis, ter.
Abdul Haris dan Zaimul Am (Bandung: Arsy, 2003), 50.

Hasbi ash-Shiddiqiey, Pengantar Hukum Islam, 2 (Jakarta: Bulan Bintang, 1981), 14.

Ibn al-Qayyim, I'lam al-Muwéagi'in ‘an Rab al-‘Alamin, (Bairat: Dar al-Fikr, tt), 652.

Ibn Hazm, al-Ihkdm fi Ushil al-Abkdm, 3 (Beirat: Dar al-Kutub al-'Iiyah, tt.), 530.

Jalal al-Din al-Suyuthi, Asbdb al-Nuzidil al-Musamma Lubdb al-Nugil fi Asbab al-Nuzil (Beirut:
Muassasah al-Kitab al-Tsaqafiyah, 2002), 107.

Jamal Sultan, Pembarnan Pemikiran Islam Kritik Terhadap 'Pembarnan’, ter. Muhammad Syauqi
(Ttp.: Lembaga Konsultasi Pendidikan dan Sosial Islam, 1994), 52.

"2 Walid Hasyim Kurdi al-Shamidiyi “a/-Wasthiyah fi al-Magashid” dalam Majallah Diyali, edisi
48,2011,2

138 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Mutawali, Magashid al-Syari’ah: 1ogika Hukum Transformatif

Khaled Abou el-Fadl, Atas Nama Tuban dari Fikih Otoriter ke Fikih Otoritatif. ter. R. Cecep
Lukman Hakim, (Jakarta: Serambi Ilmu, 2004), xiii.

Luthfi Bashari dalam Musub Besar Ummat Islam (Y ogyakarta: Wihdah Press, 2003).

Menangkal Bahaya JIL. dan Figh Lintas Agama (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2004).

Muhammad Mushtafa al-Zuhaili, Magashid al-Syari’ab, (Ttp. Tp. Tt.), 4

Munawir Sjadzali, "Ijtihad dan Kemaslahatan Umat", dalam Jalaluddin Rachmat ed. Lizzhad
dalam Sorotan (Bandung: Mizan, 1991), 122-123.

Nu’man Jughaim, Thuriq al-Kasyfi ‘An Maqgdshid al-Syari’ah, Cet. 1 (Yordan: Dar al-Nafa’is,
2002), 8.

Nur al-Din bin Mukhtar al-Khadimi, ‘l/mu al-Magashid al-Syari’ah, (Riyadl: Maktabah al-
’Abikan, 2001), 41.

Samih ‘Abd. al-Wahhab al-Jundi, Abammiyah al-Magashid al-Syari’ah al-IslamiyabWa Atsarnba
Fi Fabmi al-Nashshi Wa Istinbath al-Alhukmi, (Damsiq: Muassasah al-Risalah, 20-8),
38-39.

Sharaf al-Din al-Masawi, a/-Nay wa al-Ijtihdd (Beirut: Muassasah li al-A'lami, 1996). 97.

Sumanto al-Qurtuby, Lubang Hitam Agama Mengkritik Fundamentalisme Agama, Menggugat
Islam Tunggal (Y ogyakarta: Rumah Kita, 2005), 32.

Thahi Jabir al-'Ulwani, "Muqaddimah al-Ma'had", dalam Ahmad al-Raystni, Nazhriyat al-
Magdshid 'Tnda al-Imém al-Syathibi (Riyadh: al-Dar al-' Alamiyah li al-Kitab al-Islimi wa
al-Ma'had al-'Alami al-Fikr al-Islami, 1981), 13.

Ulil Abshar Abdalla, "Menghindari Bibliolatri” Tentang Pentingnya Penyegaran Kembali
Pemahaman Islam" dalam Kamaruddin Hidayat dan Ahmad Gaus AF. ed., Negara
dan Civil Society Gerakan dan Pemikiran Islam Kontemporer (Jakarta: Paramadina, 2005),
67.

Walid Hasyim Kurdi al-Shamidiyi “a/-Wasthiyah fi al-Magashid” dalam Majallah Diyali, edisi
48, 2011, 2

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 139



