
  
Volume 6, Nomor 2, Desember 2017  

Print ISSN 2337-3741  

Online ISSN 2579-5287 

 

117 

MAQASHID AL-SYARI’AH:  
Logika Hukum Transformatif 

MUTAWALI 
Universitas Islam Negeri Mataram 

Email: mutawalialhaq99@gmail.com 

 

Abstrak 

Kebutuhan untuk melakukan rekonstruksi ushûl al-fiqh dan memperbarui pemahaman 
fiqh bukan saja didasari oleh kenyataan bahwa ushûl al-fiqh dan fiqh merupakan produk 
suatu zaman, tetapi juga oleh adanya tuntutan yang mendesak dalam konteks realitas 
kehidupan yang penuh keragaman. Tulisan ini mengetengahkan kajian yang apik 
tentang logika transformasi hukum, maqâshid al-syarî'ah. Kajian artikel ini menyebutkan 
bahwa maqâshid al-syarî'ah merupakan sumber dari totalitas hukum Islam yang pada 
tataran implementatifnya dapat dijadikan sebagai paradigma pengambilan hukum 
Islam. Oleh karena itu, sekiranya ada satu ketentuan hukum Islam baik dalam al-
Qur'ân maupun al-Hadîth yang bertentangan secara substantif dengan maqâshid al-
syarî'ah, maka ketentuan hukum tersebut mesti direformasi demi logika maqâshid al-
syarî'ah.  

Kata kunci: maqâshid al-syarî'ah, fiqh, ushûl al-fiqh, syari‟ah, logika hukum Islam, filsafat 
hukum Islam   

Abstract 

The demand to reconstruct the ushûl al-fiqh and to renew the understanding of Fiqh is not only 
based on the fact that both are the products of certain era, but also due to the provision of the urgent 
demand in the context of pluralistic society. This paper presents a thorough study of logic of law 
transformation, maqâshid al-syarî'ah. It is to advocate that maqâshid al-syarî'ah is the source of 
the totality of Islamic law, which in its level of implementation can be used as a paradigm of Islamic 
lawmaking. For this reason, should there be the provision of substantially contradictory Islamic law 
either in the Al-Qur'ân or Al-Hadîth against maqâshid al-syarî'ah, the stipulated law should be 
reformed for the logic of latter. 

Keywords: maqâshid al-Syarî'ah, fiqh, ushûl al-fiqh, sharia, logic of Islamic law, Philosophy of 
Islamic law 

  



Mutawali, Maqashid al-Syari‟ah: Logika Hukum Transformatif  

118 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

Pendahuluan 

Penggunaan teori maqashid dalam kajian hukum Islam dan bahkan dalam kajian 

Islam lainnya, akhir-akhir ini telah menjadi “trend” akademik. Walaupun dan harus 

diakui, diskusi tentang maqashid telah melampui dinamika perkembangan pemikiran 

Islam, terutama dalam kajian hukum Islam. Karenanya, beberapa karya dan tokoh-

tokoh Islam berabad-abad telah mendiskusikannya dengan baik dan apik. 

Kecenderungan tersebut, tampaknya mengingat maqashid menjadi pilihan moderat 

dalam memahami dan mengaktualisasikan hukum Islam di tengah-tengah kehidupan 

umat yang dibingkai oleh berbagai keragaman.  

Pilihan dan atau trend seperti ini tampaknya diinspirasi oleh suatu paradigma 

yang meletakkan maqashid sebagai model pendekatan moderat. Moderatisme 

maqashid tampaknya diakui oleh sejumlah pemikir maqashid, di antaranya adalah al-

Raysuni dalam statement akademisnya menyatakan 

فالجصوووإذا أخات وووورهاوحافيفاا يفط ضوووواافنوووولاعووووالاتاام ووواااموووو اغاا فووووا ااخأخات وووورها ػ   وووواا

امناصووافااياتووونامػطجوواافافجحوووبافطقووس اووووا اخلنطووالاااوجقروووحاوووا ا  سصووو  اا  ووي ا  ٌوووا ا

اخلابعيافىا حنطهامناصاا  1 اخلشارعاو  باخلمصالحاادرءاخلمقا ام يخفا

“Nash-nash (teks-teks), apabila diambil (pemahamannya) dari segi lahir (zhâhir) dan hurup-
hurupnya saja, niscaya akan menyempikan cakupan (ungkapan)-nya dan sedikitlah 
kontribusinya. Dan apabila yang diambil 'illat dan maksud-maksud teks (makna terdalamnya), 
niscaya nash-nash itu akan menjadi sumber pengetahuan yang tidak akan pernah hilang 
maknanya, terbukalah pintu penalaran analogis (al-qiyâs) dan melapangkan pintu 
kemaslahatan (al-istishlâh), serta hukum-hukum itu sendiri akan berlaku secara alami dalam 
merealisasikan tujuan-tujuan al-syâri', menarik mashlahat dan menolak mafsadat.” 

Pernyataan ini menegaskan, bahwa penggunaan teks sebagai metode tetap memiliki 

relevansi, tetapi tidak boleh berlebihan. Artinya ada ruang dimana teks niscaya tetap 

dijadikan sebagai perangkat metodologis pemahaman terhadap ajaran Islam.  

Sungguh pun demikian, penggunaan metode tekstual dalam kajian hukum 

memunculkan kegelisahan tersendiri dikalangan para sarjana hukum Islam. 

Kegelisahan akademis ini muncul ketika mempelajari fiqh dan atau ushul al-Fiqh 

adalah “jarangnya” penggunaan maqashid dalam memahami hukum Islam, dan 

kegelisahan ini tampak begitu kentara dari pernyataan Thahâ Jâbir al-'Ulwânî, dalam 

muqaddimah buku Nazhriyat al-Maqâshid 'Inda al-Imâm al-Syâthibî seperti dikutip 

Ahmad al-Raysûnî, mengatakan, “kita menyadari bahwa (banyak) karya dan 

pemikiran dalam hukum Islam, namun sebagian besar menampakkan kevakuman 

dan kelemahan dalam membangun kehidupan dan kreativitas.  

                                                                 
1
Ahmad al-Raysûnî, Nazhriyat al-Maqâshid 'Inda al-Imâm al-Syâthibî (Riyâdh: al-Dâr al-

'Âlamiyah li al-Kitâb al-Islâmî wa al-Ma'had al-'Alamî al-Fikr al-Islâmî, 1981), 360.   



Mutawali, Maqashid al-Syari‟ah: Logika Hukum Transformatif  

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 119  

Hal itu terjadi, "karena hilangnya" atau "dihilangkannya" ruh atau teori 

maqâshid. Fenomena intelektual seperti inilah yang ditengarai oleh Muhammad 

Thâhir bin 'Âsyûr, seorang sarjana hukum Islam dari Tunisia, sebagai salah satu 

sebab terjadinya kevakuman berpikir dalam bidang fiqh.2 Thâhir bin 'Âsyûr, seperti 

dikutip Thahâ Jâbir al-'Ulwânî, mengatakan: 

يواةا فاواَاخلمناصوواا وةباافووىاياوإداىباوووال قن واءاامػوإفالووجن ات ٌوا اتافػوو  اات و  اماثشوو غج ا 

 3 امس ل اخلحط اخلتياالؼابضااخلقن اءاواةامًثوااامن 

“Mengabaikan maqâshid merupakan (salah satu) sebab (terjadinya) kemandekan besar yang 
dialami para fuqahâ (dalam upaya mengembangankan hukum Islam) dan hilangnya 
penyingkapan hukum-hukum yang bermanfaat, serta membuat orang bosan dengan masalah-
masalah hilah yang menjadi kecenderungan para fuqahâ, baik dalam skala banyak maupun 
sedikit.”  

Kritik 'Ulwânî maupun 'Âsyûr tersebut tidak berarti mengabaikan karya fiqh 

para fuqahâ. Namun mereka melihat adanya kecenderungan pemahaman fiqh yang 

“terlalu” legal formalistik dan terkesan "mengabaikan" dimensi maqâshid. Hasan al-

Turabî bahkan menenggarai gagasan ushûl al-fiqh dan fiqh yang ada selama ini masih 

dalam tataran abstrak. Hasan al-Turabî berkata: 

“Dewasa ini kita perlu mengkaji kembali ushûl al-fiqh dalam konteks hubungannya dengan 
realitas kehidupan. Sebab, produk-produk ushûl al-fiqh dalam tradisi pemikiran fiqh kita masih 
bersifat abstrak dan berupa wacana teoretis yang tidak mampu melahirkan fiqh sama sekali 
dan justru melahirkan perdebatan yang tidak kunjung selesai. Padahal, fiqh dan ushûl al-fiqh 

semestinya terus berkembang dalam menghadapi tantangan realitas kehidupan modern.”  4 

Secara lebih kritis, Akhmad Minhaji juga melihat bahwa apa yang disebut 

sebagai fiqh dan ushûl al-fiqh yang ada selama ini cenderung dianggap sebagai dogma 

yang tidak boleh disentuh nalar, padahal baik fiqh maupun ushûl al-fiqh pada masa 

awal Islam amat dinamis dan berkembang. Lebih jauh, Akhmad Minhaji 

mengatakan: 

“Memang sangat disayangkan karena dalam perjalanan sejarahnya, fiqh yang semula berupa 
ilmu beralih menjadi dogma. Akibatnya, pemikiran fiqh (juga ushûl al-fiqh) yang pada masa 
awal Islam amat dinamis dan berkembang sedemikian rupa sesuai dengan perkembangan 
masyarakat kemudian berubah menjadi sebuah dogma yang harus dihafal, dipertahankan, dan 
diikuti apa adanya. Pemahaman dan pemikiran hukum Islam (fiqh) yang merupakan hasil 

                                                                 
2Lihat. Thahâ Jâbir al-'Ulwânî, "Muqaddimah al-Ma'had", dalam Ahmad al-Raysûnî, Nazhriyat 

al-Maqâshid 'Inda al-Imâm al-Syâthibî (Riyâdh: al-Dâr al-'Âlamiyah li al-Kitâb al-Islâmî wa al-Ma'had 
al-'Alamî al-Fikr al-Islâmî, 1981), 13.  

3
Ibid. Lihat. Nu‟mân Jughaim, Thurûq al-Kasyf i „An Maqâshid al-Syarî‟ah, Cet. 1 (Yordan: Dâr al-Nafâ‟is, 

2002), 8.  
4Hasan al-Turabi, Fiqih Demokratis dari Tradisionalisme Kolektif Menuju Modernisme Populis, ter. 

Abdul Haris dan Zaimul Am (Bandung: Arsy, 2003), 50. 



Mutawali, Maqashid al-Syari‟ah: Logika Hukum Transformatif  

120 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

kreasi manusia yang bersifat dinamis, relatif, dan profan beralih menempati posisi syarî'ah 

yang bersifat absolut, suci dan sakral (taqdîs al-afkâr al-dinî).”5 

Perspektif akademis di atas, menyiratkan suatu tuntutan untuk melakukan 

kajian ulang terhadap ushûl al-fiqh dan fiqh itu sendiri. Kebutuhan untuk melakukan 

rekonstruksi ushûl al-fiqh dan memperbarui pemahaman fiqh bukan saja didasari oleh 

kenyataan bahwa ushûl al-fiqh dan fiqh merupakan produk suatu zaman, tetapi juga 

oleh adanya tuntutan yang mendesak dalam konteks realitas kehidupan yang penuh 

keragaman. 

Maqashid; Genealogi Akademik dan Metodologis 

Diskursus tentang maqâshid, secara geneologis dapat dilihat dari dua sudut; 

normativitas dan historisitas. Sudut normativitas di sini adalah bahwa seluruh isi al -

Qur‟ân dan al-Sunnah, semuanya mengandung maksud, baik yang bersifat umum 

maupun yang khusus. Karena itu, dapat dikatakan bahwa seluruh rangkaian nash-

nash, baik al-Qur‟ân maupun al-Sunnah dapat ditemukan maqâshid-nya, terutama 

ayat-ayat maupun hadis-hadis hukum (al-Nushush al-Syar‟iyah). Dengan kata lain, 

sesungguhnya maqâshid syari‟ah sebenarnya sudah ada sejak nash al-Qur‟ân diturunkan 

dan al-Hadis disabdakan oleh Nabi. Karena maqâshid syari‟ah pada dasarnya tidak 

pernah meninggalkan nash, tetapi selalu menyertainya, yang terhimpun dalam ayat:  

 ا 6 امااتر  جاوا فار ا ال ػالماة

Menafsirkan ayat di atas, al-Zuhaili berkomentar:  

اياوؼا اعػووافىافووياافوو ااخ وا اخلحًاوو امووخا ر وواَاخلي وو اا تواخَاخلًسووبطالطنووإ اخلجووالااوالنسوولا

لنوااتر وو جاار و جااوالب،جوواهطااتتالجواامػوو اخلًسوا ااخلماوو خةالطنووإ ااخلػواَااس ووسنام طافنواَاعػووافى ا

خلنووياةااطاثووباووااللهةا اعػووافىاا طقو خلجوالااوالنسولطااتتالجووااخلحافواافطوو اوو لاا ووافااامجوافؼال جوالا

 ةافووورخاخلنوووياةالضوووا ال توووياشووووياتموووإ طااوةشوووياخلمووو مجاةاخلوووورفخا شوووٌ اغوووا اا وووام طافنووواَاعػووووافى ا

ووووا ااتلطاأ خطااتةاخلووورفخافاف مجوووإةاووووال ي اتغسووواتاال وووباغووورخوأ خاىباووووأ طايػا وووإةاخلصوووالحاهاتةال وووباتيووويأ

 7 ااغاواألٍامخاونط افياعاخلػنطا اا فااة
Dan, masih lagi ayat-ayat lainnya, seperti dalam “QS. al-Hadid, 25”, “QS. al-

Isra‟, 10”, “QS. al-An‟am,125”, “QS. al-Nisa', 65” dan ayat-ayat lainnya. Berbagai 

informasi Qur‟ani tentang maqâshid tersebut terus diaktualkan oleh Nabi Muhammad 

saw. sebagai bentuk riil dari posisi beliau sebagai pembawa risalah Islam, baik dalam 

bentuk perkataan, perbuatan dan taqrir beliau. Nabi yang menyatakan, “Sesungguhnya 

                                                                 
5Akhmad Minhaji, Hukum Islam Antara Sakralitas dan Profanitas: Perspektif Sejarah Sosial 

(Yogyakarta: UIN-Sunan Kalijaga, 2004), 33-34. 
6QS. al-Anbiya‟ : 107  
7
Muhammad Mushtafa al-Zuhaili, Maqashid al-Syari‟ah, (Ttp. Tp. Tt.), 4   



Mutawali, Maqashid al-Syari‟ah: Logika Hukum Transformatif  

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 121  

Allah mengutusku untuk memberi kemudahan, dan bukan mempersulit.”
 

Visi prophetis 

maqashid ini kemudian diteruskan oleh para sahabat beliau, ketika mereka tidak 

menemukan nash baik dalam al-Qur‟an maupun terhadap suatu masalah baru, 

dengan cara mereka ber-ijtihad mencari hikmah-hikmah dan alasan di balik ayat 

maupun hadis yang menerangkan tentang suatu hukum yang dapat diwariskan 

kepada generasi sesudahnya. Menggambarkan kenyataan ini, Samih „Abd. Al-

Wahhab al-Jundi, berpendapat: 

اخلتووويا صووو نافووىاغ وووااخل وووحاو ايػ ووونا  ةاخلحايوو المػيفووو ات ٌوووا اخلشووياػ افوووىاخلمسوووا  ااخلجووإخدَ

اموومضبافبحنوووإةاغووخاخلمناصوووا ااألووٍا ػووواا قوويلاخلػ اووواءافووىاتتحووواءا ر ا ػووااخعسووواعارمػوو اخلاالووو 

  و مط  افقووهاغ وااخلجبووإ اياتوناخلمسووا  ااخلمػحو ها اووي اغىوىار ووإَا اصو  ا اغ طوو اا وو با

و،جاووااتصووب اخل ووحاو اف  ضووااةااوبحنووإةا ػووااافا ووو اصوو  ا اغ طوو اثووبافا وو اةا فووىاخل شوواارافطاووواا

اوطووومضب افوووالجحيخهاموس قووو اا ف وووا امسقاا ووو  افٌووواةافاووووااموووخاخلجحي فوووىامناصوووااخلشوووياػ المػيفوووو 

ت ٌووا اخلمسووا  اخلجادلووو اناموواايووواةاخي ضووادفبافنوووإ اغىووىات ووقامسجإغووو ا  اووؼاوووواةاخلجنوو ااخلػنووو ا

ابووواةاخلافلوووو اخل لإوووو ااخلحافيووووو ال وووجم اامنصووووالاا ًاسوووو اموووخاخ ووووسحبا اخلحًوووبامبا ووووي امووووخا

خلووووالط  ااخ سو صوووو اوايونوووو اخلحاووووو اا لحووووالاغىووووىاتحووووا يلاات وووووباف  ااخلسووووويو اغىووووىاتصوووووإل ا

فووووىاألوووٍامناصوووااخلشووووياػ اامصوووالحاخلز ووووه اغوووام اةاغىوووىا دلوووو اخلسػوووار اووووواةااتيجا ووو  امووويخغاةا

خلجصووووإذاا دلوووو  امووووويبحاةاووووواةاميخ ووووباخلمصوووووالحااخلمناصووووااتقسوووو ا افٌووووواةاخلجحوووويا فووووىاخلمناصووووواا

خلشيغط امخامب  باتميخم ااايواخاامسو جاخاعويارواالمػال و امواتدريإلاموخاتاعواعاامحواثاهاات واا

   8 اتيافافسباخ سحبا ا  ٌا ا فابضاخلشيا ااخلمػارفا ي ضادف اخل

Fenomena ini tampak dari ijtihad 'Umar bin al-Khaţţâb,9 Di antara ijtihad 

'Umar adalah, pertama, 'Umar tidak membayarkan zakat kepada kaum mu'allaf dan 

menolak membayarkannya kepada mereka, padahal al-Qur‟ân secara eksplisit 

menegaskan perintah pembayaran tersebut; Kedua, tidak menerapkan hukum potong 

tangan bagi pencuri, padahal al-Qur‟ân secara tegas memerintahkannya; Ketiga, 

'Umar tidak membagikan harta rampasan perang. Tindakan 'Umar ini, menurut 

Sumanto al-Qurtubi, membuktikan bahwa sejak detik pertama kehadiran Islam, 

ajaran Islam sudah mengalami proses rasionalisasi, sekularisasi, dan adaptasi dengan 

kebudayaan setempat.10 Dari realitas sejarah di atas, tampak bahwa hubungan antara 

                                                                 
8
Samih „Abd. al-Wahhab al-Jundi, Ahammiyah al-Maqashid al-Syari‟ah al-IslamiyahWa Atsaruha 

Fi Fahmi al-Nashshi Wa Istinbath al-Alhukmi,  (Damsiq: Muassasah al-Risalah, 20-8), 38-39.  
9Munawir Sjadzali, "Ijtihad dan Kemaslahatan Umat", dalam Jalaluddin Rachmat ed. Ijtihad 

dalam Sorotan (Bandung: Mizan, 1991), 122-123. 
10Sumanto al-Qurtuby, Lubang Hitam Agama Mengkritik Fundamentalisme Agama, Menggugat 

Islam Tunggal (Yogyakarta: Rumah Kita, 2005), 32. 



Mutawali, Maqashid al-Syari‟ah: Logika Hukum Transformatif  

122 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

praktek maupun pendapat shahabat dengan maqâshid al-syariah begitu kental, 

sebagaimana diurai oleh Nur al-Din bin Mukhtar al-Khadimi, berikut ini:  

ضباموووووااخلصوووو  اوووووواةاخلمناصووووواااموووووإَاخل وووووحااها ًاوووووخافوووووىاتةاتموووووإخَاخل وووووحاو اافسووووواافبااتمحوووووط 

 حوواجناخغسبووواراخلمناصووواااميخغ ضوووا ا وووإخءاواوووااصوووي إخاووو اموووخاايوووإ اسلسقووواها فوووىافووورلاخلمناصووواا

اخلػاوو ابضوووا اتااوا قوووام باغىوووىاخلمناصوووااخلموس قووو اخلتوووياتاووهابضوووااخلنوووياةاخلًووويوباتااخلتوووياو،ج ضووواا وووج ا

 11 اخلي إَاص  ا اغ ط اا  بامإفاافػ اا نيويخ
Namun demikian dan sebagai catatan, apa yang dilakukan 'Umar tersebut 

mendapat kritikan tajam al-Mûsawî yang menyatakan bahwa tindakan 'Umar benar-

benar telah melakukan penyimpangan atas naş-naş al-Qur‟ân. al-Mûsawî mengatakan: 

خلحًووطباافوورخاماوواافا ووو فاافافافوقووأاتةاخلووجماغىووىا غاووا ضباما وووهاا   موو ايىوويافووىاخلووورىيا

تاامػ ووو ا شوووإلاامووواا فا سووو ااةاموووخا اا--اخلحووواَافووورلا-- ووةض افطووو ااالووو،قالجوووااتةاثػس وووولامنطووواخا

 12 اعػافىاتاامخار إل اال،قاثا امخا  ااة
“Sangat jelas bahwa naşh telah menegaskan untuk membagikan (memberikan) zakat kepada 
mereka. Perintah ini pun jelas disebutkan dalam al-Qur'ân (al-dhikr al-hakîm). Tidak ada 
perbedaan dan tidak ada keraguan. Kami tidak menganggap perintah naşh (untuk 
membagikan zakat itu) sebagai naşh yang terikat (terbatas), atau karena adanya 'illat tertentu, 
kecuali hal tersebut berada di tangan kekuasaan Allah atau Rasul-Nya.” 

Terlepas dari perbedaan pandangan di atas, apa yang dilakukan oleh 'Umar 

tersebut merupakan bukti sejarah yang tidak dapat diabaikan dan sekaligus 

menunjukkan adanya tindakan penalaran bebas terhadap ajaran Islam, dengan 

maksud untuk menemukan kemaslahatan (rûh al-hsharî'ah). Apa yang dilakukan oleh 

para shahabat tersebut digambarkan oleh „Abd. al-Rahman Shalih Babakar, sebagai 

upaya untuk mencari rahasia di balik ketentuan suatu hukum.  

و ا ػوالاصوىىا اغ طو اا و باتمجوواءاغىوىا ويعا  ا  قواءاغىوىامطواد ا مو ا  وو مط اايواءاخل وحا

فسوواراخاغىووىاخلايوووهاخلإخيوووحاخلوور ار ووا اخلي وووإَاصووىىا اغ طوو اا ووو با اصوو اااموواااخي ووو ضبا

مشووواي اخلحطوووا اخلمػنوووا اا وووإخددا فوووا اخلمس ووواد افبووورلإخامصوووار اي وووافبافوووىاخ وووسحبا ا  ٌوووا ا

ت وويخراخل شوياؼافػ اووإخاتيضا وياػ اخلز ووإداا طنجوإخاوسحنطووهاخلمناصوااف ضووااارفووؼاا ػوااتةاافنووإخاغىوى

خلحووويناغوووخا موووو اا ا  وووااغىوووىاخلووووجق اخلنوووإوباو يسوووياخلاوووويلاات ٌام وووااىاوووااخغسنووووااخاتيضووواال،سوووونا

ياوإدخاغىووىاخلجصووإذا توواا إمووؼاخلجوالاافووىاخلحووطهااخلحوويناخلوور ات  وواخلمووإفىاغاايوو اتتوو اميفووإعا

 13امإعإعاغمضب

                                                                 
11

Nur al-Din bin Mukhtar al-Khadimi, „Ilmu al-Maqashid al-Syari‟ah, (Riyadl: Maktabah al-
‟Abikan, 2001), 41.  

12
Sharaf al-Dîn al-Mûsawî, al-Naş wa al-Ijtihâd (Beirut: Muassasah li al-A'lamî, 1996). 97.  

13„Abd. al-Rahman Shalih Babakar, al-Maqashid al-Syari‟ah al-Islamiyah,  (Ttp. Tp. 2002), 17. 



Mutawali, Maqashid al-Syari‟ah: Logika Hukum Transformatif  

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 123  

“Kedatangan para sahabat setelah Rasul Allah saw adalah sebagai penjaga hukum Allah, 
peminmpin umat dan mereka bertindak sesuai dengan cara yang jelas, seperti yang digariskan 
oleh Rasul Allah, khususnya. Dan, mereka pun menghadapi berbagai problem kehidupan, 
dan berbagai peristiwa baru yang terjadi. Karenanya, mereka berusaha semaksimal mungkin 
dalam melakukan penyimpulan hukum setelah mereka menermukan rahasia-rahasia hukum. 
Mereka sadar, bahwa hukum Islam adalah hukum yang abadi, dan mereka menyakini tujuan-
tujuan yang tertuang di dalamnya, menghilangkan kesulitan serta mengarahkan menuju cara 
yang benar dengan metode yang mudah. Mereka juga meyakini bahwa pemahaman terhadap 
syari‟ah tidak hanya bertumpu pada nash-nash yang “kering” sehingga akan terjatuh pada 
kesulitan. Padahal Allah swt telah menjelaskan bahwa ajaran Islam adalah ajaran yang mudah 
dan tidak menyulitkan.” 

Begitu pula ketika masa tabi‟in, mereka bergerak dan melangkah pada jalan 

yang telah dilalui oleh para sahabat dalam menggunakan maqâshid syariah untuk 

menyelesaikan masalah-masalah baru pada masa ini masih sama dengan masa 

sebelumnya. Hanya saja, paradigma tidak dibarengi dengan kesadaran untuk 

membukukan ilmu ini sehingga menjadi khazanah umat berikutnya agar mudah 

dipelajari. Dengan demikian, fakta historis yang diperankan oleh para shahabat dan 

tabi‟in dalam mengaktualisasikan maqashid benar-benar menjadi realitas sejarah 

dinamika intelektul sekaligus epistemologi hukum Islam.  

Selanjutnya, eksistensi maqashid mendapat perhatian para pemikir Islam seperti 

al-Hakim al-Tirmidzi, seorang sufi yang filsuf, melalui bukunya yang berjudul “al-

Shalatu wa Maqasiduha”, “al-Haj wa Asraruhu”, “al-„Illah”, “„Ilal al-Syari‟ah”, “„Ilal al-

„Ubudiyyah” dan “al-Furuq.” Selanjutnya diteruskan oleh Abû Manshûr al-Maturidi (w. 

333) terutama melalui karyanya yang bertitelkan “Ma‟khad al-Syara‟” lalu muncul Abu 

Bakar al-Qaffal al-Syasi, seorang intelektual hukum Islam generasi awal di kalangan 

mazhab al-Syafi‟i, melalui karyanya berjudul “Ushul al-Fiqh” dan “Mahasin al-Syari‟ah.” 

Setelah berlalunya diskusi maqâshid di tangan imam al-Qaffal, muncul salah seorang 

ulama bermazhab Maliki, yaitu Abu Bakar al-Abhari, dan karya terpenting beliau 

adalah “Kitab al-Ushul”, “Ijma‟ Ahl al-Madinah”, “Masalatu al-Jawab wa al-Dala‟il wa al-

„Ilal” dan yang terakhir inilah yang mendiskusikan tentang maqâshid.14  
Pasca al-Abhari, diskursus maqâshid diteruskan oleh imam al-Baqillani (w. 403), 

dengan ornamen-ornamen baru dan lompatan signifikan dalam ushul fiqh dengan 

memperluas ruang lingkup ushul al-fiqh secara konprehensif dan sampai pada level al-

tamazzuj (akulturasi) dan al-tafa‟ul (perkawinan) dengan ilmu kalam.15 Karya beliau 

yang berjudul Mas‟alah al-Jawab wa al-Dalail wa al „Illah dan al-Taqrib wa al-Irsyad fi 

Tartib Thuruq al-Ijtihad.
16  Setelah itu, Imam al-Syafi‟i (W. 204 H) melalui karyanya 

                                                                 
14Ahmad Raisuni, Nadhariyyat al-Maqashid „Inda al-Imam al-Syathibi, 44. 
15Asmuni Th, “Studi Pemikiran al-Maqashid: Upaya Menemukan Fondasi Ijtihad Akademik 

yang Dinamis”, dalam Jurna al-Mawarid, Edisi XIV, 2005, 157.  
16Ahmad Raisuni, Nadhariyyat al-Maqashid „Inda al-Imam al-Syathibi, 46.  



Mutawali, Maqashid al-Syari‟ah: Logika Hukum Transformatif  

124 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

yang sangat populer “al-Risalah.”17 Bahkan Ahmad Wafaq  Imam al-Syafi‟i sebagai 

orang pertama yang meletakkan maqâshid.  

ا غاال وواامووخاتفوبا وويا اسي ضوواداىاواات ووارا لطوو اأىويا ػوو ا صوإلطاةاتةاف ووبامناصووااخلشوياػ ا

مووخاخلػ اواءاىمموا اخلحويماةااخللاخفويااخلػوااووخاغبووااخلسو  اا نوهاخلوافخاخلسوبٌهااخووخا طاطوو ا غواد

اخلشوا يي الًججواات ووااتةا موا اخلشوافعياموواا وبن بافوىاألووٍاايػو اخغسبوارامناصووااخلشوياػ امووخا

 18 ااخلنطالاافىاخلتو ،بتغىىاميخ با ي ضادا تاامام ااغىىا يااعا

Selanjutnya adalah Abu Bakar Muhammad al-Qaffal al-Kabir (W. 365 H), 

melalui “Mahâsin al-Syariah” sebuah karya yang mendapt pujian dari Ibnu al-

Qaiyim,19 Imam Haramain (W. 478 H) melalui kitabnya “al-Burhan” dengan konsep 

"al-ghardlu" dan "al-aghrâdlu," Imam al-Ghazali (W. 505 H) melalui "Syifa' al-Ghalil" 

dan al-Mustashfa min 'Ilm al-Ushul"20 imam al-Râzi (w. 606 H), “al-Mahshul,” Imam al-

Âmidi (w. 631 H) melalui “al-Ihkam fi Ushul al-Ahkâm”, „Izz al-Din bin „Abd. al-

Salam (w. 660 H), dalam “al-Qaw‟id al-Ahkam fi Mashalih al-Anam.”21 Imam al-Qarafi 

(w. 684 H) dalam “Nafais al-Ushul”, “Syarh al-Mahshul”, “al-Furuq”, “al-Ihkam fi 

Tamyiz” “al-Fatawa „an al-Ahkam wa Tasharruf al-Qadhi wal Imam.” imam najam al-din 

al-thûfi (w. 716 H), melalui konsep maslahat-nya teleh menyeretnya menjadi 

perbincangan krusial dikalangan para ulama melalui “al-Ta'yîn fî Sharh al-Arba‟in.”22 

Ibnu Taimiyah (w. 728 H) dalam “Majmu al-Fâtawâ”, “Minhaj al-Sunnah”, “Bayan al-

Dalil” dan beberap kitab lainnya; Ibnu al-Qayyim al-Jauziyah (w. 751 H), melalui 

“I‟lam al-Muwaqi‟in „An Rab al-„Alamin” dan Imam Syatibi dalam kitabnya al-

Muwafaqat. Sebagai catatan tambahan, bahwa selain di kalangan Sunni yang 

membahas tentang maqâshid, di kalangan Syi‟ah juga terdapat beberapa yang dapat 

disebut di sini, yaitu al-Syaikh al-Shaduq (w. 381H), melalui karya yang bertitelkan 

“‟Ilalu al-Syarai‟ wa al-Ahkam”, yang mengumpulkan riwayat-riwayat tentang “ta‟lil al-

ahkam” dari ulama-ulama Syi‟ah, dan al-„Amiri (w. 381 H) dalam kitabnya “al-I‟lam bi 

Manaqibi al-Islam.”  

Sungguh pun demikian, perubahan yang terus berkembang dan tantangan 

keilmuan yang semakin dinamis, para sarjana Islam pun terus mengembangkan teori 

maqâshid seperti di era kontemporer, Thahir Ibnu „Asyûr (w. 1393 H), melalui 

karyanya yang berjudul “Maqâshid al-Syari‟ah,” „Alal al-Fasi menulis dengan judul 

                                                                 
17Ahmad Wafaq bin Mukhtar, Maqashid al-Syari‟ah „Inda al-Imam al-Syafi‟i,  (Kairo: Dar al-

Salam, 2013), 91. 
18Ahmad Wafaq bin Mukhtar, Maqashid al-Syari‟ah, 86-87. 
19Ahmad Raisuni, Nadhariyyat al-Maqashid „Inda al-Imam al-Syathibi, 43-44. 
20al-Yubi, Maqashid al-Syari'ah wa 'Alaqatuha, 53-54. 
21Ahmad Raisuni, Nadhariyyat al-Maqashid, 57-65. 
22Ahmad Minhaji, Hukum Islam Antara Sakralitas dan Profanitas: Perspektif Sejarah Sosial 

(Yogyakarta: UIN-Sunan Kalijaga, 2004), 54.  



Mutawali, Maqashid al-Syari‟ah: Logika Hukum Transformatif  

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 125  

“Maqshid al-Syari‟ah wa Makarimuha” Ahmad al-Raisuni melalui karyanya yang 

berjudul “al-Maqâshid „Inda al-Imam al-Syathibi,” „Umar Sulayman al-Asyqari yang 

menulis “Maqâshid al-Mukallafin Fima Yuta‟abbadu Li Rabbihi al-„Alamin”; Muhammad 

Sa‟ad bin Ahmad bin Mas‟ud al-Yubi “Maqâshid al-Syari‟ah wa „Alaqatuha bi al-Adillah 

al-Syar‟iyah”, dan “Ithaf al-Maqâshid bi Nazhmi Ahkam wa Qawa‟id al-Maqâshid.” al-

Hakim al-Muthabbib dengan judul “Irsyad al-Qashid Ila Asna al-Maqshid”; Nur al-Din 

bin Mukhtar al-Khadimi yang bertitelkan “al-Ijtihad al-Maqâshid Hujjiyatuhu, 

Dhawabituhu, Majalatuhu”, Musfirin bin „Ali al-Qahthani, “al-Istidal bi Maqâshid al-

Syari‟ah fi al-Nawazil al-Mustajidah”, Dr. Mas‟ud Falusi, “al-Bu‟du al-Mqashidi li al-Waqfi 

fi al-Fiqh al-Islam”, Dr. Sa‟id Fikrah, “al-Tarjih bi al-Maqâshid Dhawabituhu wa Atsaruhu 

al-Fiqhi”, Hammadi al-„Ubaydi, “al-Syathibi wa al-Maqâshid al-Syari‟ah”, Yusuf al-

„Alami melalui “al-Maqâshid al-„Ammah Li al-Syari‟ah al-Islamiyah” „Abd. Al-Rahman 

Shalih Babakar “Falsafah al-Maqâshid fi al-Syari‟ah al-Islamiyah”, Zaynab al-„Ulwani; 

“al-Maqshid „Inda al-Mu‟ashirin”, Walid Hasyim Kurdi al-Shamidiyi; “al-Wasthiyah fi al-

Maqâshid”, Samih „Abd. al-Wahhab, “Ahamiyah al-Maqâshid fi al-Syari‟ah wa Atsaruha fi 

Fahmi al-Nushush wa Istinbath al-Ahkam”, Muahmmad Habib Ibnu Haujah “Syaikh al-

Islam al-Imam al-Akbar Muhammad al-Thahir Ibnu „Asyur Wa Kitabuhu Maqâshid al-

Syari‟ah”, Jasir „Audah menulis dengan judul “Maqshid al-Syari‟ah „Inda al-Syaikh al-

Qardhawi” dan “Maqshid al-Syari‟ah Falsafah Li al-Tasyri‟ al-Islami Ru‟yatun 

Manzhumiyah”; Thaha Jabir al-„Ulwani; “Maqâshid al-Syari‟ah”, Zayd bin Muhammad 

al-Rumani “Maqâshid al-Syari‟ah al-Islmiyah”, dan Jamal al-Din „Athiyah, melalui 

karyanya yang berjudul “Nahwa taf‟ilyah al-Maqâshid.”  

Pendapat-pendapat para ahli-ahli di atas, tentu membuka cakrawala berpikir 

kepada siapa saja yang konsen terhadap konsep kemashlahatan yang hakiki bagi 

kemanusiaan dengan mengedepankan hukum syara' demi moderasi dan 

keseimbangan dalam kehidupan beragama dan bermasyarakat.   

Maqashid; Metode dalam Hukum Islam 

Sebagai suatu metode, maqâshid al-syarî'ah memberikan suatu perspektif 

penalaran dalam memecahkan persoalan hukum Islam, terutama hukum-hukum 

mu'âmalah di tengah kehidupan keagamaan umat yang plural. Untuk sampai kepada 

upaya-upaya tersebut, maka untuk mengimplementasikan maqâshid al-syarî'ah sebagai 

metode penalaran hukum Islam dapat dilakukan dengan beberapa cara berikut ini.  

Pertama, dalam meng-istinbâth (menyimpulkan) hukum Islam yang mesti 

dilakukan oleh seorang mujtahid perlu mempertimbangkan tujuan hukum (maqâshid) 

yang dikandung dalam al-Qur‟ân maupun al-Sunnah, bukan huruf dan aksaranya, 

tetapi tujuan hukum itu sendiri yang harus menjadi aksis utamanya. Dalam hal ini 



Mutawali, Maqashid al-Syari‟ah: Logika Hukum Transformatif  

126 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

adalah bagaimana memahami dan memformulasikan cita-cita etik-moral hukum dari 

suatu ayat, dan bukan semata-mata legislasi spesifik atau formulasi literalnya.23 

Dengan kata lain, maqâshid al-syarî'ah atau cita-cita etik hukum itulah yang harus 

digali dan diperhatikan ketika menetapkan atau mengambil kesimpulan hukum, baik 

yang tertuang dalam ayat atau konteks suatu ayat.  

Namun, konteks yang dimaksud adalah bukan konteks personal yang 

partikular (juz'î) melainkan konteks impersonal yang universal (kullî). Dalam konteks 

ini, bukan sekedar melihat asbâb al-nuzûl (sebab-sebab turunnya ayat) dalam 

pengertian klasik, tetapi maqâshid al-syarî'ah.24 Penekanan terhadap penggunaan 

maqâshid ini diaktualisasikan melalui ungkapan "al-'ibrah bi al-maqâshid lâ bi al-fâzh" 

(yang harus dipegang dalam menetapkan hukum adalah maqâshid-nya, bukan lafaz 

harfiyah suatu teks).25 Jadi, suatu ungkapan (dalam ayat al-Qur'ân dan al-Hadîts) 

yang harus dipertimbangkan adalah keumuman tujuan syarî'ah bukan tergantung 

pada nash-nash (teks-teks) yang spesifik semata. 

Secara epistemologis, tawaran teoretis tersebut bisa diartikan sebagai 

peringatan terhadap penggunaan teks literal yang terlalu berlebihan, sehingga 

mengabaikan substansi teks itu sendiri. Keberpegangan yang berlebihan pada bunyi 

teks akan mengabaikan tujuan teks itu sendiri. Inilah yang dimaksudkan oleh al-

Raysûnî, ketika mengatakan sebagai berikut: 

عووووالاتاام ووواااموووو اغاا فووووا ااخأخات وووورها ػ   ووووااافالجصوووإذا أخات وووورهاوحافيفاا يفط ضوووواافنوووول

امناصووافااياتووونامػطجوواافافجحوووبافطقووس اووووا اخلنطووالاااوجقروووحاوووا ا  سصووو  اا  ووي ا  ٌوووا ا

اخلابعيافىا حنطهامناصااخلشارعاو  باخلمصالحاادرءاخلمقا ا  26 ام يخفا

“Nash-nash (teks-teks), apabila diambil (pemahamannya) dari segi lahir (zhâhir) dan hurup-
hurupnya saja, niscaya akan menyempikan cakupan (ungkapan)-nya dan sedikitlah 
kontribusinya. Dan apabila yang diambil 'illat dan maksud-maksud teks (makna terdalamnya), 
niscaya nash-nash itu akan menjadi sumber pengetahuan yang tidak akan pernah hilang 
maknanya, terbukalah pintu penalaran analogis (al-qiyâs) dan melapangkan pintu 
kemaslahatan (al-istishlâh), serta hukum-hukum itu sendiri akan berlaku secara alami dalam 
merealisasikan tujuan-tujuan al-syâri', menarik mashlahat dan menolak mafsadat.” 

Dalam tradisi pemikiran hukum Islam klasik dan kontemporer, biasanya para 

teoretisi hukum Islam berpegang pada kaedah hukum yang berbunyi.  

 27 اخلػ و ا ػاإ اخل قظافاووصإذاخلسةب

                                                                 
23Abdul Muqsith Ghazali, "Merancang (Kaidah) Ushul Fikih Alternatif", 358. 
24Ibid. 
25Ibid.  
26

al-Raysûnî, Nazhariyat al-Maqâşid, 360.   
27

al-Zuhaylî, Ushûl al-Fiqh al-Islâmî, 1 (Damaskus: Dâr al-Fikr, 1986),  273.  



Mutawali, Maqashid al-Syari‟ah: Logika Hukum Transformatif  

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 127  

“Yang dipegangi (standar dalam menentukan hukum) adalah keumuman suatu lafazh (ayat al-
Qur‟ân atau al-Hadîts), bukan sebab khususnya.” 

Menurut al-Zuhaylî, kaedah ini telah dijadikan pegangan oleh hampir seluruh 

sarjana ushûl al-fiqh dan kaedah tersebut telah memberikan petunjuk kuat untuk 

mengarahkan kepada keharusan setiap orang dalam menetapkan suatu hukum 

dengan tetap berpijak atau merujuk kepada harfiah (zhâhir) suatu lafazh (nash). 

Kebanyakan teoretisi hukum Islam (ushûliyûn) berpendapat, “lafazh 'âm (yang 

diungkapkan dalam nash) muncul (terjadi) karena (adanya) sebab khusus, baik karena 

adanya pertanyaan atau karena terjadinya suatu peristiwa, atau selain dari keduanya. 

Namun, sifat keumuman (lafazh) itu tetap tidak berubah, karena lahiriah suatu lafazh 

dan tidak boleh dikhususkan karena adanya sebab tertentu. Inilah yang dimaksudkan 

"yang harus dipegangi adalah keumuman lafazh, bukan karena adanya sebab khusus." 

Argumen untuk menyatakan keumuman itu adalah nash pembuat hukum, bukan 

karena pertanyaan atau sebab tertentu.28 

Secara garis besar, kaedah ini menyatakan bahwa jika nash-nash syara' yang 

menggunakan sighat 'âm, maka yang harus diikuti adalah apa yang ditunjukkan oleh 

sighat 'âm tersebut, tanpa memperhatikan sebab-sebab khusus yang dituangkan oleh 

nash, baik sebab itu berupa pertanyaan atau peristiwa. Dalam hal ini umat manusia 

berkewajiban mengikuti nash yang dituangkan menurut sighat-nya. Dengan demikian, 

dalam perspektif kaedah tersebut umat Islam hanya mempunyai satu pilihan, yaitu 

mengikuti bunyi teks (harfiyah) suatu nash. Dengan menggunakan kaedah tersebut, 

aspek asbâb al-nuzûl tidak menentukan, yakni tidak mengubah sifat keumuman dari 

suatu sighat 'âm yang ada dalam nash syara' dan yang harus dipegang adalah lahiriyah-

nya suatu nash (teks).  

Selanjutnya, kaedah ini mengajarkan bahwa suatu nash yang menggunakan 

redaksi umum, maka tidak ada pilihan lain kecuali menerapkan nash tersebut, 

sekalipun nash tersebut hadir dalam konteks untuk merespons suatu peristiwa yang 

khusus, atau dalam istilah Muqsith, “pasrah pada keumuman lafazh hanya 

menyebabkan kita senantiasa berada dalam “kerangkeng” makna linguistik.” 29 Cara 

pandang seperti ini bukan saja dapat mengabaikan realitas kemanusiaan dan realitas 

sejarah, namun juga teks itu sendiri telah mensubordinasikan pengalaman riil 

manusia. Disadari atau tidak, langsung maupun tidak langsung, kaedah tersebut telah 

menempatkan partikularitas pengalaman riil kehidupan manusia berada di bawah 

supremasi teks (al-Qur‟ân atau al-Sunnah), dan konsep semacam ini, secara tidak 

                                                                 
28Ibid. 
29Muqsith, "Merancang (Kaidah), 359. 



Mutawali, Maqashid al-Syari‟ah: Logika Hukum Transformatif  

128 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

langsung, berlawanan dengan prinsip dasar dalam agama di mana manusia diletakkan 

pada posisi yang begitu tinggi.30  

Secara metodologis, kaedah ushûl al-fiqh klasik tersebut setidaknya akan 

berakibat pada dua hal (1) kaedah ini terlalu banyak berkonsentrasi dan bergerak 

pada medan semantik dan menepikan peran asbâb al-nuzûl (historisitas suatu teks). 

Implikasinya, para pengguna kaedah ini kerap terjebak kenaifan; (2) dengan kaedah 

ini akan mensubordinasikan realitas ke dalam bunyi teks. Jadi, yang dituju oleh 

kaedah tersebut adalah kebenaran suatu teks dengan konsekuensi mengabaikan 

konteks historis (al-siyâq al-târikhî) yang mengitarinya. Dengan kaedah ini, konteks 

akan dipandang atau didudukkan pada posisi sekunder.31 Berdasarkan kaedah ini 

pula, segala jenis diskursus kebahasaan seperti qath'î-zhannî, muthlâq-muqayyad, 

muhkam-mutasyâbih hanya merupakan upaya untuk menegakkan otoritas teks (nash) 

semata. Dalam situasi penalaran seperti ini akan melahirkan apa yang disebut dengan 

"otoritarianisme”32 penafsir.33 

Dalam konteks kekinian perspektif pemahaman terhadap maqâshid sebagai 

salah satu metode dalam menetapkan hukum Islam adalah untuk mengetahui dan 

menimba serta memperoleh prinsip-prinsip dasar Islam. Karena itu, ketika hukum 

telah sampai kepada maqâshid-nya, maka teks-teks tersebut harus dilepaskan dari 

konteks ke Arabannya yang awal (dekontekstualisasi) untuk kemudian dilakukan 

rekontekstualisasi, yaitu melabuhkan prinsip-prinsip dasar Islam di belahan bumi 

non-Arab. Jadi, kontekstualisasi, diskontekstualisasi, dan rekontekstualisasi 

merupakan mekanisme kerja penafsiran sepanjang masa.34 Ada beberapa contoh 

yang berkaitan dengan ayat-ayat hukum baik mu'âmalah-jinâyah dan lainnya, misalnya, 

tentang hukuman (had) terhadap pelaku pencurian. Dalam al-Qur‟ân disebutkan: 

                                                                 
30Ulil Abshar Abdalla, "Menghindari Bibliolatri” Tentang Pentingnya Penyegaran Kembali 

Pemahaman Islam" dalam Kamaruddin Hidayat dan Ahmad Gaus AF. ed., Negara dan Civil Society 
Gerakan dan Pemikiran Islam Kontemporer (Jakarta: Paramadina, 2005), 67. 

31Muqsith, "Merancang (Kaidah), 360.  
32Menurut Amin Abdullah, otoritarianisme adalah tindakan seseorang, kelompok atau 

lembaga yang "menutup rapat-rapat" atau membatasi Keinginan Tuhan (the Will of the Divine), atau 
keinginan terdalam maksud teks dalam suatu batasan ketentuan tertentu, dan kemudian menyajikan 
ketentuan-ketentuan tersebut sebagai sesuatu hal yang tidak dapat dihindari, final, dan merupakan 
hasil akhir yang tidak dapat dibantah. Amin Abdullah, “Kata Pengantar Pendekatan Hermeneutika 
dalam Studi Fatwa-fatwa Keagamaan.” dalam Khaled Abou el-Fadl, Atas Nama Tuhan dari Fikih 
Otoriter ke Fikih Otoritatif. ter. R. Cecep Lukman Hakim, (Jakarta: Serambi Ilmu, 2004), xiii.  

33Penafsiran yang “cendrung otoriter”, misalnya dapat dibaca dari karya-karya tulis seperti 
karya Hartono Ahmad Jaiz, misalnya, dalam buku Ada Pemurtadan di IAIN (Jakarta: Pustaka al-
Kautsar, 2006); Aliran dan Paham Sesat di Indonesia (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2003); Menangkal 
Bahaya JIL dan Fiqh Lintas Agama (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2004). Adian Husaini, dalam Islam 
Liberal, Sejarah, Konsepsi, Penyimpangan dan Jawabannya (Jakarta: Gema Insani Press, 2002), dan Luthfi 
Bashari dalam Musuh Besar Ummat Islam (Yogyakarta: Wihdah Press, 2003).  

34Muqsith, "Merancang (Kaidah), 359. 



Mutawali, Maqashid al-Syari‟ah: Logika Hukum Transformatif  

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 129  

 35.اخلسارلااخلسارم افاماػإخاتفالضااياخءاواااىسبااتً امخا 

“Laki-laki dan perempuan yang mencuri hukumannya adalah potong tangan keduanya, 
sebagai balasan atas perbuatan yang mereka lakukan dan siksaan dari Allah.” 

Artinya, dengan tidak melihat sejarah turunnya (asbâb al-nuzûl) ayat tersebut, pada 

tataran aplikasi, mau tidak mau, bunyi teks ayat tersebut harus diaktualisasikan dalam 

konteks masyarakat yang berbeda pula, meskipun ayat tersebut diturunkan dalam 

konteks masyarakat Arab dulu.36 Di sinilah, unsur historisitas atau latar turun ayat 

tersebut memang tidak digunakan. Meskipun demikian, bagi sebagian orang, justru 

dengan mempertahankan bunyi teks ayat tersebut dipandang sebagai cara untuk 

menyelesaikan kasus sosial kemasyarakatan. Dalam hal ini adalah mencegah 

terjadinya tindak pidana kejahatan yang merupakan wujud maqâshid al-syarî'ah itu 

sendiri. Dalam "al-Tasyrî' al-Jinâ'î", 'Abd al-Qâdir 'Awdah misalnya, melihat 

pentingnya penerapan ayat tersebut secara tekstual, bukan saja karena ayat tersebut 

(secara lafzhi) memang harus dilakukan, tetapi juga adanya kebutuhan, di mana 

ketentuan ayat tersebut dimaksudkan untuk menjaga ketenteraman masyarakat dari 

bencana kejahatan yang merupakan wujud dari maqâshid al-syarî'ah itu sendiri. 'Awdah 

berkata sebagai berikut: 

سا والااخلور امامووناغ طو اغنإبوو اخلسويم افووىاخلشوياػ ا  و مط اا توو الػاوي ا اوووات والااماموونا

ت ووووا اغنإبوووو اخلسوووويم افووووىااغ طووو اغنإبوووو اخلسوووويم امووووخافووووإ اثشوووو  اغالمجوووواا تووواا ةاا توووو اخلسوووويافووووى

افىاخلح ادافىاغصيتا اوافيخ  37.خلشياػ ا   مط امافاااافإاخلسياخلر ايػ  اا ججحات ا ا

Dasar yang menjadi pijakan diterapkan hukuman terhadap pelaku kejahatan pencurian dalam 
hukum Islam (sesuai dengan bunyi literal ayat. pen), dan menurut saya, ini merupakan dasar 
yang terbaik pemberian sanksi bagi pelaku kejahatan pencurian dari sejak dulu sampai 
sekarang di dunia Islam. Dan itulah rahasia kesuksesan sanksi (pidana Islam) bagi pelaku 
kejahatan pencurian dalam hukum Islam sejak dulu, sebuah rahasia (makna) yang dapat 
dilihat adalah di Hijaz (baca. Arab Saudi) pada era sekarang ini. 

Jika argumen 'Awdah tersebut benar, maka substansi (maqâshid) dari bunyi 

tekstual ayat hukum tersebut adalah terciptanya suatu kondisi masyarakat yang 

aman. Ini berarti bahwa mempertahankan bunyi teks tidak semata-mata 

mengabaikan makna substantif suatu ayat. Dengan demikian, dapat dipastikan 

bahwa argumen apapun dalam konteks penganut pendekatan literal, kaedah ushûl fiqh 

                                                                 
35al-Qur'ân, 5: 38.  
36Lebih jauh. Lihat Abî al-Hasan „Alî bin Ahmad al-Wâhidî, Asbâb al-Nuzûl, tahqîq, al-Sayid 

al-Jumaylî (Beirut: Dâr al-Kitâb al-'Arabî, 1991), 159. Lihat pula. Jalâl al-Dîn al-Suyûthî, Asbâb al-
Nuzûl al-Musammâ Lubâb al-Nuqûl fi Asbâb al-Nuzûl (Beirut: Muassasah al-Kitâb al-Tsaqâfiyah, 
2002), 107. 

37Abd al-Qâdir 'Awdah, al-Tasyrî' al-Jinâ'î al-Islâmî Muqâranân bi al-Qânûn al-Wadl'î, 1, (Beirut: 
Muasasah al-Risâlah, 1992), 652-653.  



Mutawali, Maqashid al-Syari‟ah: Logika Hukum Transformatif  

130 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

masih relevan bagi mereka. Mencermati pandangan kaum literalis di atas, 

ssungguhnya ingin menunjukkan bahwa dalam setiap nash literal agama terkandung 

maqâshid atau dalam ungkapan Ibn Hazm: 

 ةامنصووااخلشووارعاغا ووباغجوواا تووااف  ،جوواامايػيفجاووو االوو،قاألووٍا فاوالسصوويو اخلًوو  ام وويدخاغوووخا

38   بؼاخلمػاثأ
 

“Sesungguhnya, maksud Syâri' (Tuhan) misterius bagi kita sehingga Ia menjelaskannya 
sendiri. Hal ini tidak bisa terjadi kecuali melalui firman yang jelas yang terlepas dari makna-
makna yang lain”. 

Atas dasar inilah, kaum literalis Islam akan dengan segara menolak argumen 

penalaran untuk menjelaskan ketentuan hukum suatu nash karena suatu nash hanya 

dapat diterangkan oleh nash itu sendiri.39 Terlepas dari perbedaan pandangan dalam 

melatakkan maqâshid, tetapi dengan mengambil contoh kasus ayat tentang pencurian 

di atas, misalnya, ayat tersebut tidak dapat diterapkan secara tekstual dalam konteks 

Indonesia,40 sebab Indonesia dengan Arab berbeda. Secara geografis, jazirah Arab 

merupakan tanah yang tandus dan gersang berupa lembah yang dikelilingi oleh 

gunung-gunung. Karena kondisi tanah yang tidak subur ini, masyarakatnya lebih 

senang melakukan perdagangan sebagai mata pencaharian pokok. Perdagangan 

mereka pun tidak hanya bersifat lokal, tetapi juga dalam lingkup "internasional" dan 

harta mereka pun berlimpah.41  

Dalam kondisi semacam ini, tentunya akan membangkitkan gairah para 

pembegal dan perampok yang menjadi kebanggaan penjahat Arab saat itu. Oleh 

karena itu, adalah sangat rasional jika al-Qur‟ân memberi hukuman kepada para 

perusuh dan pengacau keamanan yang kadangkala disertai dengan merampas harta 

dengan hukuman berat sebagaimana yang ditentukan oleh al-Qur‟ân,42 dan pada saat 

itu memang tepat karena kejahatan yang merajalela hanya dapat ditanggulangi 

dengan hukuman yang keras sehingga menyebabkan orang merinding dan takut 

mendengarnya. Dengan mencermati kondisi sosial masyarakat Arab seperti di atas, 

wajar bila al-Qur‟ân menetapkan hukuman yang berat sebagaimana disebutkan 

dalam surat al-Mâ'idah: 38 di atas. Jika dikaitkan dengan konteks Indonesia sekarang 

                                                                 
38

Abû Ishaq al-Syâthibî, al-Muwâfaqât fî Ushûl al-Syarî'ah, 2 (Beirut: Dâr al-Kutub al-'Ilmiyah, 
tt), 297. Lihat. Muhammad Thahir bin „Âsyûr, Maqâshid al-Syarî'ah al-Islâmîyah (Kairo: Dâr al-Salâm, 
2005), 19-20.   

39Ibn Hazm, al-Ihkâm fi Ushûl al-Ahkâm, 3 (Beirût: Dâr al-Kutub al-'Iliyah, tt.), 530. 
40Mungkin saja, Negara-negara seperti Pakistan, Sudan, atau Negara-negara yang menjadikan 

agama sebagai bagian dari Undang-undang Negara, tentu saja ayat tersebut dapat diberlakukan, 
seperti di Negara-negara Timur Tengah. 

41Di dalam al-Qur'ân disebutkan, “Karena kebiasaan orang-orang Quraisy, (yaitu) kebiasaan mereka 
bepergian  pada musim dingin dan musim panas.” al-Qur'ân, 106: 1-2. 

42al-Mâ‟idah: 33. 



Mutawali, Maqashid al-Syari‟ah: Logika Hukum Transformatif  

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 131  

serta memperhatikan kondisi sosial-geografis saat diturunkannya ayat tersebut, 

penekanan terhadap makna substantif atau kemungkinan membuka makna atau 

bentuk arti lain, tanpa harus dipahami secara tekstual-literal, menjadi terbuka. Dalam 

hal ini, menarik sekali saran dari Ibn Qayyim yang mengatakan: 

افا  اوااغىووىاخلمجنوإَافووىاخلًسووبا وإَاغاوويواوو ا أخايوواءواريوو اموخاغاوووا م طاوٍايسووسقسطٍافوو ا

  يلاغىىاغويفاو واواا و  اغوخاغويفاو والافو ييلاغ طو ااتفسطو اوو اداةاغويفاو واوااخلموريإرافوىا

ووووووواخاعووووو َافوووووىاخلوووووافخااي وووووو اىسبوووووٍاموووووالإخ اف ووووورخافإخلحوووووهاخلإخيووووووحااخل اوووووإداغىوووووىاخلمجنوووووإفهات

 43واناصاغ ااءاخلمس ااةااخلس كاخلماعاة 

 “Dan janganlah anda terlalu terpaku pada teks-teks yang terdapat dalam kitab-kitab 
sepanjang umur Anda. Jika ada seseorang datang kepadamu dari luar daerah Anda lalu 
menanyakan tentang suatu hukum, maka janganlah Anda memperlakukan keputusan hukum 
menurut tradisi Anda, tetapi tanyakan lebih dahulu tradisinya, baru kemudian Anda putuskan 
dengan mempertimbangkan tradisi dia dan bukan menurut tradisi Anda atau atas dasar kitab-
kitab Anda. Menurut ulama, ini cara yang benar dan jelas. Dan jika Anda jumud, maka Anda 
telah sesat dan tidak mampu memahami maksud para ulama dan generasi muslim awal (al-
Salaf)”. 

Pandangan Ibn al-Qayyim di atas mengesankan bahwa dalam upaya 

menetapkan suatu hukum hendaknya memperhatikan kondisi sosial, budaya dan 

bahkan juga geo-politik suatu daerah (negara), sehingga apa yang menjadi tujuan 

hukum itu dapat terlaksana dengan baik. Dalam konteks ini, pendekatan dalam 

pembacaan teks-teks agama, terlebih lagi teks-teks yang merupakan produk sarjana 

Islam dimungkinkan dilakukan penafsiran-penafsiran baru. Di antara penafsiran 

baru itu adalah dengan memberikan pemahaman yang menekankan pada tujuan 

ditetapkannya hukum itu sendiri atau maqâshid al-syarî'ah. Oleh karena itu, sudah 

saatnya mengembangkan suatu pemahaman yang menekankan pada substansinya, 

bukan legal formalistiknya suatu nash hukum. Dalam bahasa Muqsith, “kejarlah 

maqâshid al-syarî'ah dengan pelbagai cara, tanpa terlalu banyak terpesona terhadap 

keindahan suatu teks. Sebab keterpsesonaan merupakan tindakan ideologis yang 

hanya akan menumpulkan kreativitas dalam pencarian makna objektif dan 

pentingnya memahami latar belakang turunnya ayat.”44 Pencapaian atas makna 

substanstif akan meniscayakan adanya analisa yang bukan hanya terhadap struktur 

kalimat saja, melainkan yang justru fondasional adalah analisis kelas dan struktur 

sosial dan budaya yang melingkupi sejarah kelahiran teks.  

Kedua, meletakkan mashlahat sebagai payung hukum. Sesungguhnya hukum 

Islam tidak memiliki tujuan lain kecuali untuk mewujudkan kemaslahatan (jalb al-

mashâlih) dan menolak segala bentuk kemafsadatan (dar'u al-mafâsid). Paradigma ini 

                                                                 
43

 Ibn al-Qayyîm, I'lâm al-Muwâqi'în „an Rab al-„Âlamîn, (Bairût: Dâr al-Fikr, tt), 652. 
44Muqsith, "Merancang (Kaidah), 361.  



Mutawali, Maqashid al-Syari‟ah: Logika Hukum Transformatif  

132 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

oleh Muqsith Gazali dirumuskan dengan ungkapan "naskh al-nushush bi al-

mashlahat".45 "Kaedah" ini secara paradigmatik ingin menyatakan bahwa nash-nash 

apapun, baik dalam al-Qur'ân, al-Hadîth dan nash-nash lainnya dapat dibatalkan oleh 

mashlahat. Artinya, nalar mashlahat lebih kuat dijadikan sebagai hujjah daripada nalar 

teks (nash). Persoalannya, jika yang menjadi acuan adalah mashlahat, siapa yang 

berhak mendefinisikan dan memiliki otoritas untuk merumuskannya?  

Dalam hal ini, terlebih dahulu harus dipilah antara mashlahat individual 

(subjektif) dan mashlahat yang bersifat kolektif. Mashlahat yang bersifat individual 

(subjektif) adalah mashlahat yang menyangkut kepentingan individu, orang per orang, 

dan terpisah dengan kepentingan orang lain. Karena sifatnya subjektif, maka yang 

berhak menentukannya adalah pribadi yang bersangkutan.46 Sedangkan mashlahat 

yang bersifat sosial-objektif yang menjadi kepentingan orang banyak, maka otoritas 

yang memberikan penilaian adalah orang banyak juga melalui mekanisme syura 

untuk mencapai konsensus (ijmâ'). Sesuatu yang telah menjadi konsensus dari proses 

pendefinisian mashlahat melalui musyawarah itulah hukum tertinggi yang mengikat. 

Di sinilah pemecahan masalah bersama cukup menentukan,47 dan inilah yang 

dimaksudkan oleh al-Qur‟ân: 

 48 اتميفبا إر اوطمضب

“Sedang urusan mereka diputuskan dengan musyawarah antara mereka”. 

Sering disinyalir bahwa mashlahat yang diandaikan oleh manusia adalah 

mashlahat yang semu dan relatif, sementara mashlahat yang ditetapkan Tuhan melalui 

bunyi teks-teks harfiah nash adalah kemaslahatan hakiki. Manusia tidak memiliki 

otoritas untuk mempertanyakan dan menggugat kemaslahatan literal teks dan 

kewajiban manusia adalah mengamalkan dan mengimaninya secara sepenuh hati.49 

Padahal, lanjut Muqsith, sebagai spirit dari teks (nushûsh) al-Qur‟ân, kemaslahatan 

dapat berfungsi untuk mengontrol balik dari keberadaan teks dengan menganulir 

beberapa teks yang sudah tidak relevan. Dengan cara ini, cita-cita kemaslahatan akan 

senantiasa berkreasi untuk memproduksi formulasi teks keagamaan baru di tengah 

kegamangan dan kegagapan formulasi dan teks keagamaan lama.50  

Pertanyaanya selanjutnya adalah bagaimana kalau terjadi pertentangan antara 

mashlahat dengan nash. Kalau menggunakan paradigma ushûl al-fiqh, yang 

                                                                 
45Ibid.  
46Ibid., 362. 
47Ibid. 
48

al-Qur'ân, 42: 38.  
49Muqsith, "Merancang (Kaidah), 362. 
50Ibid. 362-363. 



Mutawali, Maqashid al-Syari‟ah: Logika Hukum Transformatif  

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 133  

dimenangkan (yang diambil untuk dijadikan argumen) adalah nash. Karena dalam 

nash itu sendiri sudah mencakup mashlahat. Kalaupun mashlahat yang diambil atau 

dimenangkan, mashlahat itu adalah mashlahat yang tidak bertentangan dengan nash 

terlebih lagi nash itu termasuk dalam nash yang qath'i al-dilâlah wa tsubût (yang pasti 

penunjukkan dan ketetapannya).51 Menurut Muqsith, yang dimenangkan adalah nalar 

mashlahat atau mashlahat mempunyai otoritas menganulir teks-teks suci. Hal ini dapat 

diketahui dari pembatalan demi pembatalan terhadap sejumlah ketentuan hukum 

Islam yang dikenal dengan istilah nasîkh-mansûkh dan semua pelajar Islam mesti tahu 

cerita tentang penganuliran beberapa syarî'ah Islam yang dipandang tidak lagi 

bersendikan kemaslahatan.52 

Karena itu, tidak mustahil bahwa sesuatu yang bernilai mashlahat dalam suatu 

tempat dan waktu tertentu, kemudian berubah menjadi mafsadat dalam suatu ruang 

dan waktu yang lain. Menrut Muqshit, bila kemaslahatan dapat berubah karena 

perubahan konteks, maka dapat saja Allah menyuruh berbuat sesuatu karena 

diketahui mengandung mashlahat, kemudian Allah melarangnya pada waktu 

kemudian karena diketahui di lapangan aturan-aturan tersebut tidak lagi 

menyuarakan kemaslahatan.53 Untuk memperkuat argumen ini, Muqshit mengutip 

pendapat Ibn Rushd yang mengatakan, bahwa hikmah (kemaslahatan) itu 

merupakan saudara kandung dari syarî'ah-syarî'ah yang telah ditetapkan Allah swt.54  

Dengan demikian, kemaslahatan yang merupakan realisasi dari maqâshid adalah 

fondasi paling pokok dari setiap perundang-undangan syarî'ah Islam. Ini bukan 

karena ajaran Islam yang memang perlu dicocok-cocokkan secara oportunistik 

dengan perkembangan kemaslahatan, melainkan tuntutan kemaslahatan itu secara 

objektif mengharuskan demikian, dan inilah yang disarankan oleh „Izz al-Dîn Ibn 

'Abd al-Salâm dengan mengatakan, “seluruh ketentuan agama diarahkan untuk 

sebesar-besarnya kemaslahatan umat manusia”.55 Jadi, kemaslahatan merupakan 

ajaran agama yang fundamental, tidak berubah, dan universal. Sementara wujud 

pelaksanaan cita kemaslahatan itu merupakan perkara agama yang fushûl (cabang), 

sehingga bisa berubah-ubah mengikuti perubahan alur sejarah dan peradaban. 

Sebagai yang ushûl, teks-teks agama yang demikian tidak boleh diubah dan dianulir.56  

                                                                 
51Lihat. al-Zuhaylî, Ushûl al-Fiqh, 2, 801. 
52Muqsith, "Merancang (Kaidah), 363. 
53Ibid. 
54Ibid. 363. 
55Ibid. 364. Bandingkan. al-Raysûnî, Nazhariyat al-Maqâshid, 67. 
56Muqsith, "Merancang (Kaedah), 364.  



Mutawali, Maqashid al-Syari‟ah: Logika Hukum Transformatif  

134 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

Hal yang perlu mendapat perhatian bahwa nasakh tidak dapat dilakukan 

terhadap teks-teks universal, ajaran mana telah melintasi ruang dan waktu, mengatasi 

pelbagai etnis dan keyakinan57 seperti ayat yang berbunyi: 

اوالػاَ  58 اخأخا ًاسباواةاخلجالااتةا حًاإخ

“Apabila kamu memberikan keputusan hukum di antara manusia, maka putuskanlah dengan 
penuh keadilan”. 

ف لضوووااخلوووورفخاتمجووووإخايإتووووإخاموووإماةا ا وووو ااءاوالنسوووولاافاف وووويمجًبا وووح اةامووووإ اغىووووىاتفاعػووووالإخا

 59  غالإخافإاتمي ال سنإ ااخ نإ ا ةا ا باواواااعػا إة 

“Hai orang-orang yang beriman, hendaklah kamu jadi orang-orang yang selalu menegakkan 
(kebenaran) karena Allah, menjadi saksi dengan adil. Dan janganlah sekali-kali kebencianmu 
terhadap suatu kaum, mendorong kamu untuk tidak berlaku adil. Berbuat adillah, karena 
keadilan itu lebih dekat kepada takwa. Dan bertakwalah kepada Allah, sesungguhnya Allah 
Maha Mengetahui apa yang kamu kerjakan”. 

Ayat-ayat yang berkaitan dengan keadilan dan kemanusiaan tersebut disebut 

sebagai “al-ayât al-a'lâ qîmâtan” atau “al-ayât al-ushûliyât” (ayat-ayat yang fundamental), 

atau ushûl al-Qur‟ân, dan berkedudukan tinggi. Ayat-ayat seperti ini tidak boleh di-

nasakh60 karena me-nasakh ayat-ayat yang demikian itu, bukan saja berseberangan 

dengan semangat dasar Islam awal, melainkan juga bertentangan dengan logika 

nasakh sendiri.61 Sedangkan ayat-ayat yang berkaitan dengan mu'âmalah yang bersifat 

teknis seperti yang terdapat dalam al-Qur'ân disebut sebagai “al-ayât al-adnâ qîmâtan” 

atau “al-ayât al-furû'iyah” atau “fiqh al-Qur'ân” misalnya, ayat-ayat yang berkaitan 

dengan hudûd atau 'uqûbah, bilangan waris dan sejenisnya. Semua ayat yang termasuk 

dalam kategori ini terbuka kemungkinan untuk di-nasakh, sekiranya tidak efektif lagi 

sebagai sarana untuk mewujudkan kemasalahatan. Karena dalam sejarahnya, nasakh 

hadir untuk terus-menerus memperbaharui teks-teks agama yang tidak lagi 

merepresentasikan prinsip dasar Islam.62 Dengan demikian, dapat ditarik suatu 

pemahaman bahwa posisi otoritatif mashlahat menjadi begitu dominan dalam 

menetapkan ketentuan hukum Islam, meskipun ketentuan hukum itu telah 

mendapatkan justifikasi nash al-Qur'ân. Ahmad Khalaf Allâh dalam bukunya "al-

Harakah al-Islâmîyah al-Mu'âshirah" seperti dikutip Jamâl Sulthân yang mengatakan, 

"Mashlahat tidak hanya berubah-ubah mengikuti zaman pada perkara-perkara di 

                                                                 
57Ibid. 

58
al-Qur'ân, 4: 58.   

59
 al-Qur'ân, 5: 8. 

60Lihat. Amir Syarifuddin, Usul Fiqih, I, (Jakarta: Logos, 1999), 213-214. 
61Muqsith, "Merancang (Kaedah), 364. 
62Muqsith, "Merancang (Kaedah), 365. 



Mutawali, Maqashid al-Syari‟ah: Logika Hukum Transformatif  

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 135  

mana tidak ada nash, tetapi juga kadang-kadang berubah pada perkara-perkara di 

mana ada nash".63  

Menurut Hasbi ass-Shiddiqiey, al-Qur‟ân dan al-Sunnah tidak menerangkan 

hukum-hukum yang disertai oleh keterangan yang menunjuk kepada keabadiannya 

itu akan di-nasakh. Setiap hukum yang akan di-nasakh, tentulah tidak akan disertai 

dengan keterangan yang menunjuk kepada keabadiannya. Dan nasakh itu pula tidak 

mengenai nash-nash yang mengandung hukum asasi yang tetap berlaku untuk segala 

zaman.64 Penjelasan Hasbi tersebut memberi pemahaman bahwa objek hukum yang 

dapat di-nasakh adalah hukum-hukum yang bersifat juz'î. Artinya, suatu nasakh hanya 

berlaku terhadap ketentuan-ketentuan yang bersifat parsial-partikular, bukan hukum-

hukum yang bersifat universal. Dengan kata lain, ayat-ayat yang partikular adalah 

ayat-ayat hukum yang di Madinah dan yang universal adalah ayat-ayat hukum yang di 

Makkah. Hasbi dengan mengutip pendapat al-Syâthibî menyatakan, “kebanyakan 

nasakh dilakukan di Madinah, karena hukum-hukum yang ditumbuhkan di Makkah 

bersifat kaedah kulliyâh. Kaedah kulliyâh itu tidak menerima nasakh. Yang menerima 

nasakh hanyalah hukum-hukum juz'iyâh.”65 Jadi, yang qath'î itu adalah ayat-ayat yang 

kullî, karena menurut al-Syâthibî dalil-dalil yang digunakan untuk menetapkan al-

kulliyâh al-khamsah termasuk dalil yang qath'î, maka ia juga dapat dikelompokkan 

sebagai qath'î.66 

Penting dicatat, meskipun dengan alasan nalar, mashlahat dapat membatalkan 

ketentuan teks-teks yang bersifat partikular (juz'î) dan demi kepentingan orang 

banyak atau sosial-objektif. Masalahnya adalah, mengklaim adanya suatu 

kemaslahatan demi kepentingan orang banyak, jelas harus memiliki ukuran-ukuran. 

Sebab, bisa jadi dalam kenyataan hidup, suatu kemaslahatan akan dipandang berguna 

bagi kebanyakan orang Islam, sementara kelompok yang lain memandang 

sebaliknya. Larangan pernikahan beda agama adalah demi menjaga prinsip maqâshid 

(hifzh al-dîn), sehingga MUI mengeluarkan fatwa pengharaman pernikahan beda 

agama. Selain itu, siapa yang menjadi objek kepentingan umum itu, apakah 

masyarakat (komunitas) muslim sendiri atau seluruh umat tanpa membeda-bedakan 

agama yang satu dengan yang lainnya. 

                                                                 
63Jamal Sultan, Pembaruan Pemikiran Islam Kritik Terhadap 'Pembaruan', ter. Muhammad Syauqi 

(Ttp.: Lembaga Konsultasi Pendidikan dan Sosial Islam, 1994), 52. 
64Hasbi mengatakan, “mengingat bahwa nasakh suatu usaha untuk memperbaiki masyarakat, 

maka nasakh itu tidaklah dihadapkan kepada hukum-hukum yang bersifat kullî, tetapi kepada 
sebagian hukum yang bersifat tafshilî-juzh'î yang berpautan dengan persoalan-persoalan masyarakat. 
Lebih jauh, lihat. Hasbi ash-Shiddiqiey, Pengantar Hukum Islam, 2 (Jakarta: Bulan Bintang, 1981), 14. 

65Ibid. 15. 
66Fathurrahman Jamil, Metode Ijtihad Majlis Tarjih Muhammadiyah (Jakarta: Logos, 1995), 39-40. 



Mutawali, Maqashid al-Syari‟ah: Logika Hukum Transformatif  

136 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

Dalam banyak hal, seringkali terjadi kebuntuan dalam memaknai kepentingan 

umum. Sebagai contoh adalah bahwa dalam pandangan umat Islam peraturan-

peraturan hukum atau undang-undang yang berwajah syarî'ah sebagaimana yang 

banyak berlaku di beberapa daerah akhir-akhir ini, oleh sebagian umat Islam 

dipandang sebagai kepentingan umum, namun oleh sebagian umat Islam lainnya 

dipandang primordial yang tidak mengakomodir kepentingan orang banyak. Dengan 

demikian, sulit mengklaim istilah kepentingan umum (mashlahat) jika semata-mata 

dikembali kepada nalar. Itulah sebabnya, dalam kajian hukum Islam kemaslahatan 

harus dikembalikan kepada agama.  

Ketiga, “mengamandemen (membatalkan)” ketentuan-ketentuan "dogmatik" 

agama yang menyangkut urusan publik baik yang terdapat dalam al-Qur‟ân maupun 

al-Sunnah. Menurut Muqsith, ketika terjadi pertentangan antara akal publik dengan 

bunyi harfiyah teks ajaran, maka akal publik berotoritas menyempurnakan atau 

memodifikasinya. Penyempurnaan atau modifikasi ini dapat dilakukan dengan tanqîh 

(memilah-milah) yang berupa taqyid bi al-'aql (pembatasan dengan akal), takhshîsh bi 

al-'aql (pengkhususan dengan akal), dan tabyin bi al-'aql (penjelasan dengan akal), yang 

secara metodologis dirumuskan dengan ungkapan "tanqîh al-nushûsh bi al-'aql al-

mujtma'".67 

Untuk mendukung argumennya, Muqsith mengambil contoh kebijakan kedua 

ormas Islam terbesar Indonesia, NU dan Muhammadiyah yang tidak setuju dengan 

formalisasi syarî'ah. Ini artinya NU dan Muhammadiyah telah men-tanqîh (mensortir) 

ayat al-Qur'ân mana yang bisa dan tidak bisa diterapkan. Jadi, al-Qur'ân sangat 

mungkin untuk di-tanqîh bahkan di-nasakh. Itulah yang dimaksudkan dengan nasakh 

bi al-'aql. Artinya, akal mempunyai kewenangan untuk me-nasakh fiqh al-Qur'ân yang 

dalam ushûl al-fiqh itu diperbolehkan. Kalaupun diklaim adanya akal publik adalah 

keputusan bersama seluruh komponen bangsa ini, tanpa melihat agama, ras, dan 

aliran pemikiran keagamaan, yang dalam konteks Indonesia adalah Dewan 

Perwakilan Rakyat (DPR), menurut penulis lebih tepat. Namun, harus diakui bahwa 

akal publik itu sendiri sangat dipengaruhi oleh subjektifitas-subjektifitas individu. 

Tetapi, akal publik dibutuhkan untuk menghindari oligarki pendapat atau 

otoritarianisme dalam merumuskan dan memecahkan urusan publik.  

Di dalam ruang publik tidak boleh ada satu pihak atau golongan dalam 

masyarakat yang memaksakan pandangannya pada orang lain, karena mereka 

memiliki kedudukan dan derajat yang sama. Otoritas nalar publik hanya berlaku 

terhadap ayat-ayat spesifik al-Qur‟ân maupun al-Hadîts yakni ayat-ayat yang bersifat 

teknis-partikular seperti ketentuan hukum hudûd, qishâsh, ta'zir dan lain-lain, yang 

                                                                 
67Muqsith, "Merancang (Kaedah), 365. 



Mutawali, Maqashid al-Syari‟ah: Logika Hukum Transformatif  

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 137  

dalam literatur hukum Islam disebut sebagai fiqh, bukan syarî'ah yang sepenuhnya 

merupakan respons al-Qur‟ân terhadap kasus-kasus tertentu yang berlangsung dalam 

locus tertentu pula, yakni masyarakat Arab.   

Karena itu, ayat-ayat yang termasuk dalam kategori ayat partikular (juz'î) atau 

fiqh al-Qur‟ân bersifat relatif dan tentatif, yang pada tataran implementasinya 

memerlukan penyempurnaan atau pembaharuan ketika ayat-ayat partikular (fiqh al-

Qur‟ân) tersebut hendak diuniversalisasikan tanpa melalui proses tanqîh harus 

dihindari. Sebab, membiarkan fiqh al-Qur‟ân persis seperti dalam bunyi harfiahnya 

akan mengantarkan al-Qur‟ân pada perangkap yang mematikan spirit dan elan vital al-

Qur‟ân.68 Dengan demikian, maqâshid al-syarî'ah bukan saja hanya digali melalui 

proses dilaektika antara umat Islam dengan teks al-Qur'ân per se (saja), melainkan 

juga sebagai hasil dari dialog yang bersangkutan dengan hati nuraninya di satu pihak, 

dan interaksi mereka dengan rialitas kehidupan di pihak lain.69 Penggalian hukum 

yang dihasilkan dari interaksi dengan teks dan juga dengan realitas sosial akan 

melahirkan kesadaran bahwa tujuan hukum Islam itu bukan hanya dapat ditarik dari 

bunyi teks, tetapi juga dari kesadaran kemanusiaan yang diwujudkan dengan 

bagaimana menciptakan keadilan, persamaan, kasih sayang, hak asasi manusia dan 

pluralisme, yang kesemuanya ini mencerminkan maqâshid al-syarî'ah.70  

Catatan Akhir 

Dengan berpijak pada nilai-nilai tersebut, maka kesimpulan hukum yang 

bersifat partikular dapat dianulir dengan hukum yang bersifat universal. Dengan kata 

lain, maqâshid al-syarî'ah merupakan sumber dari totalitas hukum Islam yang pada 

tataran implementatifnya dapat dijadikan sebagai paradigma pengambilan hukum 

Islam. Oleh karena itu, sekiranya ada satu ketentuan hukum Islam baik dalam al-

Qur'ân maupun al-Hadîth yang bertentangan secara substantif dengan maqâshid al-

syarî'ah, maka ketentuan hukum tersebut mesti direformasi demi logika maqâshid al-

syarî'ah.71 Mengakhiri uraian ini, perkenankan saya mengutip pernyatan akademis 

Walid Hasyim Kurdi al-Shamidiyi yang menyatakan. 

فووهاخلمسووسنطبا امنصوااخلشووارعا اوو اخلمٌ ووكاغىووىاخلسإخ وولاموخاغاوووا فووي ااف قوويولاافووإاخلاووي

خلووور ايوووواءاوووو  ا أاتةاخلزوووويانا فووووىا  ووويخفا ا ووووااغووووخاخلػووواَااتاىووووباغووووخاصووويخ  اا طح وووورافوووو ا

                                                                 
68Muqsith, "Merancang (Kaedah), 366. 
69Ibid., 357. 
70Ibid. 
71Ibid. 356-357. 



Mutawali, Maqashid al-Syari‟ah: Logika Hukum Transformatif  

138 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

مصوواح اخلبسوو اخموواافووىا وويفاخل شووافااف اوواافطووو امووخاخلحوويناخلموو د الووبل اخلووافخاا تناوواعاغوووخا

72.خلت اداو ا فىاخلمػادااتماافىا يفاستح َاف اافط امخا  باعاخل إ ااخلش إ 
  

Daftar Pustaka 

Abd al-Qâdir 'Awdah, al-Tasyrî' al-Jinâ'î al-Islâmî Muqâranân bi al-Qânûn al-Wadl'î, 1, (Beirut: 

Muasasah al-Risâlah, 1992), 652-653.  

Abd. al-Rahman Shalih Babakar, al-Maqashid al-Syari‟ah al-Islamiyah,  (Ttp. Tp. 2002), 17. 

Abdul Muqsith Ghazali, "Merancang (Kaidah) Ushul Fikih Alternatif", 358..  

Abî al-Hasan „Alî bin Ahmad al-Wâhidî, Asbâb al-Nuzûl, tahqîq, al-Sayid al-Jumaylî (Beirut: 

Dâr al-Kitâb al-'Arabî, 1991), 159.  

Abû Ishaq al-Syâthibî, al-Muwâfaqât fî Ushûl al-Syarî'ah, 2 (Beirut: Dâr al-Kutub al-'Ilmiyah, 

tt), 297. Lihat. Muhammad Thahir bin „Âsyûr, Maqâshid al-Syarî'ah al-Islâmîyah (Kairo: 

Dâr al-Salâm, 2005), 19-20.  

Adian Husaini, dalam Islam Liberal, Sejarah, Konsepsi, Penyimpangan dan Jawabannya  (Jakarta: 

Gema Insani Press, 2002), 

Ahmad Minhaji, Hukum Islam Antara Sakralitas dan Profanitas: Perspektif Sejarah Sosial  

(Yogyakarta: UIN-Sunan Kalijaga, 2004), 54.  

Ahmad Raisuni, Nadhariyyat al-Maqashid „Inda al-Imam al-Syathibi, 44. 

Ahmad Wafaq bin Mukhtar, Maqashid al-Syari‟ah „Inda al-Imam al-Syafi‟i,  (Kairo: Dar al-

Salam, 2013), 91. 

Al-Zuhaylî, Ushûl al-Fiqh al-Islâmî, 1 (Damaskus: Dâr al-Fikr, 1986),  273. 

Amir Syarifuddin, Usul Fiqih, I, (Jakarta: Logos, 1999), 213-214. 

Asmuni Th, “Studi Pemikiran al-Maqashid: Upaya Menemukan Fondasi Ijtihad Akademik 

yang Dinamis”, dalam Jurna al-Mawarid, Edisi XIV, 2005, 157.  

Fathurrahman Jamil, Metode Ijtihad Majlis Tarjih Muhammadiyah (Jakarta: Logos, 1995), 39-40. 

Hartono Ahmad Jaiz, misalnya, dalam buku Ada Pemurtadan di IAIN (Jakarta: Pustaka al-

Kautsar, 2006);  

Hasan al-Turabi, Fiqih Demokratis dari Tradisionalisme Kolektif Menuju Modernisme Populis , ter. 

Abdul Haris dan Zaimul Am (Bandung: Arsy, 2003), 50. 

Hasbi ash-Shiddiqiey, Pengantar Hukum Islam, 2 (Jakarta: Bulan Bintang, 1981), 14. 

Ibn al-Qayyîm, I'lâm al-Muwâqi'în „an Rab al-„Âlamîn, (Bairût: Dâr al-Fikr, tt), 652.  

Ibn Hazm, al-Ihkâm fi Ushûl al-Ahkâm, 3 (Beirût: Dâr al-Kutub al-'Iliyah, tt.), 530. 

Jalâl al-Dîn al-Suyûthî, Asbâb al-Nuzûl al-Musammâ Lubâb al-Nuqûl fi Asbâb al-Nuzûl (Beirut: 

Muassasah al-Kitâb al-Tsaqâfiyah, 2002), 107. 

Jamal Sultan, Pembaruan Pemikiran Islam Kritik Terhadap 'Pembaruan', ter. Muhammad Syauqi 

(Ttp.: Lembaga Konsultasi Pendidikan dan Sosial Islam, 1994), 52. 

                                                                 
72

 Walid Hasyim Kurdi al-Shamidiyi “al-Wasthiyah fi al-Maqashid” dalam Majallah Diyali,  edisi 
48, 2011, 2 



Mutawali, Maqashid al-Syari‟ah: Logika Hukum Transformatif  

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 139  

Khaled Abou el-Fadl, Atas Nama Tuhan dari Fikih Otoriter ke Fikih Otoritatif. ter. R. Cecep 

Lukman Hakim, (Jakarta: Serambi Ilmu, 2004), xiii.  

Luthfi Bashari dalam Musuh Besar Ummat Islam (Yogyakarta: Wihdah Press, 2003).  

Menangkal Bahaya JIL dan Fiqh Lintas Agama (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2004).  

Muhammad Mushtafa al-Zuhaili, Maqashid al-Syari‟ah, (Ttp. Tp. Tt.), 4  

Munawir Sjadzali, "Ijtihad dan Kemaslahatan Umat", dalam Jalaluddin Rachmat ed. Ijtihad 

dalam Sorotan (Bandung: Mizan, 1991), 122-123. 

Nu‟mân Jughaim, Thurûq al-Kasyfi „An Maqâshid al-Syarî‟ah, Cet. 1 (Yordan: Dâr al-Nafâ‟is, 

2002), 8. 

Nur al-Din bin Mukhtar al-Khadimi, „Ilmu al-Maqashid al-Syari‟ah, (Riyadl: Maktabah al-

‟Abikan, 2001), 41. 

Samih „Abd. al-Wahhab al-Jundi, Ahammiyah al-Maqashid al-Syari‟ah al-IslamiyahWa Atsaruha 

Fi Fahmi al-Nashshi Wa Istinbath al-Alhukmi,  (Damsiq: Muassasah al-Risalah, 20-8), 

38-39. 

Sharaf al-Dîn al-Mûsawî, al-Naş wa al-Ijtihâd (Beirut: Muassasah li al-A'lamî, 1996). 97. 

Sumanto al-Qurtuby, Lubang Hitam Agama Mengkritik Fundamentalisme Agama, Menggugat 

Islam Tunggal (Yogyakarta: Rumah Kita, 2005), 32. 

Thahâ Jâbir al-'Ulwânî, "Muqaddimah al-Ma'had", dalam Ahmad al-Raysûnî, Nazhriyat al-

Maqâshid 'Inda al-Imâm al-Syâthibî (Riyâdh: al-Dâr al-'Âlamiyah li al-Kitâb al-Islâmî wa 

al-Ma'had al-'Alamî al-Fikr al-Islâmî, 1981), 13.  

Ulil Abshar Abdalla, "Menghindari Bibliolatri” Tentang Pentingnya Penyegaran Kembali 

Pemahaman Islam" dalam Kamaruddin Hidayat dan Ahmad Gaus AF. ed., Negara 

dan Civil Society Gerakan dan Pemikiran Islam Kontemporer (Jakarta: Paramadina, 2005), 

67. 

Walid Hasyim Kurdi al-Shamidiyi “al-Wasthiyah fi al-Maqashid” dalam Majallah Diyali,  edisi 

48, 2011, 2 

 


