
  
Volume 6, Nomor 2, Desember 2017  

Print ISSN 2337-3741  

Online ISSN 2579-5287 

 

155 

ISLAM SASAK:  
Sebuah Manifestasi Fikih-Budaya 

LALU MUHAMMAD ARIADI 
Institut Agama Islam Hamzanwadi Pancor, Lombok Timur, NTB 

Email: laluariadi@gmail.com 

 

Abstrak 

Dalam Islam, Fikih merupakan bagian terpenting dari pelaksanaan ajaran-ajaran Islam 
yang terkandung dalam al-Quran dan Hadits. Melalui Fikih, ajaran-ajaran Islam yang 
turun di Tanah Arab mampu meresap keberbagai bentuk kebudayaan yang pada 
dasarnya berbeda bentuk dengan kebudayaan orang-orang Arab itu sendiri. Ini bisa 
dilihat pada tradisi menggunakan hijab yang hanya ada di Arab, namun 
bermetamorfosa menjadi tradisi berjilbab di Indonesia. Di Indonesia, peran signifikan 
fikih dalam akulturasi ajaran-ajaran Islam dengan sebuah tradisi dalam kebudayaan 
lokal bisa dilihat pada perkembangan fikih diantara orang-orang Sasak di Lombok 
yang dikenal dengan ketaatannya dalam beragama dan juga kekuatan tradisi lokalnya. 
Diantara orang-orang Sasak, fikih dan kebudayaan adalah dua hal yang tidak dapat 
dipisahkan. Fikih menjadi dasar dari kebudayaan, dan sebaliknya, kebudayaan 
memberikan warna terhadap fikih itu sendiri. 

Keywords: Islam, Fikih, Lombok, Waktu Lima, Wetu Telu. 

Abtract 

In Islam, Fiqh (Islamic Jurisprudence) plays a most important role in applying the Islamic teachings 
found in the al-Quran and Hadith. It is through Fiqh that the teachings of Islam revealed in the 
Arabian Peninsula can be immersed in any kinds of culture, which is basically distinct from that of 
the Arabians. This is evidenced by the fact that the tradition of wearing Hijab (headscarf), which can 
only be found in the Arab countries, turns into the tradition prevalent in Indonesia, where the 
significant role of Islamic Jurisprudence in the acculturation of Islamic teachings with a tradition in 
local culture can be seen in its development among the Sasak people of Lombok known for their 
religious adherence and the strength of their local tradition. Among the indigenous people of Lombok, 
Fiqh and culture are inseparable, in which the former underlies the culture; and vice versa, the latter 
colors the Fiqh per se. 

Keywords: Islam, Fiqh, Lombok, Waktu Lima, Wetu Telu. 

  



Lalu Muhammad Ariadi, Islam Sasak: Sebuah Manif estasi Fikih-Budaya 

156 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

Sasak adalah nama yang identik dengan penduduk asli Pulau Lombok, sebuah 

pulau yang terletak diantara Bali dengan Sumbawa. Pulau ini memiliki peta 

kebudayaan yang didominasi oleh resapan Budaya Budha-Hindu-Islam dan 

akulturasi budaya Hindu-Isam, utamanya pada bahasa dan adat istiadat.  

Datangnya Islam di Lombok telah merubah bentuk budaya Hindu yang ada 

sebelumnya dan menciptakan keunikan budaya yang sangat kental religius-normatif, 

atau mengakulturasikan perspektif fikih dan ajaran-ajaran spiritual dalam tradisi 

lokal, suatu hal yang sangat berbeda dengan Islam Sinkretis di Jawa.  

Meski mengalami akulturasi yang bersifat religius-normatif, namun perbedaan 

Islam Wetu Telu dan Islam Waktu Lima pada tataran historis dan bentuk telah 

membuat terkotak kotaknya sosiolog-antropolog yang meneliti Lombok, baik dari 

dari sisi budaya dan agama. Timbulnya stigma dan dikotomisasi antara Islam Wetu 

Telu dan Waktu Lima menjadi tidak terhindarkan. Wetu Telu didentikkan dengan 

“Sinkretis” dan Waktu Lima sebagai Islam murni yang berdasarkan kepada Shariah. 

Padahal, perlu diingat bahwa tidak ada tahun yang pasti mengenai mana yang lebih 

dulu ada di Lombok, Islam Wetu Telu atau Islam Waktu Lima? Dan apakah makna 

dari Wetu Telu itu sendiri lebih menampilkan model Islam yang bernuansa 

kosmologis, daripada Islam ritual dan Islam normatif yang dijadikan sebagai inti dari 

perbedaan antara keduanya oleh para sosilog-antropolog yang meneliti Lombok. 

Selain itu, pendekatan kebudayaan yang lebih menekankan aspek historis bisa 

menimbulkan amibigiutas makna religius-normatif pada masyarakat Lombok dan 

tidak mampu mengungkap pemahaman fikih para penganut Wetu Telu itu sendiri..  

Untuk itu, pembahasan kembali mengenai sejarah Lombok dan etnik Sasak 

menjadi kemestian untuk mengetahui makna dibalik Islam Wetu Telu dan Waktu 

Lima dan sebagai cara melakukan rekonstruksi pemaknaan kembali, sehingga 

pengkajian perkembangan Hukum Islam pada Islam Wetu Telu dan Waktu Lima bisa 

dielaborasi secara komprehensif. 

Lombok; Sejarah Awal 

Pulau Lombok merupakan kawasan dengan luas 470.000 kilometer persegi 

atau hampir seperempat dari luas wilayah propinsi NTB. Lombok Timur dengan 

penduduk terpadat, dengan jumlah 967.454 jiwa. Penghuni pertama Lombok berasal 

dari Asia Tenggara dengan penduduk asli yang disebut dengan suku Sasak (etnis 

Sasak). Bukti-bukti sejarah, seperti periuk berhias di Gunung Piring Lombok 

Tengah, telah memberi kesan bahwa di daerah ini pernah berdomisili manusia yang 

lebih awal dari yang diperkirakan. Kapak-kapak batu persegi di beberapa desa di 



Lalu Muhammad Ariadi, Islam Sasak: Sebuah Manif estasi Fikih-Budaya 

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 157  

Pulau Lombok yang disebut penduduk setempat dengan pelor petir menguatkan 

stigma ini.1 

Motivasi untuk memperluas wilayah dan kekuasaan diantara kerajaan-kerajaan 

Jawa dan Sulawesi sebagai akibat sinkretisme Hindu-Buddha dan penyebaran agama 

Islam antara abad 13 dan 14 menyebabkan Nusa Tenggara Barat, termasuk Lombok, 

menjadi tumpuan bagi mobilitas tersebut. Ini dibuktikan oleh adanya hubungan yang 

kental antara kerajaan-kerajaan di Nusa Tenggara Barat dengan kerajaan-kerajaan di 

Jawa dan Sulawesi.  

Negarakertagama pada tahun 1365 menyebutkan Lombok dan etnis Sasak 

sebagai tujuan dari ekspedisi Majapahit. Betapa pentingnya wilayah Lombok dalam 

wawasan persatuan Nusantara ketika itu, sehingga Gadjah Mada mengirim 

ekspedisinya tidak cukup hanya dibawah Mpu Nala untuk menaklukkan Selaparang 

di Lombok dan Dompu di pulau Sumbawa, tetapi medan mengatur 

Pemerintahannya.2  

Hal ini merupakan dari tindak lanjut dari didirikannya kerajaan Selaparang oleh 

salah seorang pangeran dari Majapahit yang beragama Hindu. Pada tahun 1357, 

kerajaan ini diklaim sebagai wilayah Majapahit. 

Dalam versi yang lain, yaitu dalam Babad Lombok dikatakan bahwa penguasa 

Majapahit mengirim anak-anaknya ke Jawa Timur, Bali, Lombok dan Sumbawa. 

Para penduduk desa Sembalun, yaitu sebuah desa dibawah Gunung Rinjani 

mengklaim dirinya sebagai keturunan dari penguasa Majapahit tersebut. Wilayah ini 

nanti menjadi pusat dari Islam Wetu Telu. 

Suku Sasak adalah nama suku yang mendiami Pulau Lombok.3 Pulau Lombok 

adalah salah satu pulau utama di Propinsi Nusa Tenggara Barat. Propinsi ini adalah 

propinsi yang terletak di wilayah Tenggara Indonesia dan terdiri dari dua buah pulau 

utama, yaitu pulau Sumbawa dan Lombok dengan batas wilayah: Sebelah Utara: 

Laut Jawa dan Laut Flores. Sebelah Selatan: Samudera Indonesia. Sebelah Timur: 

Selat Sape/Propinsi NTT. Sebelah Barat: Selat Lombok/Propinsi Bali.4 Meskipun 

                                                                 
1Lalu Lukman, Lombok (Mataram: Pokja, 2004), 15-20.  
2Komarudindin Hidayat, Ahmad Gaus AF, Menjadi Indonesia, 13 Abad Eksistensi Islam di Bumi 

Nusantara (Jakarta, Mizan Media Utama, 2006), 298 
3Nama Sasak dan Lombok terkait secara makna dan filosofis dan terkait, baik dengan tradisi 

dan kebudayaan masyarakat Sasak. Dalam masyarakat Sasak, Sasak berarti bambu-bambu yang 
dijadikan satu dan menjadi sebuah rakit yang kokoh dan Lombok berarti lurus dan konsisten. Lihat 
Lalu Muhammad Azhar, Sejarah Daerah Lombok: Arya Banjar Getas (Mataram: Yaspen Pariwisata 
Pejanggiq, 1997), 21. Lihat juga Lalu Lukman, Lombok (Mataram: Pokja, 2004), 1. Setelah datangnya 
Islam di Lombok, pemaknaan Sasak disepadankan dengan Yang Satu atau Esa dan Lombok dengan 
konsep Istiqamah dalam Islam.  

4Badan Pusat Statistik Prop. NTB, NTB Dalam Angka 2005 (Mataram: UD. Fajar Indah, 
2005), 4. 



Lalu Muhammad Ariadi, Islam Sasak: Sebuah Manif estasi Fikih-Budaya 

158 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

propinsi ini diapit oleh propinsi Bali yang mayoritas penduduknya adalah beragama 

Hindu, dan propinsi Nusa Tenggara Timur yang mayoritas penduduknya adalah 

beragama Kristen, namun propinsi ini mayoritas penduduknya adalah penganut 

agama Islam yaitu 94 % penganut agama Islam, 2,6 % Hindu, 0,9 % Kristen dan 0,6 

% Budha.5 

Terkait dengan pulau Lombok dan Sumbawa sebagai satu kesatuan dan 

terpisah dari wilayah Bali dan Nusa Tenggara Timur adalah hal yang telah diketahui 

secara umum oleh masyarakat Indonesia sejak abad ke-14. Dalam Negarakertagama 

disebutkan bahwa pada abad ke-14 terdapat dua pulau di antara wilayah Hindu Bali 

dan wilayah Timur, yaitu pulau Samawa (Sumbawa) dan Lombok. Di Pulau Samawa, 

terdapat Bima, Dompu, Taliwang, Seran, dan Utan Kedali di Pulau Sumbawa. 

Sedangkan di pulau Lombok terdapat Lombok Mirah di wilayah Lombok Barat dan 

Sasak Adi di wilayah Lombok Timur.6 Penduduk pertama pulau Lombok berasal 

dari suku bangsa dan ras Mongoloid yang berasal dari Asia bagian Tenggara. 7 Ini 

terlihat dari penemuan benda-benda arkeologis di Gunung Piring, desa Truwai 

kecamatan Pujut, Lombok Selatan. Benda-benda purbakala yang ditemukan di desa 

ini berupa periuk utuh, kereweng, kerangka manusia, arca Budha Awalokiteswara, 

nekara dan batu nisan yang bertuliskan huruf China dan Arab. Berdasarkan temuan 

ini, bisa disimpulkan bahwa sejak akhir zaman perunggu, Nusa Tenggara Barat, 

khususnya Lombok telah dihuni oleh sekelompok manusia yang memiliki 

kebudayaan yang sama dengan manusia yang mendiami Gua Tabon Vietnam 

                                                                 
5Total penduduk NTB adalah 2 juta 600 ribu jiwa dengan hunian terbesar di Pulau Lombok, 

yaitu 2 juta 100 ribu jiwa. Lihat Badan Pusat Statistik Prop. NTB, 6. pemeluk Islam di Propinsi ini 
adalah kebanyakan orang Sasak. Karena Islam sebagai sebuah agama yang dianut oleh keseluruhan 
orang Sasak, maka muncul sebuah istilah yang menunjukkan identitas keislaman orang Sasak yaitu 
“dengan Sasak no dengan Islam” atau orang Sasak adalah orang Islam. Lihat Djalaluddin Arzaki dkk, 
Nilai-nilai Agama dan Kearifan Budaya Lokal Suku Bangsa Sasak Dalam Pluralisme Kehidupan 
Bermasyarakat: Sebuah Kajian Antropologis-Sosiologis-Agamis (Mataram: Pokja Redam NTB-Indonesia, 
2001), Cet. 1.  

6Lihat Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Sejarah Daerah Nusa Tenggara Barat, (ttp., 
Proyek Kajian Kebudayaan Daerah, 1977/1978), 1-2. Dalam Kitab Negarakertagama, kedua istilah ini 
disebutkan sebagai pembeda wiilayah antara Lombok bagian timur (Lombok Mirah) dengan bagian 
barat yang dipenuhi oleh hutan (Sasak Adi). Kitab Negarakertagama adalah sebuah kitab hukum 
kerajaan Majapahit. Kitab ini ditulis oleh Empu Prapanca dengan menggunakan bahasa Sanksekerta. 
Selain berisi tentang hukum, kitab ini berisi tentang gambaran tofografi dan geografi beberapa 
daerah. Dalam kitab ini juga disebutkan bahwa pada pertengahan abad ke-14 setelah wilayah 
kerajaan Bali, terdapat beberapa kerajaan yaitu: Bima, Dompu, Taliwang, Seran, dan Utan Kedali di 
pulau Sumbawa dan Sasak di Lombok. 

7 Lihat Sudirman, Gumi Sasak dalam Sejarah (Pringgabaya: KSU Prima Guna, 2007), 3-4. Oleh 
Alfred Russel Wallace, orang Lombok diindikasikan lebih spesifik sebagai ras Melayu. Lihat Alfred 
Russel Wallace, Kepulauan Nusantara: Sebuah Kisah Perjalanan, Kajian Manusia, dan Alam, terj. Tim 
Komunitas Bambu (Depok: Komunitas Bambu, 2009), 109-10.  



Lalu Muhammad Ariadi, Islam Sasak: Sebuah Manif estasi Fikih-Budaya 

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 159  

Selatan, penduduk yang mendiami Pulau Pallawan-Filipina, penduduk di Gilimanuk 

Bali dan penduduk di Malielo-Sumba.8  

Meskipun penemuan benda-benda arkeologis di Gunung Piring memberikan 

petunjuk mengenai penduduk pertama pulau Lombok, namun sampai saat ini 

petunjuk pasti tentang penduduk asli pulau Lombok belum terungkap. Tidak seperti 

pulau Jawa yang dihuni oleh suku Jawa dan suku Sunda yang keduanya adalah suku 

dengan anak suku yang seragam, pulau Lombok dihuni oleh suku Sasak dengan anak 

sukunya yang beragam.9 Pernyataan mengenai keberagaman anak suku Sasak ini 

nampak pada berbagai silsilah yang berbeda, maupun cerita rakyat, dan cerita para 

tokoh Sasak yang didalamnya berisi tentang orang Sasak yang pada dasarnya adalah 

beragam.10 

Islam Sasak dan Sejarah Akulturasi Ajaran Fikih 

Pertumbuhan dan perkembangan Islam di Pulau Lombok, sebagaimana halnya 

dengan masuk dan berkembangnya Islam di Indonesia secara umum terdapat 

banyak versi dan pendapat. 

Versi pertama menyebutkan bahwa Islam datang ke Lombok sebagai bagian 

dari program yang dilakukan oleh kerajaan Islam Demak (1500-1550 M) yang 

dipimpin oleh Raden Fattah dalam mempelopori perkembangan dan penyebaran 

Islam yang didukung oleh Wali Songo. Program ini juga ditujukan untuk 

mengimbangai peran agama Hindu saat itu. Oleh Kerajaan Demak, pengajaran Islam 

diantara orang-orang Sasak diawali dengan pemaknaan ketuhanan dalam Syahadat 

dan makna-makna spiritualitas dalam Shalat dan Haji.11 

 Dalam kisah-kisah etnis Sasak dalam babad Lombok menyebutkan peranan 

Sunan Prapen dalam penyebaran Islam di Lombok. Sunan Prapen adalah anak dari 

Raden Paku (Sunan Giri) dari Gresik. Dikisahkan bahwa : 

“Susuhan Ratu Giri memerintahkan keyakinan baru itu disebarkan ke seluruh pelosok. 
Dilembu Manku Rat dikirm bersama bala tentara ke Banjarmasin, Datu bandan dikirim ke 
Makassar, Tidore, Seram dan Galeier, dan putra Susuhunan, Pangeran Prapen ke Bali, 
Lombok dan Sumbawa. Prapen pertama kali berlayar ke Lombok, di mana dengan kekuatan 

                                                                 
8Selain mengindikasikan adanya kebudayaan yang sama, temuan ini menunjukkan bahwa 

sejak zaman perunggu telah terjadi hubungan dagang antara masyarakat yang tinggal di Lombok 
dengan masyarakat yang tinggal di luar Lombok. Lihat Sudirman, Gumi Sasak dalam Sejarah, 3-4.  

9Lihat Djalaluddin Arzaki dkk, Nilai-nilai Agama dan Kearifan Budaya Lokal Suku Bangsa Sasak 
Dalam Pluralisme Kehidupan Bermasyarakat: Sebuah Kajian Antropologis-Sosiologis-Agamis, 5-6. 

10Lalu Djelenge, Keris di Lombok (Mataram: Yayasan Pusaka Selaparang, 1995), 18-20. 
Beragamnya orang Sasak diindikasikan kepada tiga jenis dialek bahasa, yaitu mno-mne, nggeto-nggete, 
mriyaq-mriku. Lihat Departemen Pendidikan dan Kebudayaan NTB, Buku Petunjuk Musem Nusa 
Tenggara Barat (Mataram: Museum NTB, 1991/1992), 15-16.  

11Lalu Muhammad Ariadi, Haji Sasak: Sebuah Potret Dialektika Haji dengan Kebudayaan Lokal 
(Jakarta: Impressa, 2012), 9 



Lalu Muhammad Ariadi, Islam Sasak: Sebuah Manif estasi Fikih-Budaya 

160 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

senjata ia memaksa orang untuk memeluk agama Islam. Setelah menyelesaikan tugasnya, 
Sunan Prapen berlayar ke Sumbawa dan Bima. Setelah kemenangannya di Sumbawa dan 
Bima, Prapen kembali, dan dengan dibantu oleh Raden Sumuliya dan Raden Salut, ia 
mengatur gerakan dakwah baru yang kali ini mencapai kesuksesan. Sebagian masyarakat 

berlari ke gunung-gunung, sebagian lainnya dita
12

klukkan, lalu masuk Islam dan sebagian 
lainnya hanya ditaklukkan. Prapen meninggalkan Raden Sumuliya dan Raden Salut untuk 

memelihara negosiasi (tanpa hasil) dengan Dewa Agung Klungkung.”
13

  

Menurut Geoffrey E. Marrison, pandangan mengenai pengislaman yang 

dilakukan oleh oang-orang dari Jawa cukup otentik, mengingat dalam penelitian H.J. 

de Graaf (1941), proses ini dikaitkan dengan ekspedisi militer Sultan Trenggana dari 

Demak, yang memerintah dari tahun 1521 sampai tahun 1550. 14  

Menurut Tawaniluddin Haris, penelitian de Graaf tersebut sedikit banyak 

dapat dibenarkan dengan bukti-bukti arkeologis yang terdapat dalam situs makam 

Selaparang. Pada makam tersebut terdapat sejumlah batu nisan yang secara tipologis 

berasal di antara 1600 sampai 1800. Asumsi ini didasarkan atas keberadaan batu 

nisan tipe kepala kerbau bersayap dan tipe silendrik. Selain itu, dari segi bentuk dan 

motif hiasannya, batu nisan di makam Selaparang memiliki kesamaan dengan 

beberapa batu nisan yang terdapat di Aceh, Banten dan Madura, yang diperkirakan 

berasal dari kurun waktu yang sama.15 Selain itu, simbol-simbol yang yang ada di 

makam Selaparang dikatakan memiliki kesamaan dengan simbol-simbol yang tertera 

pada beberapa naskah Fikih di Ketangga Selaparang. 16 

Versi yang kedua mengatakan bahwa Islam masuk ke Lombok pada abad ke 

tujuh belas dari arah timur yaitu pulau Sumbawa. Pendapat ini didasarkan pada 

riwayat tentang sejarah kerajaan Goa di Sulawesi Selatan yang telah resmi menjadi 

Muslim pada tahun 1600 Masehi melalui para muballig Minangkabau (Dato; Ri 

Bandang, Dato’ Ri Patimang, dan Dato’ Ri Tiro. 17 Seiring dengan menjadi Islamnya 

kerajaan Goa, meluas pula agama Islam di wilayah kekuasaan kerajaan Goa, seperti 

Bima (1616,1618, dan 1623 M), Sumbawa (1618 dan 1626 M) dan Pula Buton 

(1626M). Dan kemudian para penguasa daerah di pulau yang ditaklukkan oleh 

kerajaan tersebut melakukan dakwah Islamiyah sampai ke selat Alas dan memasuki 

wilayah Lombok. Melalui tangan para penguasa daerah inilah, Islam Normatif yang 

saat ini dikenal sebagai Islam Waktu Lima menyebar di kawasan timur Lombok. 

                                                                 
12Alfons Van Der Kraan, The Nature of Balinese Rule on Lombok, 92 
13Komarudin Hidayat, Ahmad Gaus AF, 307 
14Geoffrey E. Marrison, Sasak and Javanese Literature of Lombok, KITLV Pres, Leiden, 4 
15Tawalinuddin Haris, dalam Jurnal Kajian No. 1/Th. 1/Feb-Maret 2002 
16Mujib dan Achmad Cholid Sodrie, Khazanah Naskah Desa Ketangga, Kecamatan Suela, 

Kabupaten Lombok Timur (Jakarta, Kementerian Kebudayaan dan Pariwisata, 2004).  
17Lihat Mattulada, Islam di Sulawesi Selatan, dalam Taufiq Abdullah, Agama dan Perubahan Sosial, 

(Jakarta: CV Rajawali, 1983), 220-221. 



Lalu Muhammad Ariadi, Islam Sasak: Sebuah Manif estasi Fikih-Budaya 

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 161  

Versi yang ketiga menyebutkan bahwa Islam masuk ke Pulau Lombok melalui 

seorang muballigh bernama Syaikh Nurur Rasyid yang datang dari Jazirah Arabia. 

Bersama rombongannya, Nurur Rasyid bermaksud berlayar ke Australia guna 

meneruskan dakwahnya. Namun karena satu dan lain hal, mereka singgah di Pulau 

Lombok dan selanjutnya menetap di Bayan, Lombok Barat bagian Utara. Dari 

perkawinannya dengan Denda Bulan, lahirlah seorang putra yang diberi nama 

Zulkarnain. Ia menjadi cikal bakal raja selaparang yang menikah dengan Denda 

Islamiyah. Dari pernikahan ini lahirlah seorang putri yang diberi nama Denda 

Qamariyah yang populer dengan sebutan Dewi Anjani.18 

Versi yang ke empat mengatakan bahwa Pangeran Sangepati, 19 dari Kudus 

membawa Islam yang bernuansa mistik ke Lombok, yang dimulai di wilayah Bayan. 

Bentuk mistik Islam yang dibawanya merupakan perpaduan dari Hindu dengan 

Islam (sufisme) dan dikenal sebagai Islam Wetu Telu. Pangeran ini memiliki dua 

orang anak, yaitu Nurcahya yang dikatakan menyebarkan Islam waktu lima dan 

Nursada yang menyebarkan Islam wetu telu, yang banyak dianut oleh masyarakat 

Bayan, Sembalun. Selain Pangeran Sungepati, Said Mu’min lah yang dikatakan 

memiliki sebagai ayah dari Nur Cahya dan Nur Sada dan dikatakan juga sebagai 

pembawa Islam ke Lombok. 

Apabila dilihat secara seksama, berbagai versi cara masuknya Islam ke Lombok 

di atas menunjukkan bahwa secara umum Islam yang disebarkan di Lombok adalah 

Islam yang kental dengan spiritualisme dalam fikih, seperti Shalat yang dijadikan cara 

untuk mencari identitas kemanusiaan diantara sebagian orang-orang Sasak. Sehingga, 

sejarah masuk dan berkembangnya Islam di Lombok pada dasarnya tidak hanya 

merupakan hasil dari kontak perdagangan para pedagang muslim dengan berbagai 

kerajaan di Indonesia pada abad ke-13 hingga ke-18, namun juga hasil akulturasi 

nyata ajaran-ajaran universal dalam fikih dengan spiritualis kehidupan dalam 

kebudayaan orang Sasak. Ajaran universal ini misalnya dapat dilihat pada pemaknaan 

orang-orang Sasak tentang Shalat dan Puasa sebagai jalan mempertegas identitas 

kemanusiaan, dan haji sebagai cara memaknakan nilai-nilai toleransi dan 

penghargaan terhadap semesta.20 

 Secara umum, masuk dan menyebarnya spiritualisme fikih di Lombok 

dilakukan oleh dua kelompok Islam yaitu kelompok Islam esoteris sebelum adanya 

modernisasi transportasi ibadah haji dan Islam eksoteris setelah adanya modernisasi 

transportasi haji. Pada saat masuk dan berkembangnya Islam ke Lombok pada abad 

                                                                 
18Lalu Wacana, Sejarah Daerah, 2  
19Geoffrey E. Marrison, Sasak and Javanese Literature of Lombok, KITLV Pres, Leiden, 7 
20Lalu Muhammad Ariadi, Haji Sasak, 50-4  



Lalu Muhammad Ariadi, Islam Sasak: Sebuah Manif estasi Fikih-Budaya 

162 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

ke-15 dan ke-16, Islam di disebarkan melalui tangan para muballigh Islam dari 

kalangan Islam esoteris atau Islam Sufi.21 Pada masa ini, muballigh Islam yang 

menyebarkan Islam di Lombok adalah para pedagang muslim dari luar Lombok 

yang datang berdagang melalui pelabuhan Lombok, seperti pedagang dari Jawa, 

Palembang, Banten, Gresik dan Sulawesi.22 Para pedagang muslim ini adalah para 

pengikut ajaran Sufi yang pada abad ke-13 hingga ke-16 merupakan ajaran Islam 

yang dominan di Indonesia Karena tujuan mereka datang ke Lombok tidak hanya 

untuk berdagang, tapi misi menyebarkan Islam, maka banyak di antara mereka yang 

menetap, mendirikan perkampungan, dan menikah dengan warga lokal. Di antara 

perkampungan yang mereka dirikan adalah perkampungan Muslim di Labuan 

Lombok atau Kayangan,23 dan perkampungan Muslim di Labuan Carik.24 

Islam Wetu Telu dan Waktu Lima; Sebuah Keragaman Aktualisasi Fikih 

Menguatnya Islam di Lombok berbanding sama dengan islamisasi budaya 

Sasak, baik pada ritus sosial, maupun ritus individual.  Tahlilan, Lebaran Topat 

(Lebaran Ketupat) dan Lebaran Pendek merupakan ritus sosial yang meng-Islam.  

Sedangkan Buang Au (Upacara Kelahiran), Ngurisang ( Pemotongan Rambut), 

Ngitanang (Khitanan), Merosok (Meratakan Gigi) dan Merari (Mencuri Gadis) dan 

Metikah (Perkawinan) dan Begawe Pati (Ritual Kematian dan Pasca Kematian) 

merupakan ritus individual yang meng-Islam dan menjadi lingkaran hidup yang 

mesti dilalui. 

                                                                 
21Lihat Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Sejarah Daerah Nusa Tenggara Barat, 41-42.  
22Melalui saluran perdagangan tersebutlah Islam mulai dikenal oleh masyarakat Lombok, para 

pedagang tidak hanya membawa barang dagangannya, tapi membawa Kitab Suci Al-Qur’an dan 
kitab-kitab kesusastraan yang bernuansa Islam, seperti, Roman Yusuf, al-Tuhfah dan Serat Menak. Jadi 
sejak abad ke-13 dan ke-14 masyarakat Sasak sudah bersentuhan dengan Islam, namun belum 
begitu besar pengaruhnya, masih terbatas pada aspek perdagangan. Lihat Sudirman, Gumi Sasak 
Dalam Sejarah, 11. 

23Perkampungan muslim di Labuan Lombok adalah perkampungan muslim yang terletak di 
Lombok Timur dan perkampungan muslim yang menjadi tempat tinggal para pedagang dan 
muballligh dari Palembang, Banten, Gresik. Kombinasi pengajaran sufistik dan fiqh yang mereka 
bawa melahirkan praktek keislaman dalam bingkai tarekat yang memadukan ajaran lahiriah dan 
batiniah. 

24Perkampungan Muslim di Labuan Carik adalah perkampungan muslim yang terletak di 
Lombok Utara dan merupakan perkampungan muslim yang dominan ditinggali oleh pedagang dan 
pendatang Muslim dari Jawa. Lihat Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Sejarah Daerah Nusa 
Tenggara Barat, 43. Para pedagang dan pendatang tersebut adalah pengikut Sunan Prapen yang 
menganut ajaran-ajaran sufistik Sunan Kalijaga dan Syekh Siti Jenar. Akulturasi ajaran-ajaran 
kebatinan Sunan Kalijaga dan Syekh Siti Jenar dengan etika sosial dan kepercayaan masyarakat 
setempat melahirkan praktek keislaman yang lebih cenderung berorientasi kepada praktek kebatinan 
dalam bingkai tarekat daripada praktek keislaman yang berorientasi kepada fikih. 



Lalu Muhammad Ariadi, Islam Sasak: Sebuah Manif estasi Fikih-Budaya 

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 163  

Meng-Islamnya ritus-ritus tersebut menunjukkan bahwa Islam di Lombok 

menjadi mapan melalui pendekatan yang bersifat fikih-sufistik yaitu dengan kehati-

hatian dan kelemah-lembutan dalam menyampaikan ajaran-ajaran Islam. Ajaran 

agama disampaikan secara bertahap berdasarkan kemampuan mereka yang 

menerimanya.  

Munculnya tipikal Islam Wetu Telu adalah akibat dari pendekatan fikih-sufistik 

tersebut. Rangkaian ritus sosial dan individual Wetu Telu dibentuk berdasarkan 

kemampuan sebagian masyarakat Sasak menerima Islam, khususnya di wilayah 

Bayan. Contohnya adalah pengajaran Syahadat dan Shalat sebagai bagian penting 

pandangan keseharian mereka tentang manusia dan alam. 

Penganut Islam Wetu Telu, khususnya di wilayah Bayan menggambarkan Islam, 

khususnya fikih, dengan cara yang berbeda dari Islam Waktu Lima. Dalam 

pemahaman mereka, pemahaman tentang Islam dan fikih didekati dan dimaknakan 

melalui simbol-simbol dan Islam yang termanisfestasikan pada alam.  

Wetu Telu dari sisi orang Bayan bukanlah “waktu tiga” pada ibadah Islam. Wetu 

berasal dari kata metu, yang berarti muncul atau datang dari, sedangkan telu artinya 

tiga. Secara simbolius hal ini mengungkapkan bahwa semua makhluk hidup muncul 

(metu) melalui tiga macam sistem reproduksi; i) melahirkan (menganak), seperti 

manusia dan mamalia; ii) bertelur (menteluk), seperti burung, dan iii) berkembang 

biak dari benih dan buah (mentiuk), seperti biji-bijian, sayuran, buah-buahan, 

pepohonan dan tetumbuhan lainnya. Menganak, mentiuk, menteluk secara simbolis 

merepresentasikan makna harfiah wetu atau metu telu. Ketiga jenis reproduksi itu 

dipahat pada patung kayu yang disebut Paksi Bayan yang menampilkan sosok seekor 

singa, yang menjadi bagian dari puncak mimbar pada masjid kuno Wetu Telu Bayan.25  

Pemangku adat di Bayan menjelaskan bahwa Wetu Telu juga melambangkan 

ketergantungan makhluk hidup satu sama lain. Untuk menerangkan hal ini, ia 

membagi wilayah kosmologis menjadi jagad kecil dan jagad besar. Jagad besar ia 

sebut sebagai mayapada atau alam raya yang terdiri dari dunia, matahari, bulan, 

bintang dan planet lain, sedangkan manusia dan makhluk lainnya merupakan jagad 

kecil yang selaku makhluk sepenuhnya tergantung pada alam semesta. 

Ketergantungan seperti itu menyatukan dua dunia dalam suatu keseimbangan dan 

sebab itulah tatanan alam (kosmologis) bekerja.  

Pemangku Karang Salah juga berpandangan bahwa Wetu Telu sebagai sebuah 

sistem agama termanifestasikan dalam kepercayaan bahwa semua makluk harus 

melewati tiga tahap rangkaian siklus yaitu dilahirkan (menganak), hidup (irup) dan 

mati (mate).  

                                                                 
25 Erni Budiwanti, Islam Sasak (Yogyakarta, LkiS, 2000), 136 



Lalu Muhammad Ariadi, Islam Sasak: Sebuah Manif estasi Fikih-Budaya 

164 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

Pemangku Adat Bayan Agung menjelaskan bahwa unsur-unsur yang tertanam 

dalam ajaran Wetu Telu, adalah : 

a. Rahasia atau Asma yang mewujud dalam panca indera tubuh manusia. 

b. Simpanan ujud Allah yang termanifestasikan dalam Adam dan Hawa.  

c. Kodrat Allah adalah kombinasi 5 indera (berasal dari Allah) dan 8 organ yang 

diwarisi dari Adam (garis laki-laki) dan Hawa (garis perempuan). Masing-

masing kodrat Allah bisa ditemukan dalam setiap lubang yang ada di tubuh 

manusia, dari mata hingga anus.26 

Simbolisasi ajaran Islam yang dilakukan Islam Wetu Telu meresap pada bentuk 

kebudayaannya dan inilah yang menjadi ajang kritiakan, sekaligus perbaikan dari 

Islam Waktu Lima. Secara umum, beberapa ritus yang dikatakan salah oleh Islam 

Waktu Lima sebagai berikut : 

Rowah Wulan dan Sampet Jum’at 

Rowah Wulan diselenggarakan pada hari pertama bulan Saban dan Sampet Jum’at 

diadakan pada jum’at terakhir bulan Saban. Perayaan Rowah Wulan dan Sampet Jum’at 

dilangsungkan di rumah para pemuka adat utama. Sampet Jum’at dilakukan dengan 

mengosap dan mas do’a di kompleks makam keramat leluhur. Penghulu yang 

memimpin upacara duduk jongkok di depan pintu Makam Reak dan meminta izin 

para arwah guna memasuki Makam. 

Penetapan Awal Puasa dan Ritus Tarawih 

Waktu Lima mengawali puasa berdasarkan tanggal yang ditetapkan oleh 

Departemen Agama, sedangkan masyarakat Wetu Telu menggunakan naptu versinya 

sendiri dan menentukan bahwa bulan puasa datang tiga hari sesudah para penganut 

Waktu Lima berpuasa. 

Tarawih dikalangan Wetu Telu dihadiri para pemimpin agama saja dan 

diselenggarakan di Masjid Kuno. Orang awam, Pemangku dan para wanita tidak ikut 

shalat. 

Gelar Bangsawan 

Secara umum, komunitas Wetu Telu di Bayan terdiri dari dua kelompok status, 

yaitu bangsawan (perwangsa) dan orang biasa (jajar karang). Pembagian ini didasarkan 

pada masa silam yaitu saat sistem kerajaan masih berlaku di Bayan dan tradisi ini 

masih berlaku hingga sekarang.  

                                                                 
26Erni Budiwanti, Islam Sasak, 138  



Lalu Muhammad Ariadi, Islam Sasak: Sebuah Manif estasi Fikih-Budaya 

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 165  

Berbeda dengan orang sasak yang lain, orang-orang Wetu Telu tidak 

menggunakan Lalu (untuk laki-laki) dan Baiq (untuk perempuan) sebagai gelar 

kehormatan, tetapi menggunakan Raden dan Denda.Penerapan perbedaan status 

diterapkan pada semua aktivitas budaya dan masuk pada sistem birokrasi.  

Sistem patriarkal patrilineal menempatkan bangsawan wanita dalam posisi yang 

sulit dan terbatas. Perkawinan antar golongan yang tingkatannya berbeda dan orang 

luar dikategorikan sebagai melanggar adat.  

Melaian (mencuri) gadis dan metikah (menikah) 

Pada tradisi orang Lombok, tradisi yang mencuri dan melarikan anak gadis 

orang sebelum menikah masih dilakukan. Waktu yang ditentukan adat untuk 

melaporkan penculikan (nyelabar) adalah tiga hari. Penundaan yang lebih lama akan 

mempermalukan orang tua mempelai wanita , sehingga denda ngampah-ngampah ilen 

harus dibayarkan. 

Berbeda dengan tradisi Waktu Lima yang tidak terlalu menekankan jumlah 

denda, Wetu Telu sangat menekankan denda atas pelanggaran pada tradisi ini.  

Kesimpulan 

Merupakan suatu keniscayaan, saat agama menjadi berubah bentuk saat 

menyentuh wilayah sosial yang tidak mungkin terpisah dari budaya. Elastisitas agama 

yang bertemu dengan budaya menyebabkan perubahan perilaku agama, dan bahkan 

pada varian bentuk praktek ajaran-ajaran fikih, sehingga untuk memahaminya tidak 

bisa dilakukan melalui jalur dikotomisasi. Pendalaman aspek historis dan kultural-

religius pada pelaku budaya menjadi sangat penting. Dengan sisi pandang yang 

berbeda, pemahaman yang lebih komprehensif mengenai agama dan manifestasinya 

terhadap budaya penulis harapkan akan muncul. 

 

Daftar Bacaan 

Ariadi, Lalu Muhammad. Haji Sasak: Sebuah Potret Dialektika Haji dengan Kebudayaan 

Lokal. Jakarta: Impressa, 2012. 

Azhar, Lalu Muhammad. Sejarah Daerah Lombok: Arya Banjar Getas. Mataram: Yaspen 

Pariwisata Pejanggiq, 1997.  

Badan Pusat Statistik Prop. NTB. NTB Dalam Angka 2005. Mataram: UD. Fajar 

Indah, 2005. 

Budiwanti, Erni. Islam Sasak. Yogyakarta, LkiS, 2000. 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan NTB. Buku Petunjuk Musem Nusa Tenggara 

Barat. Mataram: Museum NTB, 1991/1992. 



Lalu Muhammad Ariadi, Islam Sasak: Sebuah Manif estasi Fikih-Budaya 

166 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

--------. Bunga Rampai Kutipan Naskah Lama dan Aspek Pengetahuannya. ttp., Proyek 

Kajian Kebudayaan Daerah, 1990. 

--------. Sejarah Daerah Nusa Tenggara Barat. Departemen Pendidikan dan 

Kebudayaan, Pusat Penelitian Sejarah dan Budaya Proyek Penelitian dan 

Pencatatan Kebudayaan Daerah, 1977/1978. 

Djalaluddin Arzaki dkk. Nilai-nilai Agama dan Kearifan Budaya Lokal Suku Bangsa 

Sasak Dalam Pluralisme Kehidupan Bermasyarakat: Sebuah Kajian Antropologis -

Sosiologis-Agamis. Mataram: Pokja Redam NTB-Indonesia, 2001.  

Djelenge, Lalu. Keris di Lombok. Mataram: Yayasan Pusaka Selaparang, 1995. 

E. Marrison, Geoffrey. Sasak and Javanese Literature of Lombok. KITLV Pres, Leiden. 

Haris, Tawalinuddin. dalam Jurnal Kajian No. 1/Th. 1/Feb-Maret 2002 

Hidayat, Komarudindit, Ahmad Gaus AF. Menjadi Indonesia, 13 Abad Eksistensi Islam 

di Bumi Nusantara. Jakarta, Mizan Media Utama, 2006. 

Lukman. Lalu. Lombok. Mataram: Pokja, 2004.  

Mattulada, Islam di Sulawesi Selatan. dalam Taufiq Abdullah, Agama dan Perubahan 

Sosial. Jakarta: CV Rajawali, 1983. 

Mujib dan Achmad Cholid Sodrie. Khazanah Naskah Desa Ketangga, Kecamatan Suela, 

Kabupaten Lombok Timur. Jakarta, Kementerian Kebudayaan dan Pariwisata, 

2004.  

Sudirman, Gumi Sasak dalam Sejarah. Pringgabaya: KSU Prima Guna, 2007.  

Wallace, Alfred Russel. Kepulauan Nusantara: Sebuah Kisah Perjalanan, Kajian Manusia, 

dan Alam. terj. Tim Komunitas Bambu. Depok: Komunitas Bambu, 2009.  

Van Der Kraan, Alfons. The Nature of Balinese Rule on Lombok. 

 


