Schemata Prnt ISSN 23373741

Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 Online ISSN 2579-5287

ISLAM SASAK:
Sebuah Manifestasi Fikih-Budaya

LALU MUHAMMAD ARIADI
Institut Agama Islam Hamzanwadi Pancor, Lombok Timur, NTB
Email: laluariadi@gmail.com

Abstrak

Dalam Islam, Fikih merupakan bagian terpenting dari pelaksanaan ajaran-ajaran Islam
yang terkandung dalam al-Quran dan Hadits. Melalui Fikih, ajaran-ajaran Islam yang
turun di Tanah Arab mampu meresap keberbagai bentuk kebudayaan yang pada
dasarnya berbeda bentuk dengan kebudayaan orang-orang Arab itu sendiri. Ini bisa
dilihat pada tradisi menggunakan hijab yang hanya ada di Arab, namun
bermetamorfosa menjadi tradisi berjilbab di Indonesia. Di Indonesia, peran signifikan
fikih dalam akulturasi ajaran-ajaran Islam dengan sebuah tradisi dalam kebudayaan
lokal bisa dilihat pada perkembangan fikih diantara orang-orang Sasak di Lombok
yang dikenal dengan ketaatannya dalam beragama dan juga kekuatan tradisi lokalnya.
Diantara orang-orang Sasak, fikih dan kebudayaan adalah dua hal yang tidak dapat
dipisahkan. Fikih menjadi dasar dari kebudayaan, dan sebaliknya, kebudayaan
memberikan warna terhadap fikih itu sendiri.

Keywords: Islam, Fikih, Lombok, Waktu Lima, Wetu Telu.
Abtract

In Islam, Yigh (Islamic Jurisprudence) plays a most important role in applying the Islamic teachings
Jound in the al-Quran and Hadjth. It is through Fiqh that the teachings of Islam revealed in the
Arabian Peninsula can be immersed in any kinds of culture, which is basically distinet from that of
the Arabians. This is evidenced by the fact that the tradition of wearing Hijab (headscarf), which can
only be found in the Arab comntries, turns into the tradition prevalent in Indonesia, where the
significant role of Islamic [urisprudence in the acculturation of Islamic teachings with a tradition in
local culture can be seen in its development among the Sasak people of Lombok known for their
religions adberence and the strength of their local tradition. Among the indigenous pegple of Lombok,
Figh and culture are inseparable, in which the former underlies the culture; and vice versa, the latter

colors the Figh per se.
Keywords: Islam, Figh, Lonbok, Waktu 1ima, Wetu Teln.

155



Lalu Muhammad Ariadi, Islam Sasak: Sebuabh Manifestasi Fikih-Budaya

Sasak adalah nama yang identik dengan penduduk asli Pulau Lombok, sebuah
pulau yang terletak diantara Bali dengan Sumbawa. Pulau ini memiliki peta
kebudayaan yang didominasi oleh resapan Budaya Budha-Hindu-Islam dan
akulturasi budaya Hindu-Isam, utamanya pada bahasa dan adat istiadat.

Datangnya Islam di Lombok telah merubah bentuk budaya Hindu yang ada
sebelumnya dan menciptakan keunikan budaya yang sangat kental religius-normatif,
atau mengakulturasikan perspektif fikih dan ajaran-ajaran spiritual dalam tradisi
lokal, suatu hal yang sangat berbeda dengan Islam Sinkretis di Jawa.

Meski mengalami akulturasi yang bersifat religius-normatif, namun perbedaan
Islam Wetn Telu dan Islam Waktn Lima pada tataran historis dan bentuk telah
membuat terkotak kotaknya sosiolog-antropolog yang meneliti Lombok, baik dari
dari sisi budaya dan agama. Timbulnya stigma dan dikotomisasi antara Islam Wezm
Telu dan Waktn Lima menjadi tidak terhindarkan. Wem Teln didentikkan dengan
“Sinkretis” dan Waktu Lima sebagai Islam murni yang berdasarkan kepada Shariah.
Padahal, perlu diingat bahwa tidak ada tahun yang pasti mengenai mana yang lebih
dulu ada di Lombok, Islam Wesm Telu atau Islam Waktn Lima? Dan apakah makna
dari Wetn Telu itu sendiri lebih menampilkan model Islam yang bernuansa
kosmologis, daripada Islam ritual dan Islam normatif yang dijadikan sebagai inti dari
perbedaan antara keduanya oleh para sosilog-antropolog yang meneliti Lombok.

Selain itu, pendekatan kebudayaan yang lebih menekankan aspek historis bisa
menimbulkan amibigiutas makna religius-normatif pada masyarakat Lombok dan
tidak mampu mengungkap pemahaman fikih para penganut Wem Telu itu sendiri..

Untuk itu, pembahasan kembali mengenai sejarah Lombok dan etnik Sasak
menjadi kemestian untuk mengetahui makna dibalik Islam Wetn Teln dan Waktn
Lima dan sebagai cara melakukan rekonstruksi pemaknaan kembali, sehingga
pengkajian perkembangan Hukum Islam pada Islam Wem Telu dan Waktu Lima bisa

dielaborasi secara komprehensif.

Lombok; Sejarah Awal

Pulau Lombok merupakan kawasan dengan luas 470.000 kilometer persegi
atau hampir seperempat dari luas wilayah propinsi NTB. Lombok Timur dengan
penduduk terpadat, dengan jumlah 967.454 jiwa. Penghuni pertama LLombok berasal
dari Asia Tenggara dengan penduduk asli yang disebut dengan suku Sasak (etnis
Sasak). Bukti-bukti sejarah, seperti periuk berhias di Gunung Piring Lombok
Tengah, telah memberi kesan bahwa di daerah ini pernah berdomisili manusia yang

lebih awal dari yang diperkirakan. Kapak-kapak batu persegi di beberapa desa di

156 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Lalu Muhammad Ariadi, Islam Sasak: Sebuabh Manifestasi Fikih-Budaya

Pulau Lombok yang disebut penduduk setempat dengan pelor petir menguatkan
stigma ini."

Motivasi untuk memperluas wilayah dan kekuasaan diantara kerajaan-kerajaan
Jawa dan Sulawesi sebagai akibat sinkretisme Hindu-Buddha dan penyebaran agama
Islam antara abad 13 dan 14 menyebabkan Nusa Tenggara Barat, termasuk Lombok,
menjadi tumpuan bagi mobilitas tersebut. Ini dibuktikan oleh adanya hubungan yang
kental antara kerajaan-kerajaan di Nusa Tenggara Barat dengan kerajaan-kerajaan di
Jawa dan Sulawesi.

Negarakertagama pada tahun 1365 menyebutkan Lombok dan etnis Sasak
sebagai tujuan dari ekspedisi Majapahit. Betapa pentingnya wilayah Lombok dalam
wawasan persatuan Nusantara ketika itu, sehingga Gadjah Mada mengirim
ckspedisinya tidak cukup hanya dibawah Mpu Nala untuk menaklukkan Selaparang
di Lombok dan Dompu di pulau Sumbawa, tetapi medan mengatur
Pemerintahannya.’

Hal ini merupakan dari tindak lanjut dari didirikannya kerajaan Selaparang oleh
salah seorang pangeran dari Majapahit yang beragama Hindu. Pada tahun 1357,
kerajaan ini diklaim sebagai wilayah Majapahit.

Dalam versi yang lain, yaitu dalam Babad Lombok dikatakan bahwa penguasa
Majapahit mengirim anak-anaknya ke Jawa Timur, Bali, Lombok dan Sumbawa.
Para penduduk desa Sembalun, yaitu sebuah desa dibawah Gunung Rinjani
mengklaim dirinya sebagai keturunan dari penguasa Majapahit tersebut. Wilayah ini
nanti menjadi pusat dari Islam Wesu Teln.

Suku Sasak adalah nama suku yang mendiami Pulau Lombok.’ Pulau Lombok
adalah salah satu pulau utama di Propinsi Nusa Tenggara Barat. Propinsi ini adalah
propinsi yang terletak di wilayah Tenggara Indonesia dan terdiri dari dua buah pulau
utama, yaitu pulau Sumbawa dan Lombok dengan batas wilayah: Sebelah Utara:
Laut Jawa dan Laut Flores. Sebelah Selatan: Samudera Indonesia. Sebelah Timur:
Selat Sape/Propinsi NTT. Sebelah Barat: Selat Lombok/Propinsi Bali.* Meskipun

Lalu Lukman, Lombok (Mataram: Pokja, 2004), 15-20.

2Komarudindin Hidayat, Ahmad Gaus AF, Menjadi Indonesia, 13 Abad Efksistensi Lslam di Bumi
Nusantara (Jakarta, Mizan Media Utama, 2000), 298

3Nama Sasak dan Lombok terkait secara makna dan filosofis dan terkait, baik dengan tradisi
dan kebudayaan masyarakat Sasak. Dalam masyarakat Sasak, Sasak berarti bambu-bambu yang
dijadikan satu dan menjadi sebuah rakit yang kokoh dan Lowbok berarti lurus dan konsisten. Lihat
Lalu Muhammad Azhar, Sgarah Daerah Lombok: Arya Banjar Getas (Mataram: Yaspen Pariwisata
Pejanggiq, 1997), 21. Lihat juga Lalu Lukman, Lowbok (Mataram: Pokja, 2004), 1. Setelah datangnya
Islam di Lombok, pemaknaan Sasak disepadankan dengan Yang Satu atau Esa dan Lombok dengan
konsep Istigamah dalam Islam.

‘Badan Pusat Statistk Prop. NIB, NTB Dalam Angka 2005 (Mataram: UD. Fajar Indah,
2005), 4.

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 157



Lalu Muhammad Ariadi, Islam Sasak: Sebuabh Manifestasi Fikih-Budaya

propinsi ini diapit oleh propinsi Bali yang mayoritas penduduknya adalah beragama
Hindu, dan propinsi Nusa Tenggara Timur yang mayoritas penduduknya adalah
beragama Kristen, namun propinsi ini mayoritas penduduknya adalah penganut
agama Islam yaitu 94 % penganut agama Islam, 2,6 % Hindu, 0,9 % Kiristen dan 0,6
% Budha.’

Terkait dengan pulau Lombok dan Sumbawa sebagai satu kesatuan dan
terpisah dari wilayah Bali dan Nusa Tenggara Timur adalah hal yang telah diketahui
secara umum oleh masyarakat Indonesia sejak abad ke-14. Dalam Negarakertagama
disebutkan bahwa pada abad ke-14 terdapat dua pulau di antara wilayah Hindu Bali
dan wilayah Timur, yaitu pulau Samawa (Sumbawa) dan Lombok. Di Pulau Samawa,
terdapat Bima, Dompu, Taliwang, Seran, dan Utan Kedali di Pulau Sumbawa.
Sedangkan di pulau Lombok terdapat Lombok Mirah di wilayah Lombok Barat dan
Sasak Adi di wilayah Lombok Timur.’ Penduduk pertama pulau Lombok berasal
dari suku bangsa dan ras Mongoloid yang berasal dari Asia bagian Tenggara.” Ini
terlihat dari penemuan benda-benda arkeologis di Gunung Piring, desa Truwai
kecamatan Pujut, Lombok Selatan. Benda-benda purbakala yang ditemukan di desa
ini berupa periuk utuh, kereweng, kerangka manusia, arca Budha Awalokiteswara,
nekara dan batu nisan yang bertuliskan huruf China dan Arab. Berdasarkan temuan
ini, bisa disimpulkan bahwa sejak akhir zaman perunggu, Nusa Tenggara Barat,
khususnya Lombok telah dihuni oleh sekelompok manusia yang memiliki

kebudayaan yang sama dengan manusia yang mendiami Gua Tabon Vietnam

STotal penduduk N'TB adalah 2 juta 600 ribu jiwa dengan hunian terbesar di Pulau Lombok,
yaitu 2 juta 100 ribu jiwa. Lihat Badan Pusat Statistk Prop. NTB, 6. pemeluk Islam di Propinsi ini
adalah kebanyakan orang Sasak. Karena Islam sebagai sebuah agama yang dianut oleh keseluruhan
orang Sasak, maka muncul sebuah istilah yang menunjukkan identitas keislaman orang Sasak yaitu
“dengan Sasak no dengan Islam” atau orang Sasak adalah orang Islam. Lihat Djalaluddin Arzaki dkk,
Nilai-nilai  Agama dan Kearifan Budaya Lokal Sukwu Bangsa Sasak Dalam Pluralisme Kebidupan
Bermasyarakat: Sebualh Kajian Antropologis-S osiologis-Agamis (Mataram: Pokja Redam NTB-Indonesia,
2001), Cet. 1.

6Lihat Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Se¢arah Daerah Nusa Tenggara Barat, (ttp.,
Proyek Kajian Kebudayaan Daerah, 1977/1978), 1-2. Dalam Kitab Negarakertagama, kedua istilah ini
disebutkan sebagai pembeda wiilayah antara Lombok bagian timur (Lowbok Mirah) dengan bagian
barat yang dipenuhi oleh hutan (Sasak Adj). Kitab Negarakertagama adalah sebuah kitab hukum
kerajaan Majapahit. Kitab ini ditulis oleh Empu Prapanca dengan menggunakan bahasa Sanksekerta.
Selain berisi tentang hukum, kitab ini berisi tentang gambaran tofografi dan geografi beberapa
daerah. Dalam kitab ini juga disebutkan bahwa pada pertengahan abad ke-14 setelah wilayah
kerajaan Bali, terdapat beberapa kerajaan yaitu: Bima, Dompu, Taliwang, Seran, dan Utan Kedali di
pulau Sumbawa dan Sasak di Lombok.

7 Lihat Sudirman, Gumi Sasak dalam S¢garah (Pringgabaya: KSU Prima Guna, 2007), 3-4. Oleh
Alfred Russel Wallace, orang Lombok diindikasikan lebih spesifik sebagai ras Melayu. Lihat Alfred
Russel Wallace, Kepulaman Nusantara: Sebunah Kisah Perjalanan, Kajian Manusia, dan Alam, terj. Tim
Komunitas Bambu (Depok: Komunitas Bambu, 2009), 109-10.

158 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Lalu Muhammad Ariadi, Islam Sasak: Sebuabh Manifestasi Fikih-Budaya

Selatan, penduduk yang mendiami Pulau Pallawan-Filipina, penduduk di Gilimanuk
Bali dan penduduk di Malielo-Sumba.®

Meskipun penemuan benda-benda arkeologis di Gunung Piring memberikan
petunjuk mengenai penduduk pertama pulau Lombok, namun sampai saat ini
petunjuk pasti tentang penduduk asli pulau Lombok belum terungkap. Tidak seperti
pulau Jawa yang dihuni oleh suku Jawa dan suku Sunda yang keduanya adalah suku
dengan anak suku yang seragam, pulau Lombok dihuni oleh suku Sasak dengan anak
sukunya yang beragam.” Pernyataan mengenai keberagaman anak suku Sasak ini
nampak pada berbagai silsilah yang berbeda, maupun cerita rakyat, dan cerita para
tokoh Sasak yang didalamnya berisi tentang orang Sasak yang pada dasarnya adalah

1
beragam. 0

Islam Sasak dan Sejarah Akulturasi Ajaran Fikih

Pertumbuhan dan perkembangan Islam di Pulau Lombok, sebagaimana halnya
dengan masuk dan berkembangnya Islam di Indonesia secara umum terdapat
banyak versi dan pendapat.

Versi pertama menyebutkan bahwa Islam datang ke LLombok sebagai bagian
dari program yang dilakukan oleh kerajaan Islam Demak (1500-1550 M) yang
dipimpin oleh Raden Fattah dalam mempelopori perkembangan dan penyebaran
Islam yang didukung oleh Wali Songo. Program ini juga ditujukan untuk
mengimbangai peran agama Hindu saat itu. Oleh Kerajaan Demak, pengajaran Islam
diantara orang-orang Sasak diawali dengan pemaknaan ketuhanan dalam Syahadat
dan makna-makna spiritualitas dalam Shalat dan Haji."

Dalam kisah-kisah etnis Sasak dalam babad L.ombok menyebutkan peranan
Sunan Prapen dalam penyebaran Islam di Lombok. Sunan Prapen adalah anak dari

Raden Paku (Sunan Giri) dari Gresik. Dikisahkan bahwa :

“Susuhan Ratu Giri memerintahkan keyakinan baru itu disebarkan ke seluruh pelosok.
Dilembu Manku Rat dikitm bersama bala tentara ke Banjarmasin, Datu bandan dikirim ke
Makassar, Tidore, Seram dan Galeier, dan putra Susuhunan, Pangeran Prapen ke Bali,
Lombok dan Sumbawa. Prapen pertama kali berlayar ke Lombok, di mana dengan kekuatan

8Selain mengindikasikan adanya kebudayaan yang sama, temuan ini menunjukkan bahwa
sejak zaman perunggu telah terjadi hubungan dagang antara masyarakat yang tinggal di Lombok
dengan masyarakat yang tinggal di luar Lombok. Lihat Suditman, Guwi Sasak dalam Sejarah, 3-4.

9Lihat Dijalaluddin Arzaki dkk, Nai-nilai Agama dan Kearifan Budaya Lokal Sukn Bangsa Sasak
Dalam Pluralisme Kebidupan Bermasyarakat: S ebuab Kajian Antropologis-S osiologis-Agamis, 5-6.

WLalu Dijelenge, Keris di Lombok (Mataram: Yayasan Pusaka Selaparang, 1995), 18-20.
Beragamnya orang Sasak diindikasikan kepada tiga jenis dialek bahasa, yaitu mmo-mne, nggeto-nggete,
mriyag-mrifsy. Lihat Departemen Pendidikan dan Kebudayaan NTB, Bukw Petunjuk Musenz Nusa
Tenggara Barat (Mataram: Museum N'TB, 1991/1992), 15-16.

ULalu Muhammad Ariadi, Haji Sasak: Sebuah Potret Dialektika Haji dengan Kebudayaan Lokal
(Jakarta: Impressa, 2012), 9

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 159



Lalu Muhammad Ariadi, Islam Sasak: Sebuabh Manifestasi Fikih-Budaya

senjata ia memaksa orang untuk memeluk agama Islam. Setelah menyelesaikan tugasnya,
Sunan Prapen berlayar ke Sumbawa dan Bima. Setelah kemenangannya di Sumbawa dan
Bima, Prapen kembali, dan dengan dibantu oleh Raden Sumuliya dan Raden Salut, ia
mengatur gerakan dakwah baru yang kali ini mencapai kesuksesan. Sebagian masyarakat
berlari ke gunung-gunung, sebagian lainnya ditalzklukkan, lalu masuk Islam dan sebagian

lainnya hanya ditaklukkan. Prapen meninggalkan Raden Sumuliya dan Raden Salut untuk

memelihara negosiasi (tanpa hasil) dengan Dewa Agung Klungkung.”13

Menurut Geoffrey E. Marrison, pandangan mengenai pengislaman yang
dilakukan oleh oang-orang dari Jawa cukup otentik, mengingat dalam penelitian H.].
de Graaf (1941), proses ini dikaitkan dengan ekspedisi militer Sultan Trenggana dari
Demak, yang memerintah dari tahun 1521 sampai tahun 1550."*

Menurut Tawaniluddin Haris, penelitian de Graaf tersebut sedikit banyak
dapat dibenarkan dengan bukti-bukti arkeologis yang terdapat dalam situs makam
Selaparang. Pada makam tersebut terdapat sejumlah batu nisan yang secara tipologis
berasal di antara 1600 sampai 1800. Asumsi ini didasarkan atas keberadaan batu
nisan tipe kepala kerbau bersayap dan tipe silendrik. Selain itu, dari segi bentuk dan
motif hiasannya, batu nisan di makam Selaparang memiliki kesamaan dengan
beberapa batu nisan yang terdapat di Aceh, Banten dan Madura, yang diperkirakan
berasal dari kurun waktu yang sama.” Selain itu, simbol-simbol yang yang ada di
makam Selaparang dikatakan memiliki kesamaan dengan simbol-simbol yang tertera
pada beberapa naskah Fikih di Ketangga Selaparang.'®

Versi yang kedua mengatakan bahwa Islam masuk ke Lombok pada abad ke
tujuh belas dari arah timur yaitu pulau Sumbawa. Pendapat ini didasarkan pada
riwayat tentang sejarah kerajaan Goa di Sulawesi Selatan yang telah resmi menjadi
Muslim pada tahun 1600 Masehi melalui para muballig Minangkabau (Dato; Ri
Bandang, Dato’ Ri Patimang, dan Dato’ Ri Tiro."’ Seiring dengan menjadi Islamnya
kerajaan Goa, meluas pula agama Islam di wilayah kekuasaan kerajaan Goa, seperti
Bima (1616,1618, dan 1623 M), Sumbawa (1618 dan 1626 M) dan Pula Buton
(1626M). Dan kemudian para penguasa daerah di pulau yang ditaklukkan oleh
kerajaan tersebut melakukan dakwah Islamiyah sampai ke selat Alas dan memasuki
wilayah Lombok. Melalui tangan para penguasa daerah inilah, Islam Normatif yang

saat ini dikenal sebagai Islam Wak#n Lima menyebar di kawasan timur Lombok.

2Alfons Van Der Kraan, The Nature of Balinese Rule on Lonbok, 92

BKomarudin Hidayat, Ahmad Gaus AF, 307

UGeoffrey E. Marrison, Sasak and Javanese Literature of Lombok, KITLV Pres, Leiden, 4

15Tawalinuddin Haris, dalam Jurnal Kajian No. 1/Th. 1/Feb-Maret 2002

16Mujib dan Achmad Cholid Sodrie, Kbaganah Naskah Desa Ketangga, Kecamatan Suela,
Kabupaten Lombok Timur (Jakarta, Kementerian Kebudayaan dan Pariwisata, 2004).

7Lihat Mattulada, Isiam di Sulawesi Selatan, dalam Tautiq Abdullah, Agama dan Perubaban S osial,
(Jakarta: CV Rajawali, 1983), 220-221.

160 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Lalu Muhammad Ariadi, Islam Sasak: Sebuabh Manifestasi Fikih-Budaya

Versi yang ketiga menyebutkan bahwa Islam masuk ke Pulau Lombok melalui
seorang muballigh bernama Syaikh Nurur Rasyid yang datang dari Jazirah Arabia.
Bersama rombongannya, Nurur Rasyid bermaksud berlayar ke Australia guna
meneruskan dakwahnya. Namun karena satu dan lain hal, mereka singgah di Pulau
Lombok dan selanjutnya menetap di Bayan, Lombok Barat bagian Utara. Dari
perkawinannya dengan Denda Bulan, lahirlah seorang putra yang diberi nama
Zulkarnain. la menjadi cikal bakal raja selaparang yang menikah dengan Denda
Islamiyah. Dari pernikahan ini lahirlah seorang putri yang diberi nama Denda
Qamariyah yang populer dengan sebutan Dewi Anjani.'®

Versi yang ke empat mengatakan bahwa Pangeran Sangepati,” dari Kudus
membawa Islam yang bernuansa mistik ke Lombok, yang dimulai di wilayah Bayan.
Bentuk mistik Islam yang dibawanya merupakan perpaduan dari Hindu dengan
Islam (sufisme) dan dikenal sebagai Islam Wesn Teln. Pangeran ini memiliki dua
orang anak, yaitu Nurcahya yang dikatakan menyebarkan Islam waksn lima dan
Nursada yang menyebarkan Islam wesw felu, yang banyak dianut oleh masyarakat
Bayan, Sembalun. Selain Pangeran Sungepati, Said Mu’min lah yang dikatakan
memiliki sebagai ayah dari Nur Cahya dan Nur Sada dan dikatakan juga sebagai
pembawa Islam ke Lombok.

Apabila dilihat secara seksama, berbagai versi cara masuknya Islam ke Lombok
di atas menunjukkan bahwa secara umum Islam yang disebarkan di Lombok adalah
Islam yang kental dengan spiritualisme dalam fikih, seperti Shalat yang dijadikan cara
untuk mencari identitas kemanusiaan diantara sebagian orang-orang Sasak. Sehingga,
sejarah masuk dan berkembangnya Islam di Lombok pada dasarnya tidak hanya
merupakan hasil dari kontak perdagangan para pedagang muslim dengan berbagai
kerajaan di Indonesia pada abad ke-13 hingga ke-18, namun juga hasil akulturasi
nyata ajaran-ajaran universal dalam fikih dengan spiritualis kehidupan dalam
kebudayaan orang Sasak. Ajaran universal ini misalnya dapat dilihat pada pemaknaan
orang-orang Sasak tentang Shalat dan Puasa sebagai jalan mempertegas identitas
kemanusiaan, dan haji sebagai cara memaknakan nilai-nilai toleransi dan
penghargaan terhadap semesta.”

Secara umum, masuk dan menyebarnya spiritualisme fikih di Lombok
dilakukan oleh dua kelompok Islam yaitu kelompok Islam esoteris sebelum adanya
modernisasi transportasi ibadah haji dan Islam eksoteris setelah adanya modernisasi

transportasi haji. Pada saat masuk dan berkembangnya Islam ke Lombok pada abad

18 alu Wacana, S¢arah Daerab, 2
Geoffrey E. Martison, Sasak and Javanese Literature of Lombok, KITLV Pres, Leiden, 7
2 .alu Muhammad Ariadi, Haji S asak, 50-4

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 161



Lalu Muhammad Ariadi, Islam Sasak: Sebuabh Manifestasi Fikih-Budaya

ke-15 dan ke-16, Islam di disebarkan melalui tangan para muballigh Islam dari
kalangan Islam esoteris atau Islam Sufi.” Pada masa ini, muballigh Islam yang
menyebarkan Islam di Lombok adalah para pedagang muslim dari luar Lombok
yang datang berdagang melalui pelabuhan Lombok, seperti pedagang dari Jawa,
Palembang, Banten, Gresik dan Sulawesi.”” Para pedagang muslim ini adalah para
pengikut ajaran Sufi yang pada abad ke-13 hingga ke-16 merupakan ajaran Islam
yang dominan di Indonesia Karena tujuan mereka datang ke Lombok tidak hanya
untuk berdagang, tapi misi menyebarkan Islam, maka banyak di antara mereka yang
menetap, mendirikan perkampungan, dan menikah dengan warga lokal. Di antara
perkampungan yang mereka dirikan adalah perkampungan Muslim di Labuan
Lombok atau Kayangan,” dan perkampungan Muslim di Labuan Carik.”*

Islam Wetu Telu dan Waktu Lima; Sebuah Keragaman Aktualisasi Fikih
Menguatnya Islam di Lombok berbanding sama dengan islamisasi budaya
Sasak, baik pada ritus sosial, maupun ritus individual. Tahlilan, Lebaran Topat
(Lebaran Ketupat) dan Lebaran Pendek merupakan ritus sosial yang meng-Islam.
Sedangkan Buwang Au (Upacara Kelahiran), Ngurisang ( Pemotongan Rambut),
Ngitanang (Khitanan), Merosok (Meratakan Gigl) dan Merarz (Mencuri Gadis) dan
Metikah (Perkawinan) dan Begawe Pati (Ritual Kematian dan Pasca Kematian)
merupakan ritus individual yang meng-Islam dan menjadi lingkaran hidup yang

mesti dilalui.

21] ihat Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Se¢arah Daerah Nusa Tenggara Barat, 41-42.

2Melalui saluran perdagangan tersebutlah Islam mulai dikenal oleh masyarakat Lombok, para
pedagang tidak hanya membawa barang dagangannya, tapi membawa Kitab Suci Al-Qur’an dan
kitab-kitab kesusastraan yang bernuansa Islam, seperti, Roman Yusuf, al-Tubfah dan Serat Menak. Jadi
sejak abad ke-13 dan ke-14 masyarakat Sasak sudah bersentuhan dengan Islam, namun belum
begitu besar pengaruhnya, masih terbatas pada aspek perdagangan. Lihat Sudirman, Gumi Sasak
Dalam Se¢jarah, 11.

»Perkampungan muslim di Labuan Lombok adalah perkampungan muslim yang terletak di
Lombok Timur dan perkampungan muslim yang menjadi tempat tinggal para pedagang dan
muballligh dari Palembang, Banten, Gresik. Kombinasi pengajaran sufistik dan figh yang mereka
bawa melahirkan praktek keislaman dalam bingkai tarekat yang memadukan ajaran lahiriah dan
batiniah.

#Perkampungan Muslim di Labuan Carik adalah perkampungan muslim yang terletak di
Lombok Utara dan merupakan perkampungan muslim yang dominan ditinggali oleh pedagang dan
pendatang Muslim dari Jawa. Lihat Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, S¢arah Daerah Nusa
Tenggara Barat, 43. Para pedagang dan pendatang tersebut adalah pengikut Sunan Prapen yang
menganut ajaran-ajaran sufistk Sunan Kalijjaga dan Syekh Siti Jenar. Akulturasi ajaran-ajaran
kebatinan Sunan Kalijaga dan Syekh Siti Jenar dengan etika sosial dan kepercayaan masyarakat
setempat melahirkan praktek keislaman yang lebih cenderung berorientasi kepada praktek kebatinan
dalam bingkai tarekat daripada praktek keislaman yang berorientasi kepada fikih.

162 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Lalu Muhammad Ariadi, Islam Sasak: Sebuabh Manifestasi Fikih-Budaya

Meng-Islamnya ritus-ritus tersebut menunjukkan bahwa Islam di Lombok
menjadi mapan melalui pendekatan yang bersifat fikih-sufistik yaitu dengan kehati-
hatian dan kelemah-lembutan dalam menyampaikan ajaran-ajaran Islam. Ajaran
agama disampaikan secara bertahap berdasarkan kemampuan mereka yang
menerimanya.

Munculnya tipikal Islam Wez Teln adalah akibat dari pendekatan fikih-sufistik
tersebut. Rangkaian ritus sosial dan individual Wesn Teln dibentuk berdasarkan
kemampuan sebagian masyarakat Sasak menerima Islam, khususnya di wilayah
Bayan. Contohnya adalah pengajaran Syahadat dan Shalat sebagai bagian penting
pandangan keseharian mereka tentang manusia dan alam.

Penganut Islam Wetu Telu, khususnya di wilayah Bayan menggambarkan Islam,
khususnya fikih, dengan cara yang berbeda dari Islam Wakn Lima. Dalam
pemahaman mereka, pemahaman tentang Islam dan fikih didekati dan dimaknakan
melalui simbol-simbol dan Islam yang termanisfestasikan pada alam.

Wetu Telu dari sisi orang Bayan bukanlah “waktu tiga” pada ibadah Islam. Wezm
berasal dari kata metu, yang berarti muncul atau datang dari, sedangkan 7/« artinya
tiga. Secara simbolius hal ini mengungkapkan bahwa semua makhluk hidup muncul
(met) melalui tiga macam sistem reproduksi; i) melahirkan (wenganak), seperti
manusia dan mamalia; ii) bertelur (menteluk), seperti burung, dan iii) berkembang
biak dari benih dan buah (mentiuk), seperti biji-bijian, sayuran, buah-buahan,
pepohonan dan tetumbuhan lainnya. Menganak, mentink, menteluk secara simbolis
merepresentasikan makna harfiah wetu atau metn tfeln. Ketiga jenis reproduksi itu
dipahat pada patung kayu yang disebut Paks: Bayan yang menampilkan sosok seekor
singa, yang menjadi bagian dari puncak mimbar pada masjid kuno Wez Teln Bayan.”

Pemangku adat di Bayan menjelaskan bahwa Wesn Telu juga melambangkan
ketergantungan makhluk hidup satu sama lain. Untuk menerangkan hal ini, ia
membagi wilayah kosmologis menjadi jagad kecil dan jagad besar. Jagad besar ia
sebut sebagai mayapada atau alam raya yang terdiri dari dunia, matahari, bulan,
bintang dan planet lain, sedangkan manusia dan makhluk lainnya merupakan jagad
kecil yang selaku makhluk sepenuhnya tergantung pada alam semesta.
Ketergantungan seperti itu menyatukan dua dunia dalam suatu keseimbangan dan
sebab itulah tatanan alam (kosmologis) bekerja.

Pemangku Karang Salah juga berpandangan bahwa Wem Telu sebagai sebuah
sistem agama termanifestasikan dalam kepercayaan bahwa semua makluk harus
melewati tiga tahap rangkaian siklus yaitu dilahirkan (mwenganak), hidup (zrup) dan

mati (mate).

2 Erni Budiwanti, Islam Sasak (Yogyakarta, LkiS, 2000), 136

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 163



Lalu Muhammad Ariadi, Islam Sasak: Sebuabh Manifestasi Fikih-Budaya

Pemangku Adat Bayan Agung menjelaskan bahwa unsur-unsur yang tertanam
dalam ajaran Wetn Teln, adalah :

a. Rabasia atau Asma yang mewujud dalam panca indera tubuh manusia.

b. Simpanan ujud Allah yang termanifestasikan dalam Adam dan Hawa.

c. Kodrat Allah adalah kombinasi 5 indera (berasal dari Allah) dan 8 organ yang
diwarisi dari Adam (garis laki-laki) dan Hawa (garis perempuan). Masing-
masing kodrat Allah bisa ditemukan dalam setiap lubang yang ada di tubuh
manusia, dari mata hingga anus.?¢
Simbolisasi ajaran Islam yang dilakukan Islam Wes Telu meresap pada bentuk

kebudayaannya dan inilah yang menjadi ajang kritiakan, sekaligus perbaikan dari
Islam Waktu Lima. Secara umum, beberapa ritus yang dikatakan salah oleh Islam

Waktu Lima sebagai berikut :

Rowah Wulan dan Sampet Jum’ at

Rowah Wulan diselenggarakan pada hari pertama bulan Saban dan Sampet Jun:’at
diadakan pada jum’at terakhir bulan Saban. Perayaan Rowah Wulan dan Sampet Jum'at
dilangsungkan di rumah para pemuka adat utama. Sampet Jum’at dilakukan dengan
mengosap dan mas do'a di kompleks makam keramat leluhur. Penghulu yang
memimpin upacara duduk jongkok di depan pintu Makam Reak dan meminta izin

para arwah guna memasuki Makam.

Penetapan Awal Puasa dan Ritus Tarawib

Waktu Lima mengawali puasa berdasarkan tanggal yang ditetapkan oleh
Departemen Agama, sedangkan masyarakat Wesn Telu menggunakan naptn versinya
sendiri dan menentukan bahwa bulan puasa datang tiga hari sesudah para penganut
Waktu Lima berpuasa.

Tarawibh dikalangan Wetn Teln dihadiri para pemimpin agama saja dan
diselenggarakan di Masjid Kuno. Orang awam, Pemangkn dan para wanita tidak ikut
shalat.

Gelar Bangsawan

Secara umum, komunitas We#n Teln di Bayan terdiri dari dua kelompok status,
yaitu bangsawan (perwangsa) dan orang biasa (jajar karang). Pembagian ini didasarkan
pada masa silam yaitu saat sistem kerajaan masih berlaku di Bayan dan tradisi ini

masih berlaku hingga sekarang.

26Hrni Budiwanti, Islam Sasak, 138

164 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Lalu Muhammad Ariadi, Islam Sasak: Sebuabh Manifestasi Fikih-Budaya

Berbeda dengan orang sasak yang lain, orang-orang Wem Telu tidak
menggunakan La/u (untuk laki-laki) dan Baig (untuk perempuan) sebagai gelar
kehormatan, tetapi menggunakan Raden dan Denda.Penerapan perbedaan status
diterapkan pada semua aktivitas budaya dan masuk pada sistem birokrasi.

Sistem patriarkal patrilineal menempatkan bangsawan wanita dalam posisi yang
sulit dan terbatas. Perkawinan antar golongan yang tingkatannya berbeda dan orang

luar dikategorikan sebagai melanggar adat.

Melaian (mencuri) gadis dan metikah (menikah)

Pada tradisi orang Lombok, tradisi yang mencuri dan melarikan anak gadis
orang sebelum menikah masih dilakukan. Waktu yang ditentukan adat untuk
melaporkan penculikan (#yelabar) adalah tiga hari. Penundaan yang lebih lama akan
mempermalukan orang tua mempelai wanita , sehingga denda ngampab-ngampab ilen
harus dibayarkan.

Berbeda dengan tradisi Wakin Lima yang tidak terlalu menekankan jumlah

denda, Wertu Teln sangat menekankan denda atas pelanggaran pada tradisi ini.

Kesimpulan

Merupakan suatu keniscayaan, saat agama menjadi berubah bentuk saat
menyentuh wilayah sosial yang tidak mungkin terpisah dari budaya. Elastisitas agama
yang bertemu dengan budaya menyebabkan perubahan perilaku agama, dan bahkan
pada varian bentuk praktek ajaran-ajaran fikih, sehingga untuk memahaminya tidak
bisa dilakukan melalui jalur dikotomisasi. Pendalaman aspek historis dan kultural-
religius pada pelaku budaya menjadi sangat penting. Dengan sisi pandang yang
berbeda, pemahaman yang lebih komprehensif mengenai agama dan manifestasinya

terhadap budaya penulis harapkan akan muncul.

Daftar Bacaan

Ariadi, Lalu Muhammad. Haji Sasak: Sebuah Potret Dialektika Haji dengan Kebudayaan
Lokal. Jakarta: Impressa, 2012.

Azhar, Lalu Muhammad. Se¢arah Daerah Lombok: Arya Banjar Getas. Mataram: Yaspen
Pariwisata Pejanggiq, 1997.

Badan Pusat Statistik Prop. NTB. NTB Dalam Angka 2005. Mataram: UD. Fajar
Indah, 2005.

Budiwanti, Erni. Islam Sasak. Yogyakarta, LkiS, 2000.

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan NTB. Buku Petunjuk Musemz Nusa Tenggara
Barat. Mataram: Museum NTB, 1991/1992.

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 165



Lalu Muhammad Ariadi, Islam Sasak: Sebuabh Manifestasi Fikih-Budaya

———————— . Bunga Rampai Kutipan Naskah Lama dan Aspek Pengetabuannya. ttp., Proyek
Kajian Kebudayaan Daerah, 1990.

———————— . Sgarah  Daerah Nusa Tenggara Barat. Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan, Pusat Penelitian Sejarah dan Budaya Proyek Penelitian dan
Pencatatan Kebudayaan Daerah, 1977/1978.

Djalaluddin Arzaki dkk. Nilai-nilai Agama dan Kearifan Budaya 1okal Sukn Bangsa
Sasak  Dalam  Pluralisme Kebidupan Bermasyarakat: Sebuah Kajian Antropologis-
Sosiologis-Agamis. Mataram: Pokja Redam NTB-Indonesia, 2001.

Djelenge, Lalu. Keris di Lombok. Mataram: Yayasan Pusaka Selaparang, 1995.

E. Marrison, Geoffrey. Sasak and Javanese Literature of Lombok. KITLV Pres, Leiden.

Haris, Tawalinuddin. dalam Jumal Kajian No. 1/Th. 1/Feb-Maret 2002

Hidayat, Komarudindit, Ahmad Gaus AF. Menjadi Indonesia, 13 Abad Eksistensi Islam
di Bumi Nusantara. Jakarta, Mizan Media Utama, 20006.

Lukman. Lalu. Lombok. Mataram: Pokja, 2004.

Mattulada, Isiam di Sulawesi Selatan. dalam Taufiq Abdullah, Agama dan Perubahan
Sosial. Jakarta: CV Rajawali, 1983.

Mujib dan Achmad Cholid Sodrie. Khaganah Naskah Desa Ketangga, Kecamatan Sunela,
Rabupaten Lombok Timur. Jakarta, Kementerian Kebudayaan dan Pariwisata,
2004.

Sudirman, Gumi Sasak dalam Se¢jarah. Pringgabaya: KSU Prima Guna, 2007.

Wallace, Alfred Russel. Kepulanan Nusantara: Sebuah Kisah Perjalanan, Kajian Manusia,
dan Alam. terj. Tim Komunitas Bambu. Depok: Komunitas Bambu, 2009.

Van Der Kraan, Alfons. The Nature of Balinese Rule on Lombok.

166 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



