REINTERPRETASI TRADISI MERARIQ
SEBAGAI RESOLUSI KONFLIK ADAT:
Studi Pemikiran Tokoh Agama dan Tokoh Adat

di NTB®

FATMA AMILIA, ZUSIANA ELLY T, DAN SAMSUDIN

Dosen dan Peneliti UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
Email: zusiana_ triantini@yahoo.com

Abstrak

Fenomena ritual perkawinan masyarakat Sasak tergolong unik. Di kalangan masyarakat
Sasak, prosesi pelarian diri merupakan momentum yang dinanti-nantikan oleh seorang
pemuda Sasak yang hendak menempuh hidup baru dari sebuah perkawinan,
sedangkan bagi perempuan, prosesi itu merupakan pintu gerbang hidup berkeluarga
yang sangat mendebar-debarkan dan dinantikan. Meskipun dalam beberapa hal kawin
lati (merarig) masyarakat Sasak memperlihatkan adanya kesesuaian dengan ketentuan
gyara’, namun dimensi pertentangannya baik dari sudut normatif maupun kemaslahatan
juga tidak sedikit. Oleh karena itu, keberadaannya juga perlu dikaji ulang untuk
menutup atau memperkecil peluang terjadinya kemudaratan. Artikel ini membahas
fenomena praktik merarig masyarakat Sasak ditinjau dari perspektf hukum Islam
dengan menggunakan dua pendekatan, yakni pendekatan muagasid asy-syariah, dan
pendekatan resolusi konflik. Dua pendekatan ini dapat menghadirkan model
penyelesaian konflik yang dapat membawa kemaslahatan masyarakat Lombok tanpa
meninggalkan unsur-unsur budaya yang selama ini diagungkan dan dilestarikan.

Kata Kunci: merarig, nikah adat Sasak, Lombok, wagdishid al-syari'ah, wushil al-figh,
resolust konflik.

Abstract

The phenomenon of wedding rituals of Sasak ethnic Lombok is unique. Among the natives of
Lonbok, elopement is the awaited moment for young men who intend to live a new life from a
marriage, whereas it is a sort of most goosey and anticipated family gateway for women. However, to
some exctent, the elopement tradition aligns with the provisions of Shara’; yet the dimension of its
disputes seen either from the normative or beneficial points of view remains prevalent. This article
discusses the phenomenon of Merariq (marriage) tradition of Sasak community by drawing on the
Islamic law perspective and two approaches, namely maqasid asy-syari‘ah and conflict resolution.
These two approaches can generate a model for conflict resolutions, which can bring about prosperity of
the people of Lombok without situating the long-thrived and preserved cultural elements at the

periphery.

Keywords: Merarig, wedding tradition of Sasak, maqashid al-syari'ah, ushil al-figh, conflict
resolution.

* Penelitian ini didanai oleh Program Bantuan Penelitian bagi Dosen dan Penelii UIN Sunan
Kalijaga oleh Lembaga Penelitian dan Pengabdian Mayarakat UIN Sunan Kalijaga Tahun 2015.

167



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Re:interpretasi Tradisi Merarig. ..

Pengantar

Mengkaji berbagai hal tentang perkawinan tentu tidak dapat dilepaskan dari
kompleksitas dalam beberapa aspek yang melekat di dalamnya. Tiga aspek peralihan
di dalam perkawinan yaitu aspek biologis dan aspek sosiologis serta aspek theologis
merupakan bagian penting dari proses perkawinan seseorang. Perkawinan dianggap
sebagai hal yang suci, sehingga dalam pelaksanaannya dilaksanakan dengan penuh
hikmat, sakral, dan dengan pesta yang meriah. Inti dari berbagai upacara perkawinan
tersebut dalam konsepsi masyarakat dinyatakan sebagai slametan, yang bervariasi
menurut jenis dan bentuknya. Pandangan tersebut juga melekat pada masyarakat
Sasak.!

Fenomena ritual perkawinan masyarakat Sasak tergolong unik. Biasa disebut
dengan Merariq, ritual memulai perkawinan di kalangan masyarakat adat Sasak ini
termasuk bagian ritual terpenting bagi calon mempelai laki-laki dan perempuan.
Ritual ini disebut ritual penentu keberanian seorang laki-laki Sasak menuju tahapan
berumahtangga, bahkan kepercayaan masyarakat Sasak menyebut bahwa jika
seorang anak laki-laki meminta anak perempuan secara langsung kepada ayahnya
untuk dinikahi maka tidak ada bedanya dengan meminta seekor ayam.?

Secara umum dalam kajian hukum perkawinan adat, kawin lari merupakan
bagian dari tradisi perkawinan di Indonesia, tetapi pada umumnya masyarakat
menganggap kawin lari sebagai pelanggaran terhadap hukum adat, seperti di
Sulawesi Selatan, Batak, Lampung, Bali, Bugis, Makasar, dan Mandar. Akan tetapi,
lain halnya dengan di Lombok, kawin lari dianggap sebagai sebuah bentuk protes
sosial, yang terjadi ketika pemuda dan pemudi hendak dinikahkan yang masih
dilestarikan hingga sekarang.3

Dalam proses ritual perkawinan lari terdapat beberapa konsep, antara lain:
konsep memaling (melarikan gadis) dari pengawasan wali dan lingkungan sosial di
mana si gadis tinggal. Sebagian masyarakat meyakini bahwa dengan melarikan diri
atau mencuri si gadis dari pengawasan walinya, bazjang (pemuda) Sasak secara implisit
dan ecksplisit memberikan bukti nyata kesungguhannya untuk mempersunting si

gadis.

INur Syam, Madzhab-madzhab Antropologi (Y ogyakarta: 1KiIS, 2007), him. 136.

2John Bartholomew, Akf Lam Min: Kearifan Masyarakat Sasak (Yogyakarta: Tiara Wacana,
2001) hlm. 195. dikutip kembali oleh M Harfin Zuhdi, Praktik Mearig Wajah S osial Masyarakat S asak
( Mataram: LEPPIM IAIN Mataram, 2012), him 1-2.

SJawahir Thontowi, Hukum, Kekerasan & Kearifan Lokal; Penyelesaian Sengketa di S ulawesi S elatan
(Yogyakarta: Pustaka Fahima, 2007), hlm. 171. Untuk perkawinan lari di suku Batak, baca J.C.
Vergouwen, Masyarakat dan Hukum Adat Batak Toba (Y ogyakarta: LKiIS, 2004), hlm. 198.

168 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merarig. ..

Selain memaling konsep perkawinan meminang (melamar) bisa menjadi pilihan
bagi bajang sasak ketika hendak menikah. Namun, tentu setiap konsep akan
dibarengi dengan konsekwensi-konsekwensi yang harus dilaksanakan.

Sebagian besar masyarakat sasak memilih konsep memaling daripada konsep
melamar. Bukti kelaki-lakian dengan memaling menjadi salah satu alasan yang
banyak dinarasikan. Hal lain yang cukup menarik adalah keyakinan yang dianut
bahwa ada ketersinggungan luar biasa bagi mereka bila seorang lelaki yang ingin
mempersunting anaknya dengan diminta atau dilamar (Sasak: /zko’). Mereka
menganalogikan perkawinan dengan melamar atau peminangan dirasakan sebagai
penghinaan karena meminta anak gadisnya sama dengan meminta anak ayam atau
barang.*

Di kalangan masyarakat Sasak, prosesi pelarian diri merupakan momentum
yang dinanti-nantikan oleh seorang pemuda Sasak yang hendak menempuh hidup
baru dari sebuah perkawinan, sedangkan bagi perempuan, prosesi itu merupakan
pintu gerbang hidup berkeluarga yang sangat mendebar-debarkan dan dinantikan.
Sikap itu hadir bagi pemuda dan pemudi Sasak sebagai bukti kedewasaan mereka
secara sosial. Tanpa dipungkiri juga bahwa dalam praktik kawin lari didapatkan
beberapa kemudahan dalam pelaksanaan keinginan untuk mempersunting seorang
gadis Sasak. Hanya dengan sedikit keberanian dan kenekatan, seorang pemuda Sasak
dapat melarikan diri bersama seorang gadis yang dicintai dan diinginkan sebagai
teman dan pendamping hidupnya. Dibandingkan dengan reputasi bahayanya, pilihan
perkawinan dengan memaling (lari bersama) sangat tidak beresiko untuk tidak
direstui oleh orang tua dari pihak perempuan. Berbeda dengan perkawinan dengan
pinangan yang kadang-kadang secara lugas orang tua perempuan tidak mengizinkan
perkawinan itu berlangsung.

Pada pelaksanaan perkawinan dengan memaling, pihak wali perempuan
sepertinya  tidak memiliki kekuasaan penuh untuk menentukan kebolehan
perkawinan putrinya, hal ini dikarenakan kesan dan pesan adat yang kental atas
keharusan restu wali perempuan. Bila perkawinan dengan kawin lari dan pasca lari
bersama (memaling), tetapi wali perempuan tidak menyetujui perkawinan tersebut,
maka akan menjadi aib bagi keluarga perempuan seluruhnya, apalagi jika tidak
adanya persetujuan wali itu perempuan yang dilarikan dikembalikan oleh pihak laki-
laki. Maka, sanksi sosial masyarakat adat menjadi bayang-bayang bagi keluarga

perempuan itu.

YJohn Ryan Bartholomew, Alf lam Mim: Kearifan Masyarakat Sasak, terj. Imron Rosyidi
(Yogyakarta: Tiara Wacana, 2001), hlm. 195.

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 169



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Re:interpretasi Tradisi Merarig. ..

Meskipun dalam beberapa hal kawin lari Sasak memperlihatkan adanya
kesesuaian dengan ketentuan syarak, namun dimensi pertentangannya baik dari
sudut normatif maupun kemaslahatan juga tidak sedikit. Kenyataan ini barangkali
cukup sebagai pertimbangan untuk menyatakan bahwa praktik kawin lari Sasak
tersebut dari perspektif hukum Islam berpotensi tidak baik dan kurang
menguntungkan serta mengandung bahaya yang dapat mengancam jiwa dan
menimbulkan permusuhan atau konflik, baik antara pelaku pelarian dengan keluarga
perempuan maupun dengan para beraye (pacar). Oleh karena itu, keberadaannya
juga perlu dikaji ulang untuk menutup atau sekurang-kurangnya memperkecil

peluang bagi terjadinya berbagai perbuatan yang dapat mengancam kemaslahatan.

Bangunan Teori

Penelitian Masnun Tahir tentang Dinamika Hukum Islam di Pulau Lombok?
menerangkan bahwa ada relasi yang cukup singnifikan antara berkembangnya
tingkat kawin cerai dalam masyarakat Sasak dengan praktik kawin lari (merarig) yang
tidak diawali dengan proses perkenalan dan musyawarah antar pihak-pihak yang
terlibat dalam perkawinan. Perkawinan dengan cara melarikan perempuan yang akan
dikawininya pada dasarnya dilakukan karena alasan-alasan tertentu, seperti
menghindarkan diri dari berbagai keharusan yang ditimbulkan oleh perkawinan
dengan cara peminangan, atau juga untuk menghindarkan diri dari rintangan-
rintangan yang datang dari pihak keluarga, terutama orang tuanya. Alasan yang
terakhir ini menurut Soerjono Soekanto dan Soleman B. Taneko merupakan faktor
utama dilakukannya perkawinan lari.

Dengan demikian dapat dikatakan bahwa perkawinan lari sebenarnya tidak
diinginkan terjadi dalam kebanyakan masyarakat adat. Karena itu, tidak sedikit bila
terjadi perkawinan dengan cara ini, para pelakunya diberikan sanksi adat berupa
pengucilan atau denda yang sangat berat. Bahkan dalam adat Bugis, perkawinan lari
dianggap sirik (siri’), yang sanksi adatnya dapat berupa pembunuhan terhadap pihak
laki-laki yang melarikan. Begitu juga dalam peraturan perundang-undangan tentang
perkawinan seperti Undang-undang No. 1 Tahun 1974 atau dalam Kompilasi
Hukum Islam (KHI) tidak dikenal konsep perkawinan lari ini.

Namun, berbeda dengan pandangan di atas, adat Sasak (Pulau Lombok)
memandang perkawinan lari sebagai tradisi nenek moyang yang harus dipertahankan
karena dianggap sebagai simbol keberanian atau keinginan kuat sesecorang untuk

melakukan perkawinan. Sebaliknya, perkawinan dengan cara meminta izin kepada

SMasnun, Dinamika Hukum Islam di Pulan Lombok, (Disertasi S3 Pasca Sarjana UIN Sunan
kalijaga Yogyakarta).

170 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merarig. ..

orang tua perempuan dianggap sebagai penghinaan karena seolah-olah anak
perempuannya adalah sirih atau anak ayam yang dapat diminta begitu saja.
Karenanya tak ada pilihan terbaik bagi seseorang yang hendak menikah kecuali
dengan cara melarikan perempuan pilihannya. Pelarian diri kadang-kadang dianggap
sebagai sebuah intisari praktik adat Sasak, meskipun sebenarnya praktik ini dipinjam
dari orang-orang Bali.

Dari fenomena di atas tampak bahwa agama Islam yang menjadi panutan
mayoritas masyarakat Sasak pada dasarnya telah banyak mengalami pergeseran. Dari
nilai yang pada awalnya sangat universal menjadi sangat sempit dan sektarian akibat
perubahan cara pandang, cara tafsir terhadap kitab suci yang teraplikasikan dalam
pikiran dan ritual, yang hal ini kemudian berujung pada pemekaran kelompok
muslim atas dasar perbedaan aliran, paham, visi politik, dan lain sebagainya.
Implikasinya adalah terjadinya perpecahan dalam komunitas yang berujung pada

pertumpahan darah.

Pendekatan Magasid asy-syari‘ah dalam Kajian Hukum Islam

Dalam usul fikih, tujuan hukum Islam sering disebut dengan maqasid asy-syari'ah
yang diaktualisaikan melalui pencerminan nilai-nilai fundamental dalam hukum
Islam, yakni memelihara agama, jiwa, nalar, keturunan, dan harta.0 Meskipun
demikian, dalam kajian usul fikih, kelima prinsip universal tersebut dalam tataran
teoretisnya, masih saja terikat oleh bunyi teks atau setidaknya tidak boleh
bertentangan dengan #as-nas agama. Fenomena penalaran seperti inilah yang
menggiring usul fikih mendapatkan kritik dari sejumlah pemerhati hukum Islam
karena dianggap terlalu bergantung pada teks, sehingga mengabaikan fakta-fakta
realitas.

Dalam muqaddimah buku Nazariyah al-Magasid 'Inda al-Imam asy-Syatibi yang
ditulis oleh Ahmad Ar-Raysuni, Taha Jabir al-'Alwani, memberikan kata pengantar
buku tersebut dengan mengatakan, “Kita menyadari bahwa (banyak) karya dan
pemikiran dalam hukum Islam, namun sebagian besar menampakkan kevakuman
dan kelemahan dalam membangun kehidupan dan kreativitas. Hal itu terjadi,
"karena hilangnya" atau "dihilangkannya" ruh atau teori maqasid. Fenomena
intelektual seperti inilah yang ditengarai oleh Muhammad Tahir Ibn 'Asyur, seorang

sarjana hukum Islam dari Tunisia, sebagai salah satu sebab terjadinya kevakuman

SLihat Ahmad Imam Mawardi, Figh Minoritas: Figh al-Aqalliyat dan Evolusi Magashid al-Syari'ah
dari Konsep ke Pendekatan (Y ogyakarta: LKiS, 2010), him. 199.

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 171



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Re:interpretasi Tradisi Merarig. ..

berpikir dalam bidang fikih.7 Tahir bin 'Asyur, seperti dikutip Taha Jabir al-"Alwani,
mengatakan:

L e Laly aadlie - Laid Vymay sleidl) o8 spamd Low Lolil Y1 oa) O
.ij;fﬁ;wmdﬁsjwwuw

Mengabaikan maqasid merupakan (salah satu) sebab (terjadinya) kemandegan besar yang

dialami para fukaha (dalam upaya mengembangankan hukum Islam) dan hilangnya

penyingkapan hukum-hukum yang bermanfaat, serta membuat orang bosan dengan masalah-
masalah hilah yang menjadi kecenderungan para fukaha, baik dalam skala banyak maupun

sedikit. 8

Problematika hukum yang begitu banyak dan mandulnya usul fikih dalam
berdialektika dengan zaman, mendorong asy-Syatibi untuk menyegarkan kembali
kajian teoritis usul fikih, terutama dengan memasukkan konsepsi maqasid asy-syari‘ah
sebagai konsiderasi utamanya, seperti yang dipaparkan dalam kitab a/-Muwafagat.
Karena itulah asy-Syatibi dikukuhkan sebagai pendiri ilmu wagasid asy-syari‘ah, dan di
tangannya lah wusul fikih mencapai tittk kulminasi perkembangan intelektual.
Singkatnya, pada era asy-Syatibi ini, waqasid asy-syari‘ah menjadi bagian dari usul fikih.
Di sinilah terjadi pertemuan teori hukum Islam dan filsafat hukum Islam.

Posisi magasid asy-syari‘ah lalu mengalami perkembangan berikutnya pada masa
Ibnu ‘Asyur. Meskipun keterkaitan antara teori usul fikih dan wagasid asy-syari‘ah
merupakan suatu keniscayaan, Ibnu Asyur melihat petrlunya magasid asy-syari‘ah
menjadi disipilin ilmu yang mandiri. Konsekuensinya adalah bahwa magasid asy-
syari‘ah tidak lagi hanya sebagai kumpulan konsepsi nilai yang membungkus fikih dan
usul fikihnya, tetapi juga berevolusi menjadi sebuah pendekatan. Magasid asy-syari‘ah
akhirnya menempati posisi sentral dalam perkembangan hukum Islam kontemporer
ketika menjadi konsiderasi utama dalam proses penetapan hukum.

Senada dengan pendapat di atas, Jasser Auda, seorang sarjana yang dengan
pendekatan sistem (systems approach) mengasumsikan hukum Islam sebagai suatu
sistem, menjadikan waqasid asy-syari‘ah sebagai substansi pokok yang harus eksis
dalam setiap ketentuannya.’

Dengan demikian, dapat dipahami bahwa maqasid adalah suatu tema penting

dalam kajian hukum Islam. Dengan maqasid diharapkan dapat melahirkan suatu

"Lihat Taha Jabir al-'Alwani, "Muqgaddimah al-Ma'had", dalam Ahmad ar-Rasyuni, Nazarsyab
al-Magasid 'Inda al-Imam asy-Syatibi (Riyad: Dar al-'Alamiyah li al-Kitab al-Islami wa al-Ma'had al-
'Alami al-Fikr al-Islami, 1981), hlm. 13.

8Lihat Nu'man Jughaim, Turug al-Kasyfi ‘An Magasid asy-Syariah, Cet. 1 (Yordan: Dar an-
Nafa’is, 2002), hlm. 8.

Yasser Auda, Magasid al-Shari'ab as Philosophy of Isiamic Law: A System Appropach (London: IIT,
2008), hlm. 54-55.

172 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merarig. ..

perspektif penalaran hukum Islam yang tidak hanya berkutat pada ketentuan-
ketentuan literer suatu teks, tetapi juga memberikan perspektif penalaran hukum
Islam yang senantiasa mampu berdialog dengan perkembangan zaman, terutama
dalam konteks penalaran hukum Islam yang berwajah mu’amalah termasuk

perkawinan.

Pendekatan Resolusi Konflike

Resolusi konflik merupakan suatu terminologi ilmiah yang menekankan
kebutuhan untuk melihat perdamaian sebagai suatu proses terbuka dan membagi
proses penyelesaian konflik ke dalam beberapa tahap sesuai dengan dinamika siklus
konflik. Lund, misalnya berupaya untuk menempatkan resolusi konflik sebagai salah
satu bagian dari proses perdamaian. Bagi Lund, usaha untuk menciptakan
perdamaian tidak harus diawali saat perang terjadi dan juga tidak harus berakhir
ketika kekerasan bersenjata telah berakhir dan terwujud perdamaian. Perdamaian
harus dilihat sebagai sebuah proses yang berupaya untuk membongkar sumber-
sumber kekerasan yang ada dalam struktur sosial. Dengan demikian upaya resolusi
konflik harus di tempatkan dalam ruang gerak siklus konflik agar mendapatkan
gambaran yang komprehensif tentang eskalasi konflik dan mendapatkan solusi yang
tepat untuk mengatasi dinamika-dinamika konflik yang spesifik.10

Terdapat 5 macam pendekatan penyelesaian konflik ialah: Pertama, kompetisi
yaitu Penyelesaian konflik yang menggambarkan satu pihak mengalahkan atau
mengorbankan yang lain. Penyelesaian bentuk kompetisi dikenal dengan istilah win-
lose orientation. Kedna, akomodasi yaitu penyelesaian konflik yang menggambarkan
kompetisi bayangan cermin yang memberikan keseluruhannya penyelesaian pada
pihak lain tanpa ada usaha memperjuangkan tujuannya sendiri. Proses tersebut
adalah taktik perdamaian. Ke#iga, sharing yaitu suatu pendekatan penyelesaian
kompromistis antara dominasi kelompok dan kelompok damai. Satu pihak memberi
dan yang lain menerima sesuatu. Kedua kelompok berpikiran moderat, tidak
lengkap, tetapi memuaskan. Keempat, kolaborasi yaitu bentuk usaha penyelesaian
konflik yang memuaskan kedua belah pihak. Usaha ini adalah pendekatan
pemecahan problem (problem-solving approach) yang memerlukan integrasi dari
kedua pihak. Kelima, penghindaran yang menyangkut ketidakpedulian dari kedua
kelompok. Keadaaan ini menggambarkan penarikan kepentingan atau mengacuhkan

kepentingan kelompok lain.!!

10Diakses dati, en.wikipedia.org/wiki/Resolusi konflik, pada 03 Mei 2012
Wincent Santoso, Makalah Pelatihan Civic Education for Foture Leader, Satu Nama Y ogyakarta,
2007.

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 173



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Re:interpretasi Tradisi Merarig. ..

Kedua pendekatan di atas dapat digunakan sebagai acuan analisa dalam
penelitian ini dengan harapan akan menghasilkan model penyelesaian konflik yang
dapat membawa kemaslahatan masyarakat Lombok tanpa meninggalkan unsur-

unsur budaya yang selama ini diagungkan dan dilestarikan, sepertihalnya adat Kawin

Lari (Merariq).

Sistem Sosial Masyarakat Sasak

Wacana tentang budaya Sasak (Lombok) nyaris meninggalkan “kerumitan
berkepanjangan”, terutama bila ingin menjelaskan dan menguraikannya dari segi
kebudayaan. Ada anggapan bahwa kebudayaan Sasak lahir dari rahim budaya yang
mengalami kontraksi, meski anggapan ini tidak selalu terdapat di kepala banyak
orang Sasak, sebab banyak juga tokoh yang menyembul kepermukaan dengan aneka
penjelasan yang heroik dan penuh keyakinan. Kelompok ini sepertinya ingin
meyakinkan siapapun bahwa kebudayaan Sasak memiliki “garisbatas”, benang
merah, muara, dan lorong dengan pintu dan ujung yang khasdan “eksotik”. Akan
tetapi, keyakinan itu bersimpangan dengan jalan setapak yang berujung pada bukti
empiris berupa kemiripan, bahkan kebudayaan dengan budaya lain yang akhirnya
melahirkan ambiguitas tafsir bagi generasi sekarang. Sebuah tafsir yang terbangun
dari logika biner; asli tidak asli, khas dan epigon, budaya asal dan akulturasi.

Penduduk asli Pulau Lombok disebut suku Sasak. Mereka adalah kelompok
etnik mayoritas yang berjumlah tidak kurang dari 89% dari keseluruhan penduduk
Lombok. Adapun kelompok-kelompok etnik lainnya seperti Bali, Jawa, Arab, dan
Cina adalah pendatang.’? Orang-orang Sasak menyebar di hampir seluruh daratan
Lombok. Sementara para pendatang biasanya tinggal di daerah-daerah tertentu.
Sebagian besar orang Bali misalnya, tinggal di Lombok Barat dan LLombok Tengah.
Orang-orang Sumbawa terutama bermukim di Lombok Timur dan orang-orang
Arab di Ampenan.Lingkungan pemukiman masyarakat Arab di Ampenan disebut
Kampung Arab Ampenan. Orang-orang Cina yang bekerja sebagai pedagang
umumnya tinggal di pusat-pusat kota seperti Cakranegara, Ampenan, dan Praya.
Demikian juga di Lombok terdapat pemukiman orang Jawa yang disebut Kampong
Jawa.1?

Masyarakat Sasak sebagian menganut sistem sosial yang sangat kental dengan
konsep patron klien antar strata sosial di dalamnya. Sebagian kecil lagi malah tidak
mengenal itu, termasuk masyarakat urban di wilayah perkotaan (Mataram). Patron

klien itu ada, baik dalam formula murni yang mengakar secara kultural ataupun

2Erni Budiwanti, Iskam Sasak: Wetu Telu 1V ersus Waktn Lima (Yogyakarta: LKIGS, 2000), hlm.6.
13]bid., hlm.7.

174 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merarig. ..

terbentuk akibat otoritas dan kekuasaan. Fenomena ini dipengaruhi oleh
imperialisasi lokal Kerajaan Bali terhadap kerajaan (dedatuan) di wilayah-wilayah yang
menjadi hierarki kuasa di Lombok. Sistem sosial antar strata sosial yang bernuansa
patronase adalah bangsawan sebagai kelas elite dan masyarakat jajar karang sebagai
masyarakat kelas bawah(grassrood) .

Masyarakat Sasak mengenal sistem stratifikasi sosial, sesuai dengan Asas
Triwangsa yang terdiri dari kelas terendah sampai kelas tertinggi. Tiap tingkatan
ditandai dengan gelar tertentu di awal nama mereka. Tingkatan tertinggi adalah
golongan utama yang di dalamnya adalahbangsawan menak atas yang berasal dari
keturunan raja-raja Sasak, pembesar kerajaan, dan keluarga raja-raja. Gelar-gelar yang
dipergunakan adalah denek bagi putra raja, raden, datn, dan dinda bagi putra putri
keluarga raja.Mereka ini kalau melangsungkan pernikahan maka kadar nilai
ajikramal# (sejenistukon kalau di Jawa) lambang adatnya antara 100-200.15

Tingkatan kedua adalah golongan bangsawan menak menengah yang berasal
dari perkawinan campuran antara laki-laki menak atas dengan perempuan jajar
karang. Gelar yang dipergunakan adalah /a/# bagi laki-laki dan /ale atau baig bagi
perempuan.Kalau sudah menikah, laki-laki dipanggil mamik, sementara perempuan
dipanggil mamig bini. Mereka ini kalau melangsungkan pernikahan maka kadar nilai
ajikrama lambang adatnya antara 66-99.

Lapisan terakhir adalah golongan jajar karang. Mereka merupakan rakyat biasa
dan tidak memiliki gelar kecuali setelah memiliki anak, yaitu bapak atau amaq bagi
laki-laki dan zzag bagi perempuan. Mereka ini kalau melangsungkan pernikahan,
maka kadar nilai gjikrama lambang adatnya antara 17-25 namun menurut Gede
Parman, ada perbedaan gjikrama lambang adat antara satu daerah dengan daerah lain,
seperti daerah Praya, Gerung, Kuripan, Sakra, Pujut, Jonggat, Kopang, dan Batujai.

Nilai gjikrama lambang adat ini akan tampak pada saat upacara pernikahan
vang disebut sorong serah (jjab kabu/ menurut adat Sasak). Menurut kebiasaan atau
keputusan yang tidak tertulis, nilai itu disamakan dengan harga uang yang berlaku
pada masa itu, disesuaikan dengan kondisi dan situasi.

Di Lombok pada umumnya, lapisan-lapisan sosial tersebut masih tetap
dipertahankan, meskipun untuk lapisan pertama (bangsawan menak) sudah sangat

jarang ditemukan. Dari segi kuantitas, golongan bangsawan menak dapat dikatakan

YU Ajikrama terdiri dari kata a7/ yang berarti harga atau nilai dan &rama yang berarti suci dan
terkadang berarti daerah atau kesatuan penduduk dalam suatu wilayah daerah adat. Dengan
demikian, ajikrama lambat adat artinya nilai suci dari suatu strata sosial adat Sasak berdasarkan
wilayah adatnya.

sPathurrahman Zakaria, Mogaik Budaya Orang Mataram (Mataram: Yayasan Sumurmas Al-
Hamidy, 1998), him. 184.

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 175



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Re:interpretasi Tradisi Merarig. ..

sebagai kelompok minoritas. Meski demikian, posisi-posisi penting pemerintahan
tertentu, seperti bupati, camat, dan bahkan kepala desa, umumnya dijabat oleh
golongan ini.

Seperti  halnya kebanyakan orang Islam di Indonesia, umat Islam Sasak
umumnya mengikuti paham Ablussunnab wal Jama’ah yang mengenal Islam dari sudut
pandang fikih, khususnya fikih Syafi’iyah ditambah dengan tinjauan tauhid seperti
yang terdapat dalam teologi Asy’ariyah.!® Mereka ini sering diasosiasikan sebagai
tradisionalis yang bercorak formalis-simbolis dan formal-ritual karena lebih menekankan
ibadah formal atau ritual dalam arti sempit (“/badah mahdah) sebagai standar utama
dalam mengukur kadar keberagamaan, kesalehan, dan bahkan keimanan seseorang.
Ini berlawanan dengan Islam yang bercorak substantif-fungsional yang melihat Islam
secara lebih komprehensif dan tidak terbatas pada ibadah dalam arti sempit. Asumsi
ini diperkuat oleh pengamatan selintas penulis bahwa aspek syari’ah (hukum Islam)
yang dihayati dan diamalkan masyarakat Islam Lombok tampaknya masih sangat
terbatas pada segi-segi ajaran agama yang bersifat seremonial, sehingga tampaknya
mereka berpandangan bahwa itulah keseluruhan agama. Akibatnya adalah lahirnya
berbagai kepincangan dalam tata pergaulan masyarakat, baik yang berkaitan dengan
hukum Islam maupun yang berkaitan dengan aspek-aspek ajaran Islam lainnya.

Dalam perkembangan selanjutnya, Islam merupakan pendorong dan menjadi
faktor utama dalam masyarakat Lombok. Hampir 95% dari penduduk kepulauan itu
adalah orang Sasak, dan hampir semuanya adalah muslim. Seorang etnografis
bahkan lebih jauh mengatakan bahwa “menjadi Sasak berarti menjadi muslim”.
Meskipun pernyataan ini tidak seluruhnya benar (karena pernyataan ini mengabaikan
popularitas Sasak Boda), 17 sentimen-sentimen itu dipegangi bersama oleh sebagian
besar penduduk Lombok karena identitas Sasak begitu erat terkait dengan identitas
mereka sebagai muslim. Sebagian besar penduduk Pulau Lombok beragama Islam
dan hanya sebagian kecil yang beragama non Islam.Agama Islam dipeluk oleh
sebagian besar etnik Sasak. Sementara agama non- Islam seperti Hindu, Buddha atau
Kristen dipeluk oleh sebagian besar pendatang dari kelompok-kelompok etnik

seperti Bali dan Cina.'8

16Lihat dalam Saeful Muzani (ed.), Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran Harun Nasution
(Bandung: Mizan, 1995), him. 160.

"Boda merupakan kepercayaan asli orang Sasak sebelum kedatangan pengaruh asing. Orang
Sasak pada waktu itu, yang menganut kepercayaan ini, disebut Sasak Boda. Agama Sasak Boda ini
ditandai oleh Animisme dan Panteisme. Pemujaan dan penyembahan roh-roh leluhur dan berbagai
dewa lokal lainnya merupakan fokus utama dari praktik keagamaan Sasak Boda. Lihat Erni
Budiwanti, ”The Impact of Islam on the Religion of the Sasak in Bayan, West Lombok” dalam
Kultur, Volume 1, No.2 Tahun 2001, him. 30.

8Erni Budiwant, Iskam Sasak: Wetn Telu versus Waktn Lima (Yogyakarta: LKiS, 2000), him. 6.

176 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merarig. ..

Perubahan kewenangan pun terjadi dan dialami oleh tokoh-tokoh adat yang
secara kultural membentuk regulasi khas dalam pelaksanaan adat pada masyarakat
itu. Proses kompromistik antar pranata sosial yaitu tuan gurudan tokoh adat serta
birokrasi modern baru menjadi keharusan. Sehingga, pada implimentasinya
didapatkan pembagian otoritas masing-masing hierarki sosial pada masyarakat
Sasak.!?

Mengingat masyarakat Sasak yang sangat kental dengan ketaatan terhadap
agamanya dan tentu saja loyalitas terhadap ketokohan tuan guru yang ada, maka
fanatisme terhadap sosok tuan gurutertentu masih sangat banyak ditemukan.
Fanatisme seperti ini kadang-kadang sampai menyeberangi demarkasi yang tegas
antar pranata sosial yang sudah disepakati. Tidak mengherankan bila setiap kebijakan
pemerintahan desa harus atas prakarsa dan persetujuan dari tokoh agama atau tuan
gurusetempat.

Dalam konteks dinamika sosial masyarakat Sasak, para tuan guru hadir tidak
hanya memainkan peran sebagai “makelar budaya" (cu/tural broker), 2tetapi lebih jauh
juga berperan sebagai kreator aktif bagi perubahan sosial, yakni tuan guru
memperkenalkan anasir sistem luar dan menggerakkan perubahan dalam masyarakat.
Sebagai makelar budaya, tuan guru berupaya mengaitkandunia kecil pesantren atau
komunitas atau diri dengan dunia luar. Mereka mengawasi (juga melangsungkan)
parochialization atas nilai-nilai universal yang merambah dunia kecil dan melakukan
universalisasi atas nilai-nilai lokal ke dunia luar. Sementara, sebagai aktor kreatif dari
dinamika sosial, para tuan guru secara relatif efektif menjadi figur panutan atau
patron masyarakat. Untuk hal terakhir ini, mereka benar-benar tampil sebagai

penentu cetak-biru (blue-print) wacana keagamaan di Lombok.

Merariq sebagai Tradisi Perkawinan Sasak dalam Pandangan Tokoh
Masyarakat Sasak

Menurut tokoh Muhammadiyah di Demen bahwa merariq bertentangan dengan
Islam, sebaliknya menurut tokoh Nahdlatul Waathon (NW) tidak bertentangan
dengan Islam.?'Berbeda halnya dengan di Demen, Lombok Barat, di tempat lain,

seperti di Lombok Tengah dan Lombok Timur, penelitian ini menemukan bahwa

YFawaizul Umam, “Persepsi Tuan Guru Tentang Relasi Gender di Pulau Lombok™, Jurnal
Penelitian Keislaman, Vol. 1, No. 1, Desember 2004.

2stilah ini diintrodusir oleh Eric Wolf dan digunakan oleh Geertz sebagai konsep utama
dalam "The Javanese Kijaji: The Changing Role of Cultural Broker, " Comparative Studies on Society
and History, 11/2 (January, 1960), hlm. 229. Relevansi peminjaman ini didasarkan atas fakta adanya
persamaan dalam beberapa hal antara "kyai" di Jawa (subjek penelitian Geertz) dan "tuan guru" di
Lombok, yakni mereka berada dalam masyarakat yang sama berkultur tradisional.

2fhon Ryan Bartholomew, A%f Lam Mim: Kearifan, him. 288-290.

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 177



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Re:interpretasi Tradisi Merarig. ..

sekalipun ada perbedaan di dalam ideologi (NW, NU, MD), namun dalam praktik
peribadatan semacammerarig tidak muncul kepermukaan secara transparan, bahkan
perkawinan merarig justru lebih disukai, dibanggakan dan menjadi praktik umumdi
Lombok.

Sementara itu, perbedaan pandangan terhadap praktik kawin merarig di
Lombok Timur dan Lombok Tengah juga tidak muncul ke permukaan sebagaimana
terjadi di Demen, Lombok Barat. Kelompok Muhammadiyah tidak secara terang-
terangan menunjukkan ketidaksetujuannya terhadap praktik kawin lari (merarig) dan
adat sorong serah yang umum dilakukan oleh masyarakat di Lombok Timur dan
Lombok Tengah. Dengan kata lain, kelompok Muhammadiyah di Lombok Timur
dan Lombok Tengah tidak memberikan reaksi secara terang-terangan terhadap
praktik-praktik keberagamaan yang dilakukan oleh kalangan NU dan NW sekalipun
mereka menganggap praktik yang dilakukan NW dan NU banyak yang menyimpang
dari apa yang dianjurkan Al-Quran dan hadis.

Munculnya fenomena seperti itu diduga antara lain karena NW dan NW di
Lombok Timur dan Lombok Tengah adalah organisasi agama Islam yang memiliki
jumlah pengikut yang sangat besar dari semua lapisan sosial. Sebaliknya,
Muhammadiyah dan Wahabiah merupakan organisasi Islam yang minoritas sehingga
konflik-konflik yang muncul di seputar ideologi dan praktik-praktik peribadatan
Islam yang dianggap benar dan tidak benar menurut Al-Quran dan hadis tidak
begitu tampak seperti halnya di Demen Lombok Barat.??

Namun dalam konteks perlakuan terhadap budaya merariq di beberapa wilayah
hampir memiliki kesamaan argumen. Perbedaan pandangan terhadap adat memariq
justru nampak pada variasi pandangan tokoh masyarakat berdasarkan pada
organisasi keagamaan. Salah satu ulama Nahdlatul Wathan berpendapat bahwa

“memang secara pelan-pelan haruslah diperbaiki, karena melihat kawin lari ini memang

bukan asli adat Lombok namun adat Bali, dan hal tersebut memang menjadi pekerjaan rumah

(PR) bagi semua kalangan baik tokoh masyarakat ataupun tuan guru, proses kawin lari di sini

yaitu khususnya pada proses “memaling” sang calon mempelai perempuan lebih baik diganti
dengan khitbah dan kawin lati perlu diperbaiki namun haruspelan-pelan, dan dimulai dari

pemahaman agama”23

Berbeda halnya dengan pandangan tokoh agama dari kalangan Tarbiyah yang
menganggap bahwa pelestarian terhadap budaya merariq perlu dilakukan dan tidak

melihat kecenderungan negatif terhadap praktik merariq tersebut.

2Dalam survei penulis, daerah-daerah yang menjadi lokasi penganut Muhammadiyah adalah
Narmada untuk Lombok Barat, Kopang dan Praya untuk Lombok Tengah, Masbagik dan
Pohgading untuk Lombok Timur.

BInterview dengan Tokoh Agama NW (FR), 15 Agustus 2015

178 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merarig. ..

“Merariq adalah sarana yang paling efektif yang digunakan untuk meminimalisit konflik
keluarga karena pada saat itu gadis-gadis Lombok memiliki banyak kekasih yang latar
belakangnya adalah keluarga mereka sendiri, dan karena rasa hormat keluarga maka kawin lari
yang dilakukan gadis dengan lelaki yang dicintainya sah-sah saja. Dan hal tersebut adalah
bentuk ketegasan dari perempuan untuk menentukan pilihan lelakinya tanpa ada campur

tangan siapapun.”’?*

Di sisi lain tokoh agama lain yang menyatakan kasus marariq ini lambat laun
akan hilang karena tidak lagi kontekstual atau sesuai dengan perkembangan zaman.

“Adat ini pun ada yang masith menggunakannya dan ada pula yang sudah meninggalkannya,

pada saat ini pun dikarenakan dengan perkembangan zaman yang sangat hebat apalagi di

tambah dengan teknologi sudah banyak masyarakat yang meninggalkan adat ini. Maka dari

itu beliau memberi kesimpulan bahwa lambat-laun akan hilang dari Lombok.”

Ulama NU menyatakan bahwa kontek merariq memang perlu di rekonstruksi.
Karena budaya dan adat lebih dahulu datang di Sasak dibandingkan dengan Agama,
maka merubahnya secara total tidak memungkinkan, yang bisa dilakukan terutama
oleh tokoh adat adalah bagaimana mendialogkkan kosntruksi budaya ini dengan
konstruksi agama dan menariknya menjadi tradisi pembaharuan yang tidak
menghilangkan sustansi budaya atau adat istiadat namun dikemas dengan cara-cara
yang maslahat sesuai dengan semangat syariat Islam.

Argumen para ulama atau para Tuan Guru di atas merupakan representasi
perbedaan pendapat di kalangan ummat Islam di Lombok terkait dengan tradisi
memariq yang masih banyak di praktikkan di masyarakat hingga saat ini. Beberapa
argumen diatas juga didukung oleh beberapa tokoh adat dan tokoh masyarakat
lainnya. Narasi “yang perlu diperbaiki adalah yang menimbulkan konflik, yang tidak
ya tidak perlu karena tradisi ini sudah ada sejak jaman dahulu” diungkap oleh
beberapa tokoh adat dan masyarakat.

Secara hermeneutis memang terdapat keterkaitan erat antara pemikiran para
tokoh masyarakat dan latar Weltanschaunng mereka. Secara hermeneutis latar
dimaksud menunjuk pada prasangka, kondisi historis dan latar tradisi tokoh
masyarakat tersebut berada. Tokoh agama melihat reinterpretasi atau rekonstruksi
terhadap konsep merariq diperlukan dalam rangka mencapai tujuan syariat Islam.
Konsep yang dikenal dengan magasid asy-syari'ah yang diaktualisaikan melalui
pencerminan nilai-nilai fundamental dalam hukum Islam, yakni memelihara agama,
jiwa, nalar, keturunan, dan harta perlu diwujudkan sebagai nilai universal
pemeliharaan hak-hak manusia tanpa meninggalkan nilai-nilai budaya lokal yang

dilestarikan masyarakat.

AInterview Tokoh Agama Tarbiyah (MS) Agustus 2015

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 179



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Re:interpretasi Tradisi Merarig. ..

Konflik Adat Karena Merariq

Konflik secara terbuka dikarenakan merarig memang belum banyak terjadi,
namun konflik terbuka dikarenakan beberapa hal yang harus dilakukan dalam tradisi
merariq pernah terjadi di beberapa daerah di Lombok Nusa Tenggara barat. Salah
satu tokoh adat masyarakat sasak mengungkap bahwa.

“kalau konflik dikarenakan pada saat melarikan si perempuan memang tidak banyak terjadi,

namun konflik yang dikarenakan beberapa tahapan yang harus dilakukan karena merariq itu
banyak”?>

Data lapangan menunjukkan bahwa ada beberapa tingkat konflik dalam
rangkaian tradisi merariq di Lombok Nusa Tanggara Barat. Tingkat pertama konflik
terjadi hanya pada antar keluarga ketika anak perempuan di curi atau dilarikan oleh
orang yang dianggap tidak sesuai dengan yang diharapkan orang tua calon mempelai
perempuan atau konflik antara si calon mempelai dengan mantan beraye (pacar) si
perempuan.

“Konflik dalam kawin lari ini juga bisa datang dari pihak ketiga yaitu pacar, karna bisa saja si

A dan si B pacaran cukup lama namun si A menikah dengan si C, dalam hal ini si C bisa saja

sakit hati yang mendalam dan membalasnya saat proses nyongkolan (proses terakhir dalam

kawin lari) dan ada juga yang menggunakan ilmu hitam atau megic untuk membalas rasa sakit
hatinya.””?0

Konflik tingkat kedua terjadi ketika proses tawar menawar sorong serah dan aji
krama atau harga yang dijatuhkan kepada perempuan tersebut. proses tawar
menawar ini bisa berlangsung beberapa munggu bahkan hingga 2 bulan jika memang
belum ditemukan kesepakatan antara kedua belah pihak keluarga mempelai.

Konflik tingkat kefjga terjadi ketika proses ngiring dimana proses ini biasanya
menunjukkan jati diri pemuda atau masyarakat desa setempat. Seorang pengantin
yang diiring dan dapat memacetkan jalan raya hingga puluhan kilometer dianggap
memiliki prestise tersendiri. Konflik Aeempat adalah konflik budaya dan agama yang
secara umum dipandang sebagai konflik yang berkelanjutan hingga sekarang. 27

Berbagai konflik dalam tradisi merariq masyarakat lombok seringkali
diselesaikan dengan tata cara adat sebagaimana penuturan salah satu tokoh adat
berikut:

“Konflik merariq ini selalu di selesaikan melalui krame dusun ( lembaga adat yang ada di

dusun ) bila belum dapat terselesaikan dikramme dusun baru dibawa ke krame desa untuk di

selesaikan dan dalam penyelesainnya melibatkan krame dusun ataupun krame desa dari kedua
mempelai. Krame dusun ini merupakan lembaga yang di bentuk khusus di desa untuk

sInterview dengan Tokoh Adat ( Dd), 20 Agustus 2015
sInterview dengan Tokoh Adat (Ag), 16 Agustus 2015
Tnterview dengan Tuan Guru (Ms) , 14 Agustus 2015

180 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merarig. ..

menyelesaikan sengketa adat desa.””?8

Temuan data lapangan menunjukkan bahwa realitas konflik dalam tradisi
merariq kerap terjadi di beberapa tahapan dan seringkali konflik tersebut bisa
diselesaikan dengan langkah-kangkah adat untuk kasus-kasus konflik yang memang
menyertakan perangkat adat. Namun, perkembangan pola konflik meningkat seiring
dengar bergesernya tradisi merariq, dimana merariq menjadi solusi bagi pasangan
muda yang tak direstui orang tuannya dan hamil di luar nikah. Unsur keterpaksaan
menikahkan anak gadisnya dengan laki-laki yang bukan pilihan orang tua, apalagi
karena faktor “hamil di luar nikah” pada akhirnya menjadikan konflik rumah tangga
yang terkadang tidak bisa diselesaikan secara adat.

Oleh karena itu, penerapan analisis wacana kritis mengantarkan penelitian ini
pada aspek reinterpretasi atau bahkan rekonstruksi tradisi merariq menjadi mutlak
diperlukan sebagai wujud pelestarian budaya tanpa menafikkan entitas wacana sosial
yang khas, tradisional-paternalitistik. Terlepas dari variabilitas modus eksistensi
masing-masing, pengarusutamaan kemaslahatan masyarakat dengan menyertakan
fungsi tokoh masyarakat sebagai kontrol dan penentu perubahan konstruksi
masyarakat menjadi sangat penting dan dibutuhkan.

Rujukan pada konsep-konsep Islam menjadi penting dimasukkan dalam proses
reinterpretasi maupun rekonstruksi tradisi adat merariq karena dalam masyarakat

.Lombok, Islam merupakan rujukan utama dan lensa ideologis dalam memahami dan
mengevaluasi  perubahan. Islam mempunyai peranan sangat penting dalam
menghadapi perubahan serta kekuatan-kekuatan eksternal yang dirasakan sebagai

ancaman terhadap kehidupan sosial masyarakat Lombok. %

Kesimpulan

Konflik yang dilahirkan oleh tradisi yang telah lama di praktikkan di
masyarakat Sasak telah disadari oleh berbagai kalangan, terutama Persepsi para
informan itu agaknya berkaitan dengan aneka latar mereka sendiri. Secara
hermeneutis latar itu — hingga batas tertentu— menentukan struktur fundamental
dan bentuak corak persepsiinforman terhadap kontruksi adat merariq. Latar
pendidikan, . keluarga, referensi bacaan, pcnunjukan figur, dan afinitas madzhab
terbilang sebagai latar penentu utama welfanschanung mereka. Menariknya, pengakuan
sebagian besar mereka tentang intensitas konflik maupun potensi konflik dalam

prosesi tradisi adat merariq ternyata tak cukup memberi pengaruh kepada tokoh

BInterview dengan Tokoh Adat (Ag), 16 Agustus 2015
M. Harfin Zuhdi, Praktik Merariq, Wajah Sosial Masyarakat Sasak, (Mataram: LEPPIM
TAIN Mataram, 2012), him. 123

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 181



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Re:interpretasi Tradisi Merarig. ..

masyarakat maupun tokoh agama untuk melakukan reeinterpretasi atau rekonstruksi
terkait merariq. . Boleh jadi mereka memang sengaja membangun resistensi terhadap
semua wacana yang potensial mengusik tradisi yang masih dipelihara dengan baik di
masyarakat tersebut. Khas kebanyakan tokoh agama memang cenderung "selektif”
menyikapi aneka informasi atau wacana yang ada atau muncul di masyarakat.
Sejatinya berdasarkan posisi dan kemampuannya tersepsi tuan guru sebagai tokoh
agama dan tokoh adat serta tokoh masyarakat sangat potensial untuk melakukan
pembaharuan konstruksi budaya yang berpeluang atau bahkan telah menimbulkan
konflik serta keresahan di masyarakat. Logikanya bersandar pada dua hal yang saling
berkelindan, yakni struktur sosial budaya masyarakat Sasak yang masih tradisional-
paternalistik dan status sosial tuan guru yang berperan menentukan setiap gerak

nafas dinamika sosial masyarakat Sasak di pulau berjuluk "Seribu Masjid" ini.
Daftar Pustaka

Syam, Nur, Madzhab-madzhab Antropologi, Yogyakarta: LKiS, 2007.

Bartholomew, John, Alkf Lam Mim: Kearifan Masyarakat Sasak, Yogyakarta: Tiara
Wacana, 2001.

Zuhdi, M Harfin, Praktik Mearig Wajah Sosial Masyarakat Sasak, Mataram: LEPPIM
TAIN Mataram, 2012.

Thontowi, Jawahir, Hukum Kekerasan & Kearifan ILokal; Penyelesaian Sengketa di
Sulawesi Selata, Yogyakarta: Pustaka Fahima, 2007.

Vergouwen, |.C., Masyarakat dan Hukum Adat Batak Toba, Yogyakarta: LKiS, 2004..

Bartholomew, John Ryan, Akf lam Mim: Kearifan Masyarakat Sasak, terj. Imron
Rosyidi, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2001.

Masnun, Dinamika Hukum Islam di Pulau Lombok, Disertasi S3 Pasca Sarjana UIN
Sunan kalijaga Yogyakarta.

Ahmad Imam Mawardi, Figh Minoritas: Figh al-Aqgalliyat dan Evolusi Magashid al-
Syari’ah dari Konsep ke Pendekatan, Yogyakarta: LKiS, 2010.

al-'Alwani, Taha Jabir, "Muqaddimah al-Ma'had", dalam Ahmad ar-Rasyuni,
Nazariyah al-Magasid 'Inda al-Imam  asy-Syatibi, Riyad: Dar al-'Alamiyah 1i al-
Kitab al-Islami wa al-Ma'had al-'Alami al-Fikr al-Islami, 1981.

Nu'man Jughaim, Turug al-Kasyfi ‘An Magasid asy-Syari’ah, Cet. 1, Yordan: Dar an-
Nafa’is, 2002.

Auda, Jasser, Magasid al-Shari’ah as Philosophy of Islamic Law: A System Appropach,
London: IIT, 2008.

182 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merarig. ..

Santoso, Vincent, Makalah Pelatihan Civic Education for Foture Leader, SatuNama
Yogyakarta, 2007.

Budiwanti, Erni, Islam Sasak: Wetu Telu V ersus Waktn Lima Yogyakarta: LKiS, 2000.

Zakaria, Fathurrahman, Mozaik Budaya Orang Mataram, Mataram: Yayasan Sumurmas
Al-Hamidy, 1998.

Muzani, Saeful (ed.), Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran Harun Nasution, Bandung:
Mizan, 1995.

Budiwanti, Erni, ”The Impact of Islam on the Religion of the Sasak in Bayan, West
Lombok” dalam Kultur, Volume I, No.2 Tahun 2001.

Umam, Fawaizul, “Persepsi Tuan Guru Tentang Relasi Gender di Pulau Lombok”,
Jurnal Penelitian Keislaman, Vol. 1, No. 1, Desember 2004.

Geertz "The Javanese Kijaji: The Changing Role of Cultural Broker, " Comparative
S tudies on Society andHistory, 11/ 2 January, 1960.

Website
en.wikipedia.org/wiki/Resolusi konflik, pada 03 Mei 2012

Interview
Interview ( Dd), Agustus 2015
Interview (Ag), Agustus 2015
Interview (Ms) , Agustus 2015
Interview (Ag), Agustus 2015
Interview (FH), Agustus 2015
Interview (AG), Agustus 2015
Interview (MT), Agustus 2015
Interview (MSR), Agustus 2015
Interview (MUH), Agustus 2015
Interview (MS), Agustus 2015.

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 183



