
167 

REINTERPRETASI TRADISI MERARIQ 
SEBAGAI RESOLUSI KONFLIK ADAT: 
Studi Pemikiran Tokoh Agama dan Tokoh Adat  

di NTB

 

FATMA AMILIA, ZUSIANA ELLY T, DAN SAMSUDIN 

Dosen dan Peneliti UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

Email: zusiana_triantini@yahoo.com 

 

Abstrak 

Fenomena ritual perkawinan masyarakat Sasak tergolong unik. Di kalangan masyarakat 
Sasak, prosesi pelarian diri merupakan momentum yang dinanti-nantikan oleh seorang 
pemuda Sasak yang hendak menempuh hidup baru dari sebuah perkawinan, 
sedangkan bagi perempuan, prosesi itu merupakan pintu gerbang hidup berkeluarga 
yang sangat mendebar-debarkan dan dinantikan. Meskipun dalam beberapa hal kawin 
lari (merariq) masyarakat Sasak memperlihatkan adanya kesesuaian dengan ketentuan 
syara’, namun dimensi pertentangannya baik dari sudut normatif maupun kemaslahatan 
juga tidak sedikit. Oleh karena itu, keberadaannya juga perlu dikaji ulang untuk 
menutup atau memperkecil peluang terjadinya kemudaratan. Artikel ini membahas 
fenomena praktik merariq masyarakat Sasak ditinjau dari perspektif hukum Islam 
dengan menggunakan dua pendekatan, yakni pendekatan maqasid asy-syari‘ah, dan 
pendekatan resolusi konflik. Dua pendekatan ini dapat menghadirkan model 
penyelesaian konflik yang dapat membawa kemaslahatan masyarakat Lombok tanpa 
meninggalkan unsur-unsur budaya yang selama ini diagungkan dan dilestarikan. 

Kata Kunci: merariq, nikah adat Sasak, Lombok, maqâshid al-syarî'ah, ushûl al-fiqh, 
resolusi konflik.  

Abstract 

The phenomenon of wedding rituals of Sasak ethnic Lombok is unique. Among the natives of 
Lombok, elopement is the awaited moment for young men who intend to live a new life from a 
marriage, whereas it is a sort of most goosey and anticipated family gateway for women. However, to 
some extent, the elopement tradition aligns with the provisions of Shara‟; yet the dimension of its 
disputes seen either from the normative or beneficial points of view remains prevalent. This article 
discusses the phenomenon of Merariq (marriage) tradition of Sasak community by drawing on the 
Islamic law perspective and two approaches, namely maqasid asy-syari„ah and conflict resolution. 
These two approaches can generate a model for conflict resolutions, which can bring about prosperity of 
the people of Lombok without situating the long-thrived and preserved cultural elements at the 
periphery.  

Keywords: Merariq, wedding tradition of Sasak, maqâshid al-syarî'ah, ushûl al-fiqh, conflict 
resolution.  

                                                 
  Penelitian ini didanai oleh Program Bantuan Penelitian bagi Dosen dan Peneliti UIN Sunan 

Kalijaga oleh Lembaga Penelitian dan Pengabdian Mayarakat UIN Sunan Kalijaga Tahun 2015. 



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merariq… 

168 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

Pengantar  

Mengkaji berbagai hal tentang perkawinan tentu tidak dapat dilepaskan dari 

kompleksitas dalam beberapa aspek yang melekat di dalamnya. Tiga aspek peralihan 

di dalam perkawinan yaitu aspek biologis dan aspek sosiologis serta aspek theologis 

merupakan bagian penting dari proses perkawinan seseorang. Perkawinan dianggap 

sebagai hal yang suci, sehingga dalam pelaksanaannya dilaksanakan dengan penuh 

hikmat, sakral, dan dengan pesta yang meriah. Inti dari berbagai upacara perkawinan 

tersebut dalam konsepsi masyarakat dinyatakan sebagai slametan, yang bervariasi 

menurut jenis dan bentuknya. Pandangan tersebut juga melekat pada masyarakat 

Sasak.1 

Fenomena ritual perkawinan masyarakat Sasak tergolong unik. Biasa disebut 

dengan Merariq, ritual memulai perkawinan di kalangan masyarakat adat Sasak ini 

termasuk bagian ritual terpenting bagi calon mempelai laki-laki dan perempuan. 

Ritual ini disebut ritual penentu keberanian seorang laki-laki Sasak menuju tahapan 

berumahtangga, bahkan kepercayaan masyarakat Sasak menyebut bahwa jika 

seorang anak laki-laki meminta anak perempuan secara langsung kepada ayahnya 

untuk dinikahi maka tidak ada bedanya dengan meminta seekor ayam.2 

Secara umum dalam kajian hukum perkawinan adat, kawin lari merupakan 

bagian dari tradisi perkawinan di Indonesia, tetapi pada umumnya masyarakat 

menganggap kawin lari sebagai pelanggaran terhadap hukum adat, seperti di 

Sulawesi Selatan, Batak, Lampung, Bali, Bugis, Makasar, dan Mandar. Akan tetapi, 

lain halnya dengan di Lombok, kawin lari dianggap sebagai sebuah bentuk protes 

sosial, yang terjadi ketika pemuda dan pemudi hendak dinikahkan yang masih 

dilestarikan hingga sekarang.3 

Dalam proses ritual perkawinan lari terdapat beberapa konsep, antara lain: 

konsep memaling (melarikan gadis) dari pengawasan wali dan lingkungan sosial di 

mana si gadis tinggal. Sebagian masyarakat meyakini bahwa dengan melarikan diri 

atau mencuri si gadis dari pengawasan walinya, bajang (pemuda) Sasak secara implisit 

dan eksplisit memberikan bukti nyata kesungguhannya untuk mempersunting si 

gadis. 

                                                 
1Nur Syam, Madzhab-madzhab Antropologi (Yogyakarta: LKiS, 2007), hlm. 136. 
2John Bartholomew, Alif Lam Mim: Kearifan Masyarakat Sasak (Yogyakarta: Tiara Wacana, 

2001) hlm. 195. dikutip kembali oleh M Harfin Zuhdi, Praktik Meariq Wajah Sosial Masyarakat Sasak 
( Mataram: LEPPIM IAIN Mataram, 2012), hlm 1-2.  

3Jawahir Thontowi, Hukum, Kekerasan & Kearifan Lokal; Penyelesaian Sengketa di Sulawesi Selatan 
(Yogyakarta: Pustaka Fahima, 2007), hlm. 171. Untuk perkawinan lari di suku Batak, baca J.C. 
Vergouwen, Masyarakat dan Hukum Adat Batak Toba (Yogyakarta: LKiS, 2004), hlm. 198. 



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merariq… 

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 169  

Selain memaling konsep perkawinan meminang (melamar) bisa menjadi pilihan 

bagi bajang sasak ketika hendak menikah. Namun, tentu setiap konsep akan 

dibarengi dengan konsekwensi-konsekwensi yang harus dilaksanakan.  

Sebagian besar masyarakat sasak memilih konsep memaling daripada konsep 

melamar. Bukti kelaki-lakian dengan memaling menjadi salah satu alasan yang 

banyak dinarasikan. Hal lain yang cukup menarik adalah keyakinan yang dianut 

bahwa ada ketersinggungan luar biasa bagi mereka bila seorang lelaki yang ingin 

mempersunting anaknya dengan diminta atau dilamar (Sasak: lako‟). Mereka 

menganalogikan perkawinan dengan melamar atau peminangan dirasakan sebagai 

penghinaan karena meminta anak gadisnya sama dengan meminta anak ayam atau 

barang.4 

Di kalangan masyarakat Sasak, prosesi pelarian diri merupakan momentum 

yang dinanti-nantikan oleh seorang pemuda Sasak yang hendak menempuh hidup 

baru dari sebuah perkawinan, sedangkan bagi perempuan, prosesi itu merupakan 

pintu gerbang hidup berkeluarga yang sangat mendebar-debarkan dan dinantikan. 

Sikap itu hadir bagi pemuda dan pemudi Sasak sebagai bukti kedewasaan mereka 

secara sosial. Tanpa dipungkiri juga bahwa dalam praktik kawin lari didapatkan 

beberapa kemudahan dalam pelaksanaan keinginan untuk mempersunting seorang 

gadis Sasak. Hanya dengan sedikit keberanian dan kenekatan, seorang pemuda Sasak 

dapat melarikan diri bersama seorang gadis yang dicintai dan diinginkan sebagai 

teman dan pendamping hidupnya. Dibandingkan dengan reputasi bahayanya, pilihan 

perkawinan dengan memaling (lari bersama) sangat tidak beresiko untuk tidak 

direstui oleh orang tua dari pihak perempuan. Berbeda dengan perkawinan dengan 

pinangan yang kadang-kadang secara lugas orang tua perempuan tidak mengizinkan 

perkawinan itu berlangsung. 

Pada pelaksanaan perkawinan dengan memaling, pihak wali perempuan 

sepertinya tidak memiliki kekuasaan penuh untuk menentukan kebolehan 

perkawinan putrinya, hal ini dikarenakan kesan dan pesan adat yang kental atas 

keharusan restu wali perempuan. Bila perkawinan dengan kawin lari dan pasca lari 

bersama (memaling), tetapi wali perempuan tidak menyetujui perkawinan tersebut, 

maka akan menjadi aib bagi keluarga perempuan seluruhnya, apalagi jika tidak 

adanya persetujuan wali itu perempuan yang dilarikan dikembalikan oleh pihak laki -

laki. Maka, sanksi sosial masyarakat adat menjadi bayang-bayang bagi keluarga 

perempuan itu.  

                                                 
4John Ryan Bartholomew, Alif lam Mim: Kearifan Masyarakat Sasak, terj. Imron Rosyidi 

(Yogyakarta: Tiara Wacana, 2001), hlm. 195. 



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merariq… 

170 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

Meskipun dalam beberapa hal kawin lari Sasak memperlihatkan adanya 

kesesuaian dengan ketentuan syarak, namun dimensi pertentangannya baik dari 

sudut normatif maupun kemaslahatan juga tidak sedikit. Kenyataan ini barangkali 

cukup sebagai pertimbangan untuk menyatakan bahwa praktik kawin lari Sasak 

tersebut dari perspektif hukum Islam berpotensi tidak baik dan kurang 

menguntungkan serta mengandung bahaya yang dapat mengancam jiwa dan 

menimbulkan permusuhan atau konflik, baik antara pelaku pelarian dengan keluarga 

perempuan maupun dengan para beraye (pacar). Oleh karena itu, keberadaannya 

juga perlu dikaji ulang untuk menutup atau sekurang-kurangnya memperkecil 

peluang bagi terjadinya berbagai perbuatan yang dapat mengancam kemaslahatan. 

Bangunan Teori  

Penelitian Masnun Tahir tentang Dinamika Hukum Islam di Pulau Lombok5 

menerangkan bahwa ada relasi yang cukup singnifikan antara berkembangnya 

tingkat kawin cerai dalam masyarakat Sasak dengan praktik kawin lari (merariq) yang 

tidak diawali dengan proses perkenalan dan musyawarah antar pihak-pihak yang 

terlibat dalam perkawinan. Perkawinan dengan cara melarikan perempuan yang akan 

dikawininya pada dasarnya dilakukan karena alasan-alasan tertentu, seperti 

menghindarkan diri dari berbagai keharusan yang ditimbulkan oleh perkawinan 

dengan cara peminangan, atau juga untuk menghindarkan diri dari rintangan-

rintangan yang datang dari pihak keluarga, terutama orang tuanya. Alasan yang 

terakhir ini menurut Soerjono Soekanto dan Soleman B. Taneko merupakan faktor 

utama dilakukannya perkawinan lari.  

Dengan demikian dapat dikatakan bahwa perkawinan lari sebenarnya tidak 

diinginkan terjadi dalam kebanyakan masyarakat adat. Karena itu, tidak sedikit bila 

terjadi perkawinan dengan cara ini, para pelakunya diberikan sanksi adat berupa 

pengucilan atau denda yang sangat berat. Bahkan dalam adat Bugis, perkawinan lari 

dianggap sirik (siri’), yang sanksi adatnya dapat berupa pembunuhan terhadap pihak 

laki-laki yang melarikan. Begitu juga dalam peraturan perundang-undangan tentang 

perkawinan seperti Undang-undang No. 1 Tahun 1974 atau dalam Kompilasi 

Hukum Islam (KHI) tidak dikenal konsep perkawinan lari ini.  

Namun, berbeda dengan pandangan di atas, adat Sasak (Pulau Lombok) 

memandang perkawinan lari sebagai tradisi nenek moyang yang harus dipertahankan 

karena dianggap sebagai simbol keberanian atau keinginan kuat seseorang untuk 

melakukan perkawinan. Sebaliknya, perkawinan dengan cara meminta izin kepada 

                                                 
5Masnun, Dinamika Hukum Islam di Pulau Lombok, (Disertasi S3 Pasca Sarjana UIN Sunan 

kalijaga Yogyakarta).  



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merariq… 

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 171  

orang tua perempuan dianggap sebagai penghinaan karena seolah-olah anak 

perempuannya adalah sirih atau anak ayam yang dapat diminta begitu saja. 

Karenanya tak ada pilihan terbaik bagi seseorang yang hendak menikah kecuali 

dengan cara melarikan perempuan pilihannya. Pelarian diri kadang-kadang dianggap 

sebagai sebuah intisari praktik adat Sasak, meskipun sebenarnya praktik ini dipinjam 

dari orang-orang Bali. 

Dari fenomena di atas tampak bahwa agama Islam yang menjadi panutan 

mayoritas masyarakat Sasak pada dasarnya telah banyak mengalami pergeseran. Dari 

nilai yang pada awalnya sangat universal menjadi sangat sempit dan sektarian akibat 

perubahan cara pandang, cara tafsir terhadap kitab suci yang teraplikasikan dalam 

pikiran dan ritual, yang hal ini kemudian berujung pada pemekaran kelompok 

muslim atas dasar perbedaan aliran, paham, visi politik, dan lain sebagainya. 

Implikasinya adalah terjadinya perpecahan dalam komunitas yang berujung pada 

pertumpahan darah. 

Pendekatan Maqasid asy-syari‘ah dalam Kajian Hukum Islam 

Dalam usul fikih, tujuan hukum Islam sering disebut dengan maqasid asy-syari'ah 

yang diaktualisaikan melalui pencerminan nilai-nilai fundamental dalam hukum 

Islam, yakni memelihara agama, jiwa, nalar, keturunan, dan harta.6 Meskipun 

demikian, dalam kajian usul fikih, kelima prinsip universal tersebut dalam tataran 

teoretisnya, masih saja terikat oleh bunyi teks atau setidaknya tidak boleh 

bertentangan dengan nas-nas agama. Fenomena penalaran seperti inilah yang 

menggiring usul fikih mendapatkan kritik dari sejumlah pemerhati hukum Islam 

karena dianggap terlalu bergantung pada teks, sehingga mengabaikan fakta-fakta 

realitas.  

Dalam muqaddimah buku Nazariyah al-Maqasid 'Inda al-Imam asy-Syatibi yang 

ditulis oleh Ahmad Ar-Raysuni, Taha Jabir al-'Alwani, memberikan kata pengantar 

buku tersebut dengan mengatakan, “Kita menyadari bahwa (banyak) karya dan 

pemikiran dalam hukum Islam, namun sebagian besar menampakkan kevakuman 

dan kelemahan dalam membangun kehidupan dan kreativitas. Hal itu terjadi , 

"karena hilangnya" atau "dihilangkannya" ruh atau teori maqasid. Fenomena 

intelektual seperti inilah yang ditengarai oleh Muhammad Tahir Ibn 'Asyur, seorang 

sarjana hukum Islam dari Tunisia, sebagai salah satu sebab terjadinya kevakuman 

                                                 
6Lihat Ahmad Imam Mawardi, Fiqh Minoritas: Fiqh al-Aqalliyat dan Evolusi Maqashid al-Syari’ah 

dari Konsep ke Pendekatan (Yogyakarta: LKiS, 2010), hlm. 199. 



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merariq… 

172 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

berpikir dalam bidang fikih.7 Tahir bin 'Asyur, seperti dikutip Taha Jabir al-'Alwani, 

mengatakan: 

 نشأ مما منافعة. وأشأ حكا لنقضأ ومعولا للفقهاء كبير فىجمود سببا لمقاصد الا إهم كان

 ومقل .  كثر بينم الفقهاء بها لتيولع الحيلا سألة عنهم
Mengabaikan maqasid merupakan (salah satu) sebab (terjadinya) kemandegan besar yang 
dialami para fukaha (dalam upaya mengembangankan hukum Islam) dan hilangnya 
penyingkapan hukum-hukum yang bermanfaat, serta membuat orang bosan dengan masalah-
masalah hilah yang menjadi kecenderungan para fukaha, baik dalam skala banyak maupun 
sedikit. 8 

Problematika hukum yang begitu banyak dan mandulnya usul fikih dalam 

berdialektika dengan zaman, mendorong asy-Syatibi untuk menyegarkan kembali 

kajian teoritis usul fikih, terutama dengan memasukkan konsepsi maqasid asy-syari‘ah 

sebagai konsiderasi utamanya, seperti yang dipaparkan dalam kitab al-Muwafaqat. 

Karena itulah asy-Syatibi dikukuhkan sebagai pendiri ilmu maqasid asy-syari‘ah, dan di 

tangannya lah usul fikih mencapai titik kulminasi perkembangan intelektual. 

Singkatnya, pada era asy-Syatibi ini, maqasid asy-syari‘ah menjadi bagian dari usul fikih. 

Di sinilah terjadi pertemuan teori hukum Islam dan filsafat hukum Islam. 

Posisi maqasid asy-syari‘ah lalu mengalami perkembangan berikutnya pada masa 

Ibnu „Asyur. Meskipun keterkaitan antara teori usul fikih dan maqasid asy-syari‘ah 

merupakan suatu keniscayaan, Ibnu Asyur melihat perlunya maqasid asy-syari‘ah 

menjadi disipilin ilmu yang mandiri. Konsekuensinya adalah bahwa maqasid asy-

syari‘ah tidak lagi hanya sebagai kumpulan konsepsi nilai yang membungkus fikih dan 

usul fikihnya, tetapi juga berevolusi menjadi sebuah pendekatan. Maqasid asy-syari‘ah 

akhirnya menempati posisi sentral dalam perkembangan hukum Islam kontemporer 

ketika menjadi konsiderasi utama dalam proses penetapan hukum. 

Senada dengan pendapat di atas, Jasser Auda, seorang sarjana yang dengan 

pendekatan sistem (system approach) mengasumsikan hukum Islam sebagai suatu 

sistem, menjadikan maqasid asy-syari‘ah sebagai substansi pokok yang harus eksis 

dalam setiap ketentuannya.9 

Dengan demikian, dapat dipahami bahwa maqasid adalah suatu tema penting 

dalam kajian hukum Islam. Dengan maqasid diharapkan dapat melahirkan suatu 

                                                 
7Lihat Taha Jabir al-'Alwanî, "Muqaddimah al-Ma'had", dalam Ahmad ar-Rasyuni, Nazariyah 

al-Maqasid 'Inda al-Imam asy-Syatibi (Riyad: Dar al-'Âlamiyah li al-Kitab al-Islami wa al-Ma'had al-
'Alami al-Fikr al-Islami, 1981), hlm. 13.  

8Lihat Nu‟man Jughaim, Turuq al-Kasyfi ‘An Maqasid asy-Syari’ah, Cet. 1 (Yordan: Dar an-
Nafa‟is, 2002), hlm. 8. 

9Jasser Auda, Maqasid al-Shari’ah as Philosophy of Islamic Law: A System Appropach (London: IIT, 
2008), hlm. 54-55.  



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merariq… 

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 173  

perspektif penalaran hukum Islam yang tidak hanya berkutat pada ketentuan-

ketentuan literer suatu teks, tetapi juga memberikan perspektif penalaran hukum 

Islam yang senantiasa mampu berdialog dengan perkembangan zaman, terutama 

dalam konteks penalaran hukum Islam yang berwajah mu‟amalah termasuk 

perkawinan. 

Pendekatan Resolusi Konflik  

Resolusi konflik merupakan suatu terminologi ilmiah yang menekankan 

kebutuhan untuk melihat perdamaian sebagai suatu proses terbuka dan membagi 

proses penyelesaian konflik ke dalam beberapa tahap sesuai dengan dinamika siklus 

konflik. Lund, misalnya berupaya untuk menempatkan resolusi konflik sebagai salah 

satu bagian dari proses perdamaian. Bagi Lund, usaha untuk menciptakan 

perdamaian tidak harus diawali saat perang terjadi dan juga tidak harus berakhir 

ketika kekerasan bersenjata telah berakhir dan terwujud perdamaian. Perdamaian 

harus dilihat sebagai sebuah proses yang berupaya untuk membongkar sumber-

sumber kekerasan yang ada dalam struktur sosial. Dengan demikian upaya resolusi 

konflik harus di tempatkan dalam ruang gerak siklus konflik agar mendapatkan 

gambaran yang komprehensif tentang eskalasi konflik dan mendapatkan solusi yang 

tepat untuk mengatasi dinamika-dinamika konflik yang spesifik.10 

Terdapat 5 macam pendekatan penyelesaian konflik ialah: Pertama, kompetisi 

yaitu Penyelesaian konflik yang menggambarkan satu pihak mengalahkan atau 

mengorbankan yang lain. Penyelesaian bentuk kompetisi dikenal dengan istilah win-

lose orientation. Kedua, akomodasi yaitu penyelesaian konflik yang menggambarkan 

kompetisi bayangan cermin yang memberikan keseluruhannya penyelesaian pada 

pihak lain tanpa ada usaha memperjuangkan tujuannya sendiri. Proses tersebut 

adalah taktik perdamaian. Ketiga, sharing yaitu suatu pendekatan penyelesaian 

kompromistis antara dominasi kelompok dan kelompok damai. Satu pihak memberi 

dan yang lain menerima sesuatu. Kedua kelompok berpikiran moderat, tidak 

lengkap, tetapi memuaskan. Keempat, kolaborasi yaitu bentuk usaha penyelesaian 

konflik yang memuaskan kedua belah pihak. Usaha ini adalah pendekatan 

pemecahan problem (problem-solving approach) yang memerlukan integrasi dari 

kedua pihak. Kelima, penghindaran yang menyangkut ketidakpedulian dari kedua 

kelompok. Keadaaan ini menggambarkan penarikan kepentingan atau mengacuhkan 

kepentingan kelompok lain.11 

                                                 
10Diakses dari, en.wikipedia.org/wiki/Resolusi konflik, pada 03 Mei 2012 
11Vincent Santoso, Makalah Pelatihan Civic Education for Foture Leader, Satu Nama Yogyakarta, 

2007. 



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merariq… 

174 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

Kedua pendekatan di atas dapat digunakan sebagai acuan analisa dalam 

penelitian ini dengan harapan akan menghasilkan model penyelesaian konflik yang 

dapat membawa kemaslahatan masyarakat Lombok tanpa meninggalkan unsur-

unsur budaya yang selama ini diagungkan dan dilestarikan, sepertihalnya adat Kawin 

Lari (Merariq). 

Sistem Sosial Masyarakat Sasak  

Wacana tentang budaya Sasak (Lombok) nyaris meninggalkan “kerumitan 

berkepanjangan”, terutama bila ingin menjelaskan dan menguraikannya dari segi 

kebudayaan. Ada anggapan bahwa kebudayaan Sasak lahir dari rahim budaya yang 

mengalami kontraksi, meski anggapan ini tidak selalu terdapat di kepala banyak 

orang Sasak, sebab banyak juga tokoh yang menyembul kepermukaan dengan aneka 

penjelasan yang heroik dan penuh keyakinan. Kelompok ini sepertinya ingin 

meyakinkan siapapun bahwa kebudayaan Sasak memiliki “garisbatas”, benang 

merah, muara, dan lorong dengan pintu dan ujung yang khasdan “eksotik”. Akan 

tetapi, keyakinan itu bersimpangan dengan jalan setapak yang berujung pada bukti 

empiris berupa kemiripan, bahkan kebudayaan dengan budaya lain yang akhirnya 

melahirkan ambiguitas tafsir bagi generasi sekarang. Sebuah tafsir yang terbangun 

dari logika biner; asli tidak asli, khas dan epigon, budaya asal dan akulturasi. 

Penduduk asli Pulau Lombok disebut suku Sasak. Mereka adalah kelompok 

etnik mayoritas yang berjumlah tidak kurang dari 89% dari keseluruhan penduduk 

Lombok. Adapun kelompok-kelompok etnik lainnya seperti Bali, Jawa, Arab, dan 

Cina adalah pendatang.12 Orang-orang Sasak menyebar di hampir seluruh daratan 

Lombok. Sementara para pendatang biasanya tinggal di daerah-daerah tertentu. 

Sebagian besar orang Bali misalnya, tinggal di Lombok Barat dan Lombok Tengah. 

Orang-orang Sumbawa terutama bermukim di Lombok Timur dan orang-orang 

Arab di Ampenan.Lingkungan pemukiman masyarakat Arab di Ampenan disebut 

Kampung Arab Ampenan. Orang-orang Cina yang bekerja sebagai pedagang 

umumnya tinggal di pusat-pusat kota seperti Cakranegara, Ampenan, dan Praya. 

Demikian juga di Lombok terdapat pemukiman orang Jawa yang disebut Kampong 

Jawa.13 

 Masyarakat Sasak sebagian menganut sistem sosial yang sangat kental dengan 

konsep patron klien antar strata sosial di dalamnya. Sebagian kecil lagi malah tidak 

mengenal itu, termasuk masyarakat urban di wilayah perkotaan (Mataram). Patron 

klien itu ada, baik dalam formula murni yang mengakar secara kultural ataupun 

                                                 
12Erni Budiwanti, Islam Sasak: Wetu Telu Versus Waktu Lima (Yogyakarta: LKiS, 2000), hlm.6. 
13Ibid., hlm.7. 



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merariq… 

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 175  

terbentuk akibat otoritas dan kekuasaan. Fenomena ini dipengaruhi oleh 

imperialisasi lokal Kerajaan Bali terhadap kerajaan (dedatuan) di wilayah-wilayah yang 

menjadi hierarki kuasa di Lombok. Sistem sosial antar strata sosial yang bernuansa 

patronase adalah bangsawan sebagai kelas elite dan masyarakat jajar karang sebagai 

masyarakat kelas bawah(grassroot) . 

Masyarakat Sasak mengenal sistem stratifikasi sosial, sesuai dengan Asas 

Triwangsa yang terdiri dari kelas terendah sampai kelas tertinggi. Tiap tingkatan 

ditandai dengan gelar tertentu di awal nama mereka. Tingkatan tertinggi adalah 

golongan utama yang di dalamnya adalahbangsawan menak atas yang berasal dari 

keturunan raja-raja Sasak, pembesar kerajaan, dan keluarga raja-raja. Gelar-gelar yang 

dipergunakan adalah denek bagi putra raja, raden, datu, dan dinda bagi putra putri 

keluarga raja.Mereka ini kalau melangsungkan pernikahan maka kadar nilai 

ajikrama14 (sejenistukon kalau di Jawa) lambang adatnya antara 100-200.15 

 Tingkatan kedua adalah golongan bangsawan menak menengah yang berasal 

dari perkawinan campuran antara laki-laki menak atas dengan perempuan jajar 

karang. Gelar yang dipergunakan adalah lalu bagi laki-laki dan lale atau baiq bagi 

perempuan.Kalau sudah menikah, laki-laki dipanggil mamik, sementara perempuan 

dipanggil mamiq bini. Mereka ini kalau melangsungkan pernikahan maka kadar nilai 

ajikrama lambang adatnya antara 66-99. 

 Lapisan terakhir adalah golongan jajar karang. Mereka merupakan rakyat biasa 

dan tidak memiliki gelar kecuali setelah memiliki anak, yaitu bapak atau amaq bagi 

laki-laki dan inaq bagi perempuan. Mereka ini kalau melangsungkan pernikahan, 

maka kadar nilai ajikrama lambang adatnya antara 17-25 namun menurut Gede 

Parman, ada perbedaan ajikrama lambang adat antara satu daerah dengan daerah lain, 

seperti daerah Praya, Gerung, Kuripan, Sakra, Pujut, Jonggat, Kopang, dan Batujai.  

Nilai ajikrama lambang adat ini akan tampak pada saat upacara pernikahan 

yang disebut sorong serah (ijab kabul menurut adat Sasak). Menurut kebiasaan atau 

keputusan yang tidak tertulis, nilai itu disamakan dengan harga uang yang berlaku 

pada masa itu, disesuaikan dengan kondisi dan situasi. 

 Di Lombok pada umumnya, lapisan-lapisan sosial tersebut masih tetap 

dipertahankan, meskipun untuk lapisan pertama (bangsawan menak) sudah sangat 

jarang ditemukan. Dari segi kuantitas, golongan bangsawan menak dapat dikatakan 

                                                 
14Ajikrama terdiri dari kata aji yang berarti harga atau nilai dan krama yang berarti suci dan 

terkadang berarti daerah atau kesatuan penduduk dalam suatu wilayah daerah adat. Dengan 
demikian, ajikrama lambat adat artinya nilai suci dari suatu strata sosial adat Sasak berdasarkan 
wilayah adatnya. 

15Fathurrahman Zakaria, Mozaik Budaya Orang Mataram (Mataram: Yayasan Sumurmas Al-
Hamidy, 1998), hlm. 184. 



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merariq… 

176 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

sebagai kelompok minoritas. Meski demikian, posisi-posisi penting pemerintahan 

tertentu, seperti bupati, camat, dan bahkan kepala desa, umumnya dijabat oleh 

golongan ini.  

Seperti halnya kebanyakan orang Islam di Indonesia, umat Islam Sasak 

umumnya mengikuti paham Ahlussunnah wal Jama’ah yang mengenal Islam dari sudut 

pandang fikih, khususnya fikih Syafi‟iyah ditambah dengan tinjauan tauhid seperti 

yang terdapat dalam teologi Asy‟ariyah.16 Mereka ini sering diasosiasikan sebagai 

tradisionalis yang bercorak formalis-simbolis dan formal-ritual karena lebih menekankan 

ibadah formal atau ritual dalam arti sempit („ ibadah mah}d}ah) sebagai standar utama 

dalam mengukur kadar keberagamaan, kesalehan, dan bahkan keimanan seseorang. 

Ini berlawanan dengan Islam yang bercorak substantif-fungsional yang melihat Islam 

secara lebih komprehensif dan tidak terbatas pada ibadah dalam arti sempit. Asumsi 

ini diperkuat oleh pengamatan selintas penulis bahwa aspek syari‟ah (hukum Islam) 

yang dihayati dan diamalkan masyarakat Islam Lombok tampaknya masih sangat 

terbatas pada segi-segi ajaran agama yang bersifat seremonial, sehingga tampaknya 

mereka berpandangan bahwa itulah keseluruhan agama. Akibatnya adalah lahirnya 

berbagai kepincangan dalam tata pergaulan masyarakat, baik yang berkaitan dengan 

hukum Islam maupun yang berkaitan dengan aspek-aspek ajaran Islam lainnya.  

Dalam perkembangan selanjutnya, Islam merupakan pendorong dan menjadi 

faktor utama dalam masyarakat Lombok. Hampir 95% dari penduduk kepulauan itu 

adalah orang Sasak, dan hampir semuanya adalah muslim. Seorang etnografis 

bahkan lebih jauh mengatakan bahwa “menjadi Sasak berarti menjadi muslim”. 

Meskipun pernyataan ini tidak seluruhnya benar (karena pernyataan ini mengabaikan 

popularitas Sasak Boda), 17 sentimen-sentimen itu dipegangi bersama oleh sebagian 

besar penduduk Lombok karena identitas Sasak begitu erat terkait dengan identitas 

mereka sebagai muslim. Sebagian besar penduduk Pulau Lombok beragama Islam 

dan hanya sebagian kecil yang beragama non Islam.Agama Islam dipeluk oleh 

sebagian besar etnik Sasak. Sementara agama non- Islam seperti Hindu, Buddha atau 

Kristen dipeluk oleh sebagian besar pendatang dari kelompok-kelompok etnik 

seperti Bali dan Cina.18 

                                                 
16Lihat dalam Saeful Muzani (ed.), Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran Harun Nasution 

(Bandung: Mizan, 1995), hlm. 160. 
17Boda merupakan kepercayaan asli orang Sasak sebelum kedatangan pengaruh asing. Orang 

Sasak pada waktu itu, yang menganut kepercayaan ini, disebut Sasak Boda. Agama Sasak Boda ini 
ditandai oleh Animisme dan Panteisme. Pemujaan dan penyembahan roh-roh leluhur dan berbagai 
dewa lokal lainnya merupakan fokus utama dari praktik keagamaan Sasak Boda. Lihat Erni 
Budiwanti, ”The Impact of Islam on the Religion of the Sasak in Bayan, West Lombok” dalam 
Kultur, Volume I, No.2 Tahun 2001, hlm. 30.  

18Erni Budiwanti, Islam Sasak: Wetu Telu versus Waktu Lima (Yogyakarta: LKiS, 2000), hlm. 6. 



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merariq… 

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 177  

Perubahan kewenangan pun terjadi dan dialami oleh tokoh-tokoh adat yang 

secara kultural membentuk regulasi khas dalam pelaksanaan adat pada masyarakat 

itu. Proses kompromistik antar pranata sosial yaitu tuan gurudan tokoh adat serta 

birokrasi modern baru menjadi keharusan. Sehingga, pada implimentasinya 

didapatkan pembagian otoritas masing-masing hierarki sosial pada masyarakat 

Sasak.19 

Mengingat masyarakat Sasak yang sangat kental dengan ketaatan terhadap 

agamanya dan tentu saja loyalitas terhadap ketokohan tuan guru yang ada, maka 

fanatisme terhadap sosok tuan gurutertentu masih sangat banyak ditemukan. 

Fanatisme seperti ini kadang-kadang sampai menyeberangi demarkasi yang tegas 

antar pranata sosial yang sudah disepakati. Tidak mengherankan bila setiap kebijakan 

pemerintahan desa harus atas prakarsa dan persetujuan dari tokoh agama atau tuan 

gurusetempat. 

Dalam konteks dinamika sosial masyarakat Sasak, para tuan guru hadir tidak 

hanya memainkan peran sebagai “makelar budaya" (cultural broker), 20tetapi lebih jauh 

juga berperan sebagai kreator aktif bagi perubahan sosial, yakni tuan guru 

memperkenalkan anasir sistem luar dan menggerakkan perubahan dalam masyarakat. 

Sebagai makelar budaya, tuan guru berupaya mengaitkandunia kecil pesantren atau 

komunitas atau diri dengan dunia luar. Mereka mengawasi (juga melangsungkan) 

parochialization atas nilai-nilai universal yang merambah dunia kecil dan melakukan 

universalisasi atas nilai-nilai lokal ke dunia luar. Sementara, sebagai aktor kreatif dari 

dinamika sosial, para tuan guru secara relatif efektif menjadi figur panutan atau 

patron masyarakat. Untuk hal terakhir ini, mereka benar-benar tampil sebagai 

penentu cetak-biru (blue-print) wacana keagamaan di Lombok. 

Merariq sebagai Tradisi Perkawinan Sasak dalam Pandangan Tokoh 

Masyarakat Sasak 

Menurut tokoh Muhammadiyah di Demen bahwa merariq bertentangan dengan 

Islam, sebaliknya menurut tokoh Nahdlatul Waathon (NW) tidak bertentangan 

dengan Islam.21Berbeda halnya dengan di Demen, Lombok Barat, di tempat lain, 

seperti di Lombok Tengah dan Lombok Timur, penelitian ini menemukan bahwa 

                                                 
19Fawaizul Umam, “Persepsi Tuan Guru Tentang Relasi Gender di Pulau Lombok”, Jurnal 

Penelitian Keislaman, Vol. 1, No. 1, Desember 2004. 
20Istilah ini diintrodusir oleh Eric Wolf dan digunakan oleh Geertz sebagai konsep utama 

dalam "The Javanese Kijaji: The Changing Role of Cultural Broker, " Comparative Studies on Society 
and History, II/2 (January, 1960), hlm. 229. Relevansi peminjaman ini didasarkan atas fakta adanya 
persamaan dalam beberapa hal antara "kyai" di Jawa (subjek penelitian Geertz) dan "tuan guru" di 
Lombok, yakni mereka berada dalam masyarakat yang sama berkultur tradisional. 

21Jhon Ryan Bartholomew, Alif Lam Mim: Kearifan, hlm. 288-290. 



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merariq… 

178 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

sekalipun ada perbedaan di dalam ideologi (NW, NU, MD), namun dalam praktik 

peribadatan semacammerariq tidak muncul kepermukaan secara transparan, bahkan 

perkawinan merariq justru lebih disukai, dibanggakan dan menjadi praktik umumdi 

Lombok. 

Sementara itu, perbedaan pandangan terhadap praktik kawin merariq di 

Lombok Timur dan Lombok Tengah juga tidak muncul ke permukaan sebagaimana 

terjadi di Demen, Lombok Barat. Kelompok Muhammadiyah tidak secara terang-

terangan menunjukkan ketidaksetujuannya terhadap praktik kawin lari (merariq) dan 

adat sorong serah yang umum dilakukan oleh masyarakat di Lombok Timur dan 

Lombok Tengah. Dengan kata lain, kelompok Muhammadiyah di Lombok Timur 

dan Lombok Tengah tidak memberikan reaksi secara terang-terangan terhadap 

praktik-praktik keberagamaan yang dilakukan oleh kalangan NU dan NW sekalipun 

mereka menganggap praktik yang dilakukan NW dan NU banyak yang menyimpang 

dari apa yang dianjurkan Al-Quran dan hadis.  

Munculnya fenomena seperti itu diduga antara lain karena NW dan NW di 

Lombok Timur dan Lombok Tengah adalah organisasi agama Islam yang memiliki 

jumlah pengikut yang sangat besar dari semua lapisan sosial. Sebaliknya, 

Muhammadiyah dan Wahabiah merupakan organisasi Islam yang minoritas sehingga 

konflik-konflik yang muncul di seputar ideologi dan praktik-praktik peribadatan 

Islam yang dianggap benar dan tidak benar menurut Al-Quran dan hadis tidak 

begitu tampak seperti halnya di Demen Lombok Barat.22 

Namun dalam konteks perlakuan terhadap budaya merariq di beberapa wilayah 

hampir memiliki kesamaan argumen. Perbedaan pandangan terhadap adat memariq 

justru nampak pada variasi pandangan tokoh masyarakat berdasarkan pada 

organisasi keagamaan. Salah satu ulama Nahdlatul Wathan berpendapat bahwa  

“memang secara pelan-pelan haruslah diperbaiki, karena melihat kawin lari ini memang 
bukan asli adat Lombok namun adat Bali, dan hal tersebut memang menjadi pekerjaan rumah 
(PR) bagi semua kalangan baik tokoh masyarakat ataupun tuan guru, proses kawin lari di sini 
yaitu khususnya pada proses “memaling” sang calon mempelai perempuan lebih baik diganti 
dengan khitbah dan kawin lari perlu diperbaiki namun haruspelan-pelan, dan dimulai dari 

pemahaman agama”23  

Berbeda halnya dengan pandangan tokoh agama dari kalangan Tarbiyah yang 

menganggap bahwa pelestarian terhadap budaya merariq perlu dilakukan dan tidak 

melihat kecenderungan negatif terhadap praktik merariq tersebut.  

                                                 
22Dalam survei penulis, daerah-daerah yang menjadi lokasi penganut Muhammadiyah adalah 

Narmada untuk Lombok Barat, Kopang dan Praya untuk Lombok Tengah, Masbagik dan 
Pohgading untuk Lombok Timur. 

23Interview dengan Tokoh Agama NW (FR), 15 Agustus 2015 



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merariq… 

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 179  

“Merariq adalah sarana yang paling efektif yang digunakan untuk meminimalisir konflik 
keluarga karena pada saat itu gadis-gadis Lombok memiliki banyak kekasih yang latar 
belakangnya adalah keluarga mereka sendiri, dan karena rasa hormat keluarga maka kawin lari 
yang dilakukan gadis dengan lelaki yang dicintainya sah-sah saja. Dan hal tersebut adalah 
bentuk ketegasan dari perempuan untuk menentukan pilihan lelakinya tanpa ada campur 

tangan siapapun.”24 

Di sisi lain tokoh agama lain yang menyatakan kasus marariq ini lambat laun 

akan hilang karena tidak lagi kontekstual atau sesuai dengan perkembangan zaman.  

“Adat ini pun ada yang masih menggunakannya dan ada pula yang sudah meninggalkannya, 
pada saat ini pun dikarenakan dengan perkembangan zaman yang sangat hebat apalagi di 
tambah dengan teknologi sudah banyak masyarakat yang meninggalkan adat ini. Maka dari 
itu beliau memberi kesimpulan bahwa lambat-laun akan hilang dari Lombok.” 

Ulama NU menyatakan bahwa kontek merariq memang perlu di rekonstruksi. 

Karena budaya dan adat lebih dahulu datang di Sasak dibandingkan dengan Agama, 

maka merubahnya secara total tidak memungkinkan, yang bisa dilakukan terutama 

oleh tokoh adat adalah bagaimana mendialogkkan kosntruksi budaya ini dengan 

konstruksi agama dan menariknya menjadi tradisi pembaharuan yang tidak 

menghilangkan sustansi budaya atau adat istiadat namun dikemas dengan cara-cara 

yang maslahat sesuai dengan semangat syariat Islam. 

Argumen para ulama atau para Tuan Guru di atas merupakan representasi 

perbedaan pendapat di kalangan ummat Islam di Lombok terkait dengan tradisi 

memariq yang masih banyak di praktikkan di masyarakat hingga saat ini. Beberapa 

argumen diatas juga didukung oleh beberapa tokoh adat dan tokoh masyarakat 

lainnya. Narasi “yang perlu diperbaiki adalah yang menimbulkan konflik, yang tidak 

ya tidak perlu karena tradisi ini sudah ada sejak jaman dahulu” diungkap oleh 

beberapa tokoh adat dan masyarakat.  

Secara hermeneutis memang terdapat keterkaitan erat antara pemikiran para 

tokoh masyarakat dan latar Weltanschauung mereka. Secara hermeneutis latar 

dimaksud menunjuk pada prasangka, kondisi historis dan latar tradisi tokoh 

masyarakat tersebut berada. Tokoh agama melihat reinterpretasi atau rekonstruksi 

terhadap konsep merariq diperlukan dalam rangka mencapai tujuan syariat Islam. 

Konsep yang dikenal dengan maqasid asy-syari'ah yang diaktualisaikan melalui 

pencerminan nilai-nilai fundamental dalam hukum Islam, yakni memelihara agama, 

jiwa, nalar, keturunan, dan harta perlu diwujudkan sebagai nilai universal 

pemeliharaan hak-hak manusia tanpa meninggalkan nilai-nilai budaya lokal yang 

dilestarikan masyarakat.  

                                                 
24Interview Tokoh Agama Tarbiyah (MS) Agustus 2015 



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merariq… 

180 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

Konflik Adat Karena Merariq  

Konflik secara terbuka dikarenakan merariq memang belum banyak terjadi, 

namun konflik terbuka dikarenakan beberapa hal yang harus dilakukan dalam tradisi 

merariq pernah terjadi di beberapa daerah di Lombok Nusa Tenggara barat. Salah 

satu tokoh adat masyarakat sasak mengungkap bahwa. 

“kalau konflik dikarenakan pada saat melarikan si perempuan memang tidak banyak terjadi, 
namun konflik yang dikarenakan beberapa tahapan yang harus dilakukan karena merariq itu 

banyak”25 

Data lapangan menunjukkan bahwa ada beberapa tingkat konflik dalam 

rangkaian tradisi merariq di Lombok Nusa Tanggara Barat.  Tingkat pertama konflik 

terjadi hanya pada antar keluarga ketika anak perempuan di curi atau dilarikan oleh 

orang yang dianggap tidak sesuai dengan yang diharapkan orang tua calon mempelai 

perempuan atau konflik antara si calon mempelai dengan mantan beraye (pacar) si 

perempuan. 

“Konflik dalam kawin lari ini juga bisa datang dari pihak ketiga yaitu pacar, karna bisa saja si 
A dan si B pacaran cukup lama namun si A menikah dengan si C, dalam hal ini si C bisa saja 
sakit hati yang mendalam dan membalasnya saat proses nyongkolan (proses terakhir dalam 
kawin lari) dan ada juga yang menggunakan ilmu hitam atau megic untuk membalas rasa sakit 

hatinya.”26 

Konflik tingkat kedua terjadi ketika proses tawar menawar sorong serah dan aji 

krama atau harga yang dijatuhkan kepada perempuan tersebut. proses tawar 

menawar ini bisa berlangsung beberapa munggu bahkan hingga 2 bulan jika memang 

belum ditemukan kesepakatan antara kedua belah pihak keluarga mempelai.  

Konflik tingkat ketiga terjadi ketika proses ngiring dimana proses ini biasanya 

menunjukkan jati diri pemuda atau masyarakat desa setempat. Seorang pengantin 

yang diiring dan dapat memacetkan jalan raya hingga puluhan kilometer dianggap 

memiliki prestise tersendiri. Konflik keempat adalah konflik budaya dan agama yang 

secara umum dipandang sebagai konflik yang berkelanjutan hingga sekarang. 27 

Berbagai konflik dalam tradisi merariq masyarakat lombok seringkali 

diselesaikan dengan tata cara adat sebagaimana penuturan salah satu tokoh adat 

berikut:  

“Konflik merariq ini selalu di selesaikan melalui krame dusun ( lembaga adat yang ada di 
dusun ) bila belum dapat terselesaikan di kramme dusun baru di bawa ke krame desa untuk di 
selesaikan dan dalam penyelesainnya melibatkan krame dusun ataupun krame desa dari kedua 
mempelai. Krame dusun ini merupakan lembaga yang di bentuk khusus di desa untuk 

                                                 
25Interview dengan Tokoh Adat ( Dd), 20 Agustus 2015 
26Interview dengan Tokoh Adat (Ag), 16 Agustus 2015 
27Interview dengan Tuan Guru (Ms) , 14 Agustus 2015 



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merariq… 

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 181  

menyelesaikan sengketa adat desa.”28 

Temuan data lapangan menunjukkan bahwa realitas konflik dalam tradisi 

merariq kerap terjadi di beberapa tahapan dan seringkali konflik tersebut bisa 

diselesaikan dengan langkah-kangkah adat untuk kasus-kasus konflik yang memang 

menyertakan perangkat adat. Namun, perkembangan pola konflik meningkat seiring 

dengar bergesernya tradisi merariq, dimana merariq menjadi solusi bagi pasangan 

muda yang tak direstui orang tuannya dan hamil di luar nikah. Unsur keterpaksaan 

menikahkan anak gadisnya dengan laki-laki yang bukan pilihan orang tua, apalagi 

karena faktor “hamil di luar nikah” pada akhirnya menjadikan konflik rumah tangga 

yang terkadang tidak bisa diselesaikan secara adat.  

Oleh karena itu, penerapan analisis wacana kritis mengantarkan penelitian ini 

pada aspek reinterpretasi atau bahkan rekonstruksi tradisi merariq menjadi mutlak 

diperlukan sebagai wujud pelestarian budaya tanpa menafikkan entitas wacana sosial 

yang khas, tradisional-paternalitistik. Terlepas dari variabilitas modus eksistensi 

masing-masing, pengarusutamaan kemaslahatan masyarakat dengan menyertakan 

fungsi tokoh masyarakat sebagai kontrol dan penentu perubahan konstruksi 

masyarakat menjadi sangat penting dan dibutuhkan.  

Rujukan pada konsep-konsep Islam menjadi penting dimasukkan dalam proses 

reinterpretasi maupun rekonstruksi tradisi adat merariq karena dalam masyarakat 

|Lombok, Islam merupakan rujukan utama dan lensa ideologis dalam memahami dan 

mengevaluasi perubahan. Islam mempunyai peranan sangat penting dalam 

menghadapi perubahan serta kekuatan-kekuatan eksternal yang dirasakan sebagai 

ancaman terhadap kehidupan sosial masyarakat Lombok. 29 

Kesimpulan 

Konflik yang dilahirkan oleh tradisi yang telah lama di praktikkan di 

masyarakat Sasak telah disadari oleh berbagai kalangan, terutama Persepsi para 

informan itu agaknya berkaitan dengan aneka latar mereka sendiri. Secara 

hermeneutis latar itu — hingga batas tertentu— menentukan struktur fundamental 

dan bentuak corak persepsiinforman terhadap kontruksi adat merariq. Latar 

pendidikan, . keluarga, referensi bacaan, pcnunjukan figur, dan afinitas madzhab 

terbilang sebagai latar penentu utama weltanschauung mereka. Menariknya, pengakuan 

sebagian besar mereka tentang intensitas konflik maupun potensi konflik dalam 

prosesi tradisi adat merariq ternyata tak cukup memberi pengaruh kepada tokoh 

                                                 
28Interview dengan Tokoh Adat (Ag), 16 Agustus 2015 
29M. Harfin Zuhdi, Praktik Merariq, Wajah Sosial Masyarakat Sasak, (Mataram: LEPPIM 

IAIN Mataram, 2012), hlm. 123 



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merariq… 

182 | Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 

masyarakat maupun tokoh agama untuk melakukan reeinterpretasi atau rekonstruksi 

terkait merariq. . Boleh jadi mereka memang sengaja membangun resistensi terhadap 

semua wacana yang potensial mengusik tradisi yang masih dipelihara dengan baik di 

masyarakat tersebut. Khas kebanyakan tokoh agama memang cenderung "selektif" 

menyikapi aneka informasi atau wacana yang ada atau muncul di masyarakat. 

Sejatinya berdasarkan posisi dan kemampuannya tersepsi tuan guru sebagai tokoh 

agama dan tokoh adat serta tokoh masyarakat sangat potensial untuk melakukan 

pembaharuan konstruksi budaya yang berpeluang atau bahkan telah menimbulkan 

konflik serta keresahan di masyarakat. Logikanya bersandar pada dua hal yang saling 

berkelindan, yakni struktur sosial budaya masyarakat Sasak yang masih tradisional-

paternalistik dan status sosial tuan guru yang berperan menentukan setiap gerak 

nafas dinamika sosial masyarakat Sasak di pulau berjuluk "Seribu Masjid" ini. 

 

Daftar Pustaka 

 

Syam, Nur, Madzhab-madzhab Antropologi, Yogyakarta: LKiS, 2007. 

Bartholomew, John, Alif Lam Mim: Kearifan Masyarakat Sasak, Yogyakarta: Tiara 

Wacana, 2001. 

Zuhdi, M Harfin, Praktik Meariq Wajah Sosial Masyarakat Sasak, Mataram: LEPPIM 

IAIN Mataram, 2012.  

Thontowi, Jawahir, Hukum Kekerasan & Kearifan Lokal; Penyelesaian Sengketa di 

Sulawesi Selata, Yogyakarta: Pustaka Fahima, 2007. 

Vergouwen, J.C., Masyarakat dan Hukum Adat Batak Toba, Yogyakarta: LKiS, 2004.. 

Bartholomew, John Ryan, Alif lam Mim: Kearifan Masyarakat Sasak, terj. Imron 

Rosyidi, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2001. 

 Masnun, Dinamika Hukum Islam di Pulau Lombok, Disertasi S3 Pasca Sarjana UIN 

Sunan kalijaga Yogyakarta.  

 Ahmad Imam Mawardi, Fiqh Minoritas: Fiqh al-Aqalliyat dan Evolusi Maqashid al-

Syari’ah dari Konsep ke Pendekatan, Yogyakarta: LKiS, 2010. 

al-'Alwanî, Taha Jabir, "Muqaddimah al-Ma'had", dalam Ahmad ar-Rasyuni, 

Nazariyah al-Maqasid 'Inda al-Imam asy-Syatibi, Riyad: Dar al-'Âlamiyah li al-

Kitab al-Islami wa al-Ma'had al-'Alami al-Fikr al-Islami, 1981. 

Nu‟man Jughaim, Turuq al-Kasyfi ‘An Maqasid asy-Syarî’ah, Cet. 1, Yordan: Dar an-

Nafa‟is, 2002. 

Auda, Jasser, Maqasid al-Shari’ah as Philosophy of Islamic Law: A System Appropach, 

London: IIT, 2008.  



Fatma Amilia, Zusiana Elly T, dan Samsudin, Reinterpretasi Tradisi Merariq… 

Schemata, Volume 6, Nomor 2, Desember 2017 | 183  

Santoso, Vincent, Makalah Pelatihan Civic Education for Foture Leader, SatuNama 

Yogyakarta, 2007. 

Budiwanti, Erni, Islam Sasak: Wetu Telu Versus Waktu Lima Yogyakarta: LKiS, 2000. 

Zakaria, Fathurrahman, Mozaik Budaya Orang Mataram, Mataram: Yayasan Sumurmas 

Al-Hamidy, 1998. 

Muzani, Saeful (ed.), Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran Harun Nasution, Bandung: 

Mizan, 1995. 

Budiwanti, Erni, ”The Impact of Islam on the Religion of the Sasak in Bayan, West 

Lombok” dalam Kultur, Volume I, No.2 Tahun 2001. 

Umam, Fawaizul, “Persepsi Tuan Guru Tentang Relasi Gender di Pulau Lombok”, 

Jurnal Penelitian Keislaman, Vol. 1, No. 1, Desember 2004. 

Geertz "The Javanese Kijaji: The Changing Role of Cultural Broker, " Comparative 

Studies on Society andHistory, II/2 January, 1960. 

 

Website  

en.wikipedia.org/wiki/Resolusi konflik, pada 03 Mei 2012 

 

Interview  

Interview ( Dd), Agustus 2015 

Interview (Ag), Agustus 2015 

Interview (Ms) , Agustus 2015 

Interview (Ag), Agustus 2015 

Interview (FH), Agustus 2015 

Interview (AG), Agustus 2015 

Interview (MT), Agustus 2015 

Interview (MSR), Agustus 2015 

Interview (MUH), Agustus 2015 

Interview (MS), Agustus 2015.  


